

# پر عات

اور آن کا

# شریعی پوسٹ مارکٹ

علامہ شیخ احمد رضا حسینی

قاضی دوحة قطر

علمی و تحقیقی مدارشات

قبوں پر مسجدیں

چلکشی اور سماج

شہر کی ابتداء؟

اسلام میں پتوں کا نہور

اذان کی پر عات

خوب روایات

پر عتی میسے اور تہوار

غیر اللہ کے نام و نیاز  
کفار کی مشابہت

پر عات جنازہ

پر عات صوفیاں

خاص محبتوں کی پر عات

خواتین کی پر عات



شیش حاد روڈ لاہور

## \*\*\* توجہ فرمائیں ! \*\*\*

کتاب و سنت ڈاٹ کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب.....

عامتقاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

مجلس التحقیق، الاسلامیہ کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ

لود (UPLOAD) کی جاتی ہیں۔

متعلقہ ناشرین کی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات کی نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\*\* تنبیہ \*\*\*

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔

ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر  
تبیغ دین کی کاوشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابط فرمائیں

ٹیک کتاب و سنت ڈاٹ کام

تغیریج شدہ ایڈیشن

# بِرْعَاتٍ

اور ان کا  
شرعی پوسٹ‌کارٹ

تألیف

علام شیخ احمد بن حجر

قاضی دوحة قطر

ترجمہ

مولانا رئیس الاحرار ندوی

ناشر

دارالكتب الفقیہ ○ شیش محلہ ○ لاہور

Ph.: 042-7237184, 7213032 # Fax: 042-7230271  
P.O.BOX 1452 E-mail:alsalafiyyah@yahoo.com

محفوظ  
جیع حقوق

|                        |       |                   |
|------------------------|-------|-------------------|
| ہدایات کا پوسٹ شارٹ    | ----- | نام کتاب          |
| علامہ اشیع احمد بن جبر | ----- | تألیف             |
| ہنادشاکر               | ----- | طبع               |
| 600                    | ----- | تعداد             |
| والکتب افغانیہ         | ----- | ناشر              |
| 270/- روپے             | ----- | قیمت اعلیٰ ایڈیشن |
| 225/- روپے             | ----- | قیمت عام ایڈیشن   |

اسٹاکسٹ

مکتبہ اسلامیہ  
فرنی سرایت اردو بازار لاہور  
Ph.: 0092-042-7244973

مکتبہ محمد نبی  
پاکستانیہ و ملیہ علم سائیروں

ملنے کے پتے

|                                                          |                                 |                               |                             |
|----------------------------------------------------------|---------------------------------|-------------------------------|-----------------------------|
| لہور                                                     | مکتبہ قدیسیہ غزنی سریت          | ●                             | حدیفہ اکیڈی الفضل مارکیٹ    |
| لکھنؤ رحمانیہ قراءہ سینٹر                                | ●                               | محمد بیانگر ہاؤس الفضل مارکیٹ |                             |
| دار الفرقان الفضل مارکیٹ اردو بازار لہور فون 042-7231602 |                                 |                               |                             |
| فیصل آباد                                                | مکتبہ اسلامیہ ایمن پور بازار    | ●                             | مکتبہ الحدیث ایمن پور بازار |
| ملٹان                                                    | فاروقی کتب خانہ سیریون بوہڑگیٹ  | ●                             | دارالسلام پیرون بوہڑگیٹ     |
| گوجرانوالہ                                               | مکتبہ نعمانیہ اردو بازار        | ●                             | والی کتاب گھر اردو بازار    |
| راولپنڈی                                                 | حافظہ سیم اختر 4639             | ●                             | مسجد الرحمن گومنڈی          |
| اوکارہ                                                   | مکتبہ تفسیم السنہ شیر بانی ناؤں | ●                             | غازی روڈ 528621             |

## فہرست

|     |                                                                              |
|-----|------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۱  | مقدمہ المولف                                                                 |
| ۱۹  | قسم اول بدیع عقائد                                                           |
| ۲۶  | اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کی زبانی جواحکام مشروع کئے ہیں وہی دین              |
| ۲۹  | ہیں ان کی معرفت بھی اصول دین میں سے ہے                                       |
| ۳۲  | حدیث عائشہؓ سے مرتبط ہونے والے احکام                                         |
| ۳۵  | بدعوں سے صحابہ کرام ؓ کا بغض                                                 |
| ۳۶  | اسلام میں بدعوں کا ظہور اولین                                                |
| ۵۰  | بدعوں کی ترویج و اشاعت کے اسباب                                              |
| ۵۹  | بغایۃ المستر شدین نامی کتاب کی خرافات                                        |
| ۶۶  | فرقدہ باطنیہ                                                                 |
| ۷۳  | جمیت حدیث کے منکرین اور قرآن کو کافی سمجھنے والوں کے شبہات                   |
| ۷۹  | منکرین اخبار آحاد کے دونوں فرقوں کے شبہات اور ان کے جوابات                   |
| ۸۳  | خبر واحد کے مقبول و قابل عمل ولائق اعتماد ہونے پر سچھدیلیں                   |
| ۸۵  | ہر معاملہ میں اتباع نبوی کی ترغیب دلانے والی بعض احادیث کا بیان              |
| ۹۱  | مذکورہ آیات و احادیث کن باتوں پر دلالت کرتی ہیں                              |
| ۹۳  | مذہبی تعصب کی بعض بدعتیں                                                     |
| ۹۶  | شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ سے کیا ہوا ایک سوال اور اس کا جواب |
| ۹۸  | بعض بدعاوں کو حسنة قرار دینے پر بعض اہل بدعت کے دلائل کا جائزہ               |
| ۹۹  | بدعاوں کی تحسین کرنے والوں کے شبہات اور ان کے جوابات                         |
| ۱۰۷ | ہر بدعت کے ضلالت ہونے پر دلائل واضحہ                                         |
| ۱۱۰ | عقلی دلائل                                                                   |

| بدعات اور ان کا شرعی پوشاہتم | بدعات اور مصالح مرسلہ میں فرق                                               |
|------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ۱۱۵                          | عمل اور ترک عمل کے سلسلے میں سنت کی تقسیم                                   |
| ۱۲۳                          | فصل :                                                                       |
| ۱۲۵                          | بدعات کی دو قسمیں حقیقی اور اضافی                                           |
| ۱۲۶                          | بدعات کی دو قسمیں، اعتقادی اور عملی                                         |
| ۱۳۳                          | عبادت کی تفسیر                                                              |
| ۱۳۳                          | عبادت مندرجہ ذیل اقسام پر مشتمل ہے                                          |
| ۱۳۵                          | شرک کی ابتداء                                                               |
| ۱۳۶                          | شرک کا سبب صالح لوگوں کے معاملہ میں غلوٹ ہے                                 |
| ۱۳۸                          | اقسام عبادت اور ان کے دلائل                                                 |
| ۱۴۰                          | غیر اللہ کے لیے رکوع و بجود اور تندری نیاز                                  |
| ۱۴۰                          | بعض شرکیہ امور کے سلسلے میں ایک اہم تنبیہ                                   |
| ۱۴۲                          | استغاش و توسل کی حقیقت اور دونوں میں فرق                                    |
| ۱۴۳                          | توسل کی دو قسمیں ہیں۔ مشرع توسل۔ منوع توسل                                  |
| ۱۴۹                          | تاویل و تعطیل کی بدعت                                                       |
| ۱۵۳                          | صفت علوم واستواء کے بارے میں اقوال صحابہ                                    |
| ۱۵۳                          | اممہ اربعہ اور امام ابو الحسن اشعری کے اقوال                                |
| ۱۵۹                          | اعتقادی بدعاں                                                               |
| ۱۵۹                          | تعویذ، کوڑی، گھونگے اور تانت وغیرہ گلے میں لٹکانا                           |
| ۱۶۲                          | چھلے و دھاگہ کے اور اس قسم کی دوسری چیزیں پہننا بھی اعتقادی بدعاں میں سے ہے |
| ۱۶۲                          | بدفائی اور شگون بد لینا بھی اعتقادی بدعاں میں سے ہے                         |
| ۱۷۰                          | روحوں کے حاضر کرنے کا عقیدہ قبح ترین بدعاں سے ہے                            |
| ۱۷۷                          | اہم تنبیہ                                                                   |
| ۱۷۹                          | فصل : شرک کی رذیل ترین ذرائع                                                |
| ۱۸۱                          | صوفیاء کے بہت سے اصول بدعاں ضالہ ہیں                                        |

|     |                                                                                                                                         |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۵ | عقیدہ حلوں                                                                                                                              |
| ۱۸۷ | عقیدہ تجلی                                                                                                                              |
| ۱۸۸ | عقیدہ وحدۃ الوجود                                                                                                                       |
| ۱۹۱ | شیخ احمد تجانی کے اختراعی گمراہ طریقہ تصوف کی ایجاد کرنے والے تجانی صوفیاء کے بعض عقائد شیخ عبدالرحمن بن یوسف کی زبانی                  |
| ۱۹۵ | صوفیاء کا مشہور ترین طریقہ سلسلہ قادریہ                                                                                                 |
| ۲۰۳ | بدعی میلے اور تہوار                                                                                                                     |
| ۲۰۴ | تمہید اول بعثت نبوی سے پہلے دنیا کی حالت                                                                                                |
| ۲۰۵ | تمہید دوم احمد ناالصراط المستقیم کا معنی                                                                                                |
| ۲۰۶ | کفار کی مشاہدت سے ممانعت کفار کی خلافت کا حکم                                                                                           |
| ۲۱۰ | تمہید سوم امت مسلمہ یہود و نصاریٰ و مجوہوں کا طریقہ اپنانے گی کفار کی مشاہدت کی ممانعت اور ان کی خلافت کی بابت قرآن و حدیث سے بعض دلائل |
| ۲۱۳ | کفار کی مشاہدت کی ممانعت اور ان کی خلافت کے سلسلے میں وارد شدہ بعض احادیث                                                               |
| ۲۱۶ | عید میلاد                                                                                                                               |
| ۲۲۳ | عید نوروز                                                                                                                               |
| ۲۲۵ | عید غدر یرم                                                                                                                             |
| ۲۳۰ | عید ششم لئاسم                                                                                                                           |
| ۲۳۳ | فصل : اسلام میں کفار کی موافقت کی ممانعت اور ان کی خلافت حکم اعتقادی بدعاات کی بابت بعض سوالات اور ان کے جوابات                         |
| ۲۳۸ | قبروں پر عمارت سازی کا شرعی حکم                                                                                                         |
| ۲۴۱ | قبروں کو مسجدیں بنانے کا مسئلہ                                                                                                          |
| ۲۴۵ | قبروں پر تعمیر کے بارے میں مختلف فقیہی مذاہب فتویٰ                                                                                      |
| ۲۴۸ | بدعت یوم ولادت                                                                                                                          |
| ۲۵۵ | محکم دلائل سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ                                                                      |

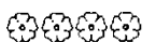
|     |                                                                                                                                                  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | بدعات اور آن کا شرعی پوشاہتم                                                                                                                     |
| ۲۸۵ | ملک فارس سے وارد ہونے والے چند سوالات                                                                                                            |
| ۲۸۶ | مذکورہ بالاسوالات کے جوابات                                                                                                                      |
| ۲۹۱ | <b>فصل :</b> بدعا و فضو                                                                                                                          |
| ۲۹۲ | وضواور سواؤ کے وقت وارد شدہ بعض دعاوں اور تسمیہ کے سلسلے میں احادیث باطلہ                                                                        |
| ۲۹۳ | اذان کے سلسلہ میں ایجاد شدہ بدعا کا تذکرہ                                                                                                        |
| ۲۹۸ | نماز کی بدعا                                                                                                                                     |
| ۳۰۱ | سلام کے بعد کی بدعا                                                                                                                              |
| ۳۰۳ | <b>فصل :</b> فرض نماز کے بعد کی وہ بدعا جن کو ہم نے کتاب "السنن والمبتدعات" سے نقل کیا ہے                                                        |
| ۳۱۳ | ایک جگہ بیک وقت دو تین جماعتوں کی نماز بدعت ہے                                                                                                   |
| ۳۲۸ | کسی شرعی سبب کے بغیر نماز کے بعد و سجدے کرنے کی بدعت<br>اپنے تقليدي نذهب کے خلاف امام کی اقتداء میں تراویح پڑھنے والوں<br>کا اوت کے لیے الگ جانا |
| ۳۳۰ | مسجدوں کا آراستہ کرنے کی بدعا                                                                                                                    |
| ۳۳۲ | مسجد میں قاری کے لیے کرسی القراءات کے سبب خلل اندازی<br>اور قرآن سے دنیا طلبی کی بدعت                                                            |
| ۳۳۵ | مسجد میں گیت شعر و شاعری اور محفل سماع کی بدعت                                                                                                   |
| ۳۳۷ | اللہ تعالیٰ کے لیے مستعمل شدہ لفظ جلالت کو بدل کر ذکر الہی<br>کرنے والوں کی بدعت                                                                 |
| ۳۳۸ | اقامت نماز کے الفاظ میں لفظ "سیدنا" کے اضافہ کی بدعت                                                                                             |
| ۳۳۳ | ور و معلوم اور گیتوں کو موزوں کا زور سے پڑھنا بدعت ہے                                                                                            |
| ۳۳۵ | مشروع اذان میں اضافہ اور اذان میں نغمہ سرائی کی بدعت                                                                                             |
| ۳۳۶ | ماہ صفر کے آخری بده کی رات کو آیات سلام لکھنے کی بدعت                                                                                            |
| ۳۳۹ | مساجد میں بلند آواز سے ذکر و اذکار وغیرہ کرنے کی بدعت                                                                                            |

| بدعات اور ان کا شرعی پوشراثم |                                                                         |
|------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ۳۵۲                          | سال کی پہلی اور آخری رات میں مخصوص دعا کی بدعت                          |
| ۳۵۳                          | فضلانے ہند کے بعض سوالات کے جوابات                                      |
| ۳۶۲                          | <b>فصل :</b> جمعہ کے دن اور رات میں ایجاد شدہ بدعات کا بیان             |
|                              | <b>فصل :</b> عبادات کی بدعات                                            |
| ۳۸۵                          | ایک رکعت میں پوری سورہ انعام پڑھنے کی بدعت                              |
| ۳۸۹                          | سال کے مختلف مہینوں کی بدعات                                            |
|                              | <b>فصل :</b> بدعات جنازہ                                                |
| ۳۹۹                          | وفات سے پہلے کی بدعات                                                   |
| ۴۱۰                          | وفات کے بعد کی بدعات                                                    |
| ۴۱۲                          | کفن اور جنازہ کے ساتھ چلنے کے متعلق بدعات                               |
| ۴۲۲                          | مختلف مہینوں سے متعلق بعض ہندوستانی بدعات                               |
| ۴۲۶                          | بچے کی ولادت سے متعلق بدعات                                             |
| ۴۲۷                          | صوفیاء کی بدعات                                                         |
| ۴۳۱                          | <b>فصل :</b> عیدوں اور جماعت گاہوں میں ایجاد شدہ بعض بدعات کا ذکر       |
| ۴۳۵                          | نصاریٰ کے تہواروں میں مسلمانوں کی موافقت اور ان کو تھائیں دینے کی بدعات |
| ۴۳۷                          | عورتوں کی ایجاد کردہ بدعات                                              |
|                              | <b>فصل :</b> حجاج کی بعض منکرات کا بیان                                 |
| ۴۳۹                          | حجاج کی اہم ترین غلطیوں میں سے نماز کی تصحیح اور تاخیر ہے               |
| ۴۴۲                          | مملکت عمان کے ایک باطنی باشندے کی وارد شدہ سوالات اور ان کے جوابات      |
| ۴۵۹                          | طہارت                                                                   |
| ۴۶۲                          | نماز کا بیان                                                            |
| ۴۷۱                          | نماز توبہ                                                               |
| ۴۷۳                          | نماز اشراق، فراپس سے متعلق سنیں اور نمازو توڑ                           |
| ۴۷۴                          | فرض اور غلی صدقہ، بدیہی، فرض اور مہمان نوازی                            |

## فہرست

۱۰

|     |                                                                                        |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۸۱ | روزے کا بیان                                                                           |
| ۳۸۸ | حج کا بیان                                                                             |
| ۵۰۳ | خلافاء راشدین کے مناقب<br>توحید کا بیان                                                |
|     | اللہ تعالیٰ اور تقدیر پر ایمان، ایمان کی معرفت، ایمان کے شعبے                          |
| ۵۱۲ | ایمان کی طرف دعوت دینے والوں کی فضیلت                                                  |
| ۵۱۸ | انبیائے کرام حضرات الیاسؑ کا تذکرہ اور جنت میں کن لوگوں کی داڑھی ہو گی                 |
| ۵۲۱ | خرقہ صوفیاء چلہ کشی اور مجاہدہ                                                         |
|     | اویلائے کرام اور ان کی مشاہدت اختیار کرنے کی فضیلت                                     |
| ۵۲۸ | نیز اولیاء کے خواص اور اقسام مثلاً خاتم الاولیاء                                       |
| ۵۳۰ | انبیائے کرام علیہم السلام کی بعض قبروں کا تذکرہ                                        |
| ۵۳۲ | فصل : نبی کریم ﷺ پر درود کے سلسلے میں<br>کچھ بدعاں اور وابیات خواب اور روایات کا تذکرہ |
| ۵۳۵ | جزوی کی کتاب الدلائل میں منقول شدہ وظیفہ جمع سے متعلق حدیث                             |
| ۵۳۰ | شکاری کے ساتھ ہرن کا قصہ<br>تمثیل                                                      |
|     | خلافاء راشدین، ائمہ بیت دعام صحابہ کے عمومی و خصوصی مناقب میں وارد شدہ مزید روایات     |
| ۵۳۱ | ذکر حضرت فاطمہ ؓ                                                                       |
| ۵۳۲ | ذکر حضرت عائشہ ؓ                                                                       |
| ۵۳۳ | نبی ﷺ پر مختلف قسم کے درود سے متعلق بدعاں                                              |
| ۵۳۶ | پہلا خاتمه                                                                             |
| ۵۵۱ | دوسرा خاتمه                                                                            |
| ۵۶۱ |                                                                                        |



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## مقدمة المؤلف

الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي أَكْمَلَ لَنَا الدِّيْنَ وَاتَّمَ بِهِ الْعِيْمَةَ عَلَى الْعَالَمِيْنَ .

”ہر طرح کی حمد اللہ تعالیٰ کے لئے ہے جس نے ہمارے واسطے دین کو مکمل کر دیا اس دین کامل کے ذریعے سارے جہانوں پر نعمت پوری کر دی“ جیسا کہ اس نے خود فرمایا:  
 الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَتَمَّتُ آجِ مِنْ نَعْمَةِ تَهْمَارَتْ لَهُ تَهْمَارَتْ دِيْنَ كَوْمَلْ عَلَيْكُمْ نِعْمَةٌ وَرَضِيَّتْ لَكُمْ كُوْدِيَا وَرَقِيَّتْ پَرَاطِيْ نعمت پوری کر دی اور تمہارے دا اِسْلَامَ دِيْنَا . [المائدہ: ۵۳]

اور اپنی کتاب قرآن مجید میں یہ فرمानے والے اللہ تعالیٰ کے لیے ہر طرح کی تعریف ہے کہ:  
 وَإِنَّ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيْمًا فَ اور جانو کہ یہی میرا سید حارستہ ہے، لہذا تم اس پر  
 تَبِعُوهُ وَلَا تَتَبَعُوا السُّبُلَ چلو اور اس کے علاوہ دوسرے راستوں کی پیروی نہ کرو  
 فَفَرَقَ بَيْنَكُمْ عَنْ سَبِيْلِهِ ذَلِكُمْ ورنہ اس کے سید ہے راستے سے دوسرے راستے تم کو  
 مُنْتَشِرَكِ دِيْنِ گے اللہ تم کو اسی بات کی وصیت کرتا ہے  
 وَصِّكُمْ بِهِ لَعِلَّكُمْ تَنْقُوْنَ ۝ تاکہ تم پر ہیز گار بن جاؤ۔ [الانعام: ۱۵۳]

نبی اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

إِتَّبِعُوْا مَا أَنْزَلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رِبِّكُمْ ”تم لوگ اس کی پیروی کرو جو تمہارے رب کی طرف سے تمہارے پاس اتا را گیا ہے اور اس کے علاوہ دیگر قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ۝“ کرتے ہو۔“  
 الا عِرَافُ ، آیہ: ۳۳

الله تعالیٰ کے لئے ہر قسم کی حمد ہے جس نے ہم کو اس عظیم رسول سیدنا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے

ذریعہ تخصیص بخشی اور ان کے ذریعہ انہیاء و مرسلین علیہم السلام کا سلسلہ ختم کر دیا جیسا کہ فرمایا:  
 مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ مِنْ رَجَالِكُمْ      محمد تمہارے مردوں میں سے کسی کے باپ  
 وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ      نہیں بلکہ وہ اللہ کے رسول ہیں اور نبیوں کے ختم  
 وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا۔      کرنے والے ہیں اور اللہ تعالیٰ ہر چیز کا علم

[الاحزاب، آیہ: ۳۰] رکھنے والا ہے۔

یہی وہ رسول عظیم ہیں جن کی اطاعت کو اللہ تعالیٰ نے اپنی اطاعت کے ساتھ جوڑ رکھا ہے  
 اور متعدد آیات میں ہر دو اطاعتوں یعنی اطاعت الہی و اطاعت رسول کا حکم دے رکھا ہے۔ جیسا کہ  
 ارشاد باری ہے:

وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ      تم لوگ اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کروتا کر  
 تُرْحَمُونَ ۝ [آل عمران، آیہ: ۱۳۲]      تم پر حرم کیا جائے۔

اور اللہ تعالیٰ نے رسول ﷺ کی مخالفت سے ہم کو ڈرایا ہے جیسا کہ فرمایا:  
 فَلْيَخُذِّرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۝      جو لوگ رسول ﷺ کے حکم کی مخالفت کرتے ہیں انہیں  
 أَنْ تُصِيبُهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبُهُمْ عَذَابًا ۝      اس بات سے خوف زدہ رہنا چاہیے کہ کہیں ان کو فتنہ یا  
 أَيْمَنٌ ۝ [البور، آیہ: ۶۳]      دردناک عذاب نہ پہنچ جائے۔

اسی طرح اللہ جل جلالہ نے ہم کو یہ حکم بھی دیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے پاس  
 جو حکام لے کر آئیں، ان کو قبول کر لیں اور ان چیزوں سے باز رہیں جن سے آپ ﷺ نے ہم  
 کو منع فرمایا ہے: جیسا کہ فرمان الہی ہے کہ:

وَمَا أَتَكُمُ الرَّسُولُ فَلْعَذُوذُوا وَمَا      "اور رسول ﷺ اللہ جو کچھ تمہیں دیں انہیں قبول  
 نَهِيكُمْ عَنْهُ فَاتَّهُؤُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ      کرو اور جن سے روکیں ان سے بازور ہو اور اللہ  
 شَدِيدُ الْعِقَابٍ ۝ [الحضر، آیہ: ۷]      شدید العقاب ہے۔

اللہ کی بے شمار حمتیں اور سلامتی اس کے بندے رسول اور سب سے افضل مخلوق سیدنا محمد صلی  
 اللہ علیہ وسلم پر ہو اور آپ کے آل اور متqi اور نیکو کار اصحاب ﷺ پر بھی رحمتیں اور سلامتی ہو جو دنوں  
 قسم کی وحی یعنی کتاب و سنت پر مغبوطی کے ساتھ کار بند رہے اور ایسی چیزوں سے پاک و صاف  
 رہے جو دین سے خارج ہیں۔

اما بعد (اس حمد و شنا اور درود وسلام کے بعد)

اختلاف نہ ہب دمشرب کے باوجود تمام مسلمان جن باتوں پر متفق ہیں ان میں سے ایک یہ ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے دنیا کے فانی کو خیر با دکھہ کر رفیق اعلیٰ کا وصال اس وقت اختیار کیا جبکہ اللہ تعالیٰ اس دین حنفی یعنی دین اسلام کو مکمل کر چکا تھا اور اسے تمام نہ ہب کا ختم کرنے والا پڑا تھا۔ اسی طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خاتم النبین تھے وہ اس طرح کہ قرآن مجید اور سنت مطہرہ کی بنیاد پر قائم شدہ اس دین اسلام کے اندر ایسے قواعد اور عام نصوص موجود ہیں کہ معاشروں سو سائیلوں ممالک اور زمانوں کے اختلاف کے باوجود ایک مجتہد شخص ہر مشکل مسئلہ کو حل کر سکتا ہے اور ہر پیش آمدہ معاملہ کا شرعی حکم تلاش کر سکتا ہے، اگرچہ وہ مشکل مسئلہ و پیش آمدہ معاملہ عہد نبوی ﷺ، زمانہ صحابہ رضی اللہ عنہم اور صحابہؓ کے بعد والے ازمنہ اسلافؓ میں نہ واقع ہوا ہو۔ کیونکہ دین اسلام انسانی ضرورت کا فیصل ہے اور کسی بدعت کی ایجاد یا کسی غیر اسلامی قانون کو برآمد کرنے سے اسلام بے نیاز کرتا ہے۔ اسی بنا پر اللہ تعالیٰ نے ہم کو اپنی ”صراط مستقیم“، یعنی اسلام کے معتدل نہ ہب پر جلنے کا حکم ایسے فرمان میں دیا:

وَأَنَّ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ  
وَلَا تَتَبَعُوا السُّبُلَ فَفَرَّقَ بَيْنَ  
سَبِيلِهِ ذِلْكُمْ وَصِلْكُمْ يَهُ لَعْنَكُمْ  
تَقُونُ ٥ [الانعام، آية: ١٥٣]

جس معاملہ میں بھی نزاع واقع ہواں کی بابت اللہ تعالیٰ نے ہم کو اپنی اور اپنے رسول ﷺ کی طرف رجوع کرنے کا حکم دیا ہے۔ جیسا کہ اس ارشادِ الٰہی میں ہے:

فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ نَأْوِي لَكُمْ ۝ . (النساء، آیہ: ۵۹)

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ اللہ رب العالمین کا تقریب حاصل کرنے اور عبادت گزاری و دین کے لئے بدعتوں کو ایجاد کرنے کی کوئی حاجت نہیں ہے، کیونکہ دین کامل ہے۔ اس میں کسی

اضافہ کی کوئی ضرورت نہیں ہے اور جس نے کسی بدعت کو مستحسن قرار دیا اس نے ضرورت سے زیادہ ایک دستور بنایا اور اچھی خاصی اسلامی شریعت پر ناقص ہونے کا عیب لگایا۔ گویا اس نے (نحو زب اللہ) اللہ اور رسول ﷺ سے سرزد ہونے والی کسی غلطی کی حلavnی کی، حالانکہ یہ بہت فتح بات ① ہے۔ لیکن سخت افسوس کی بات ہے کہ بعض غفلت شعار لوگوں کی نیک نیتی کی بنا پر یادِ دین میں بگاڑ پیدا کرنے کا ارادہ رکھنے والے بعض منفده پردازوں کے سبب ایام قدیم سے مسلمانوں میں بدعتات کی ایجاد اور ان پر عمل کا سلسلہ جاری ہے۔ یہاں تک کہ عالم اسلام کے اطراف و جوانب میں بدعتات و خلافت خوفناک طور پر پھیل گئیں۔ جنہوں نے اکثر لوگوں کی عقولوں کو بری طرح بگاڑ ڈالا ہے۔ ان گمراہ کن بدعتوں کی ترویج بعض علمائے سوء اور ارباب تصوف کے ذریعہ ہوئی جو دنیاوی منافع کے لئے عوام کی قیادت کے شائق ہوتے ہیں ہماریں یہ لوگ بہت سی بدعتات کے داعی بن گئے اور اپنے پرشیش پروپیگنڈوں کے ذریعہ بدعتات کی اشاعت کرتے رہے۔ کبھی یہ لوگ بدعتوں کو ذکر اللہ اور فقیہ اللہ سے تعبیر کرتے ہیں، کبھی انہیں حب نبوی کا الہاد پہنادیتے ہیں، کبھی ان بدعتات کو اولیائے مقررین اور صاحبین کی محبت کے ساتھ میں ڈھال لیتے ہیں۔ کبھی سادہ لوح عوام کے سامنے ان بدعتوں پر اسی خوارق عادات چیزوں کی ملمع کاری کر دیتے ہیں جن کی نیاد فریب و شعبدہ بازی پر ہوتی ہے یا پھر بنا تات اور گھاس پھوس نیز جانوروں کے خواص کے علم سے کام لے کر ایسی چیزیں تیار کر لیتے ہیں جو جاہل آدمی کی نظر میں کرامات معلوم ہوتی ہیں۔ جیسا کہ آپ دیکھتے ہیں کہ بعض لوگ آگ کے اثر کرو رکنے والے بعض زوغن بدن پر مل کر آگ کے اندر گھس جاتے ہیں یا کسی شیطانی منتر کے ذریعہ سانپ پکڑ لیتے ہیں یا شیطان کو تابع بنانے کے خلاف عادت کوئی بھی کام آپ کے سامنے پیش کر دیں گے یا پھر ② اسی طرح مسلمانوں پر چلانے کے لئے غیر دین کے بناۓ ہوئے تو انہیں اختیار کرنے کی بھی ہمیں کوئی ضرورت نہیں۔ غیر دین کے ان تو انہیں میں بہت سے تو انہیں نصوص کتاب و سنت کے خلاف بھی ہیں، مثلاً میکونوں کے سود کی اباحت، زنا کاری، شراب و شوشي کی مچھوت اور کسی بھی مذہب کو اختیار کر لینے کی آزادی خواہ آدمی کردوسے دین میں داخل ہو جائے، وغیرہ وغیرہ جو غیر اسلامی تو انہیں کتاب و سنت کے معارض نہیں اس کی بھی ہم کوئی ضرورت نہیں۔ کیونکہ اسلامی شریعت میں نظام ہائے کفر سے بے عیاز بنانے کی صلاحیت موجود ہے اور اس دعویٰ پر گذری ہوئی قرآنی آیت دلیل ہے کہ ”الیوم اکملت لكم دینکم الایہ“ [سورة العائد، آیۃ نمبر ۵۴] یا یہ شریفہ صراحت کرتی ہے کہ تقرب اللہی حاصل کرنے کے لئے کسی مبتدع انہ دستور کی ایجاد نہیں ہوئی جائے اور اللہ کے بندوں پر نافذ کرنے کے لئے غیر دین کے بناۓ ہوئے تو انہیں نہیں حاصل کرنا چاہئیں۔

شیاطین ہی ان سے اس طرح کے کام کر اڈاتے ہیں۔ اسی طرح کے بہت سارے امور ہیں جو اللہ و رسول پر صحیح ایمان رکھنے والوں اور اللہ و رسول کے احکام کی کامل پیروی کرنے والوں سے سرزنشیں ہو سکتے۔ ان بدعتوں کے معاملہ میں جن میں سے اکثر بدعا خالص مشرکانہ ہیں علاوہ تین گروہ ہیں۔

ایک گروہ ان بدعا خات و خرافات کی تائید کرتا نیزان کی طرف لوگوں کو دعوت دیتا ہے، اس دلیل کی بنیاد پر کہ یہ ”بدعا حسنة“ ہیں لیعنی بدعا تو ہیں، مگر اچھی چیزیں ہیں۔

دوسرा گروہ حقیقت سے واقف ہے اور جانتا ہے کہ جن بدعا خات پر عوام الناس کا رہنماء ہیں وہ باطل و مظلالت ہیں لیکن یہ گروہ عوام کا ساتھ دیتا ہے۔ اس کا سبب یا توالیج ہوتا ہے یا خوف و بردالی۔

تیسرا گروہ ان بدعا خات پر کییر کرتا ہے اور لوگوں کو انہیں چھوڑنے کی دعوت دیتا ہے اور توحید و سنت مطہرہ پر کار بند ہونے کی طرف رہبری کرتا ہے، لیکن ان کی تعداد اول الذکر دونوں گروہ کے علماء کے بالقابل کم ہے۔

اس زمانہ میں مختلف علوم و فنون پر کتابوں کی کثرت کے باوجود اور بہت سے لوگوں میں روشن خیالی پائی جانے کے باوصاف لوگ علم توحید کو زیادہ اہمیت نہیں دیتے اور سنت و عمل بالحدیث پر ابھارنے نیز بدعت سے دور رہنے اور نپھنے کی ترغیب دینے کے لئے کتابیں لکھتے، البتہ چند گھنے پھنے لوگ ہیں جو یہ کام کرتے ہیں۔ یہ لوگ بھی پورا کام نہیں کر پاتے اکثر ویژہ بدعتوں کی تردید نہیں کرتے۔ بعض لوگ ایسی عبارتیں لکھتے ہیں، جن کا مغز بہت سے پڑھنے والے نہیں سمجھ پاتے۔ مثلاً بعض بدعتوں کی بابت کہتے ہیں کہ انہیں کرنا مناسب نہیں یا انہیں کرنا محسوس نہیں یا ان کا چھوڑنا زیادہ اچھا ہے۔ بعض کا خیال ہے کہ تردید بدعا خات میں تیز و تند عبارتوں کا استعمال نہیں کرنا چاہیے اور دلیل میں اس آیت کریمہ کو پیش کرتے ہیں:

**أَذْعُ إِلَى سَيِّلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ** اپنے رب کی راہ کی طرف حکمت اور اچھی **وَالْمَوْعِظَةِ الْخَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالْأَيْمَنِ** موعظت کے ذریعہ دعوت دو اور مخالفین سے ”بطریق احسن“ جدال کرو۔

گویا کہ ان لوگوں نے اولاً تو اس کا مفہوم ہی نہیں سمجھا، کیونکہ وہ مجھتے ہیں کہ شدت اور جدال احسن کے موقع الگ الگ ہیں۔ نیز یہ کہ ہمارے لئے یہ جائز نہیں کہ شرک اکبر جیسے کبیرہ

بِدَعَاتُ اورَ أَنَّ كَاشْرُعِيْ بُو شَارِثِمْ ترین گناہ کو صرف "محرم" (حرام کام یا حرام چیز) کے لفظ سے تعبیر کریں کیونکہ بعض محرامات اگرچہ کبیرہ گناہ ہیں مگر وہ شرک اکبر کے درجہ میں نہیں بلکہ شرک اصغر بھی کبیر ترین گناہوں میں سے ہے پھر شرک اکبر کا پوچھنا ہی کیا ہے؟

چونکہ میں پہنچنے سے ہی توحید و صفت کے سلسلے میں لکھی جانے والے کتابوں سے شغف رکھتا تھا اور بدعتات و موجہ دین بدعتات سے بعض رکھتا تھا، اس لئے میں نے اس سلسلے کی کچھ کتابیں پڑھیں اور اسلام کے خلاف پائی جانے والے نیز اسلامی بنیادوں کوڈھانے والی بدعتوں کو دیکھا سنا، چنانچہ میں نے اولاً اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کرتے ہوئے یہ کتاب لکھنی شروع کی۔ پھر میں نے ان کتابوں سے مددی جن سے میں واقف تھا اور جن کو میں نے پڑھا تھا<sup>①</sup> یہی وجہ ہے کہ میری یہ کتاب بہت ساری بکھری ہوئی بدعتات کے تذکرہ کی جامع ہے اور دوسری کتابوں کے بال مقابل حسب ذیل امور میں ممتاز ہے۔

① میں نے اس میں عقائد و عبادات کی بہت ساری ایسی بدعتوں کو جمع کر دیا ہے جن کو آپ دوسری کتابوں میں سیکھا نہیں پاسکتے، بہت سی بدعتوں پر اتنی تفصیلی بحثیں ہیں جو مستقل رسالہ بن سکتی ہیں۔ مثلاً بعض ہندوستانی پر عقائد، قبروں پر تغیر اور محفل میلاد وغیرہ۔

② بعض ایسے قواعد کا ذکر کیا ہے جو اس موضوع پر بنیادی اصول کا درجہ رکھتے ہیں۔

③ میں نے اس میں بدعت کی نہ مت میں وارد شدہ بعض احادیث کا تذکرہ کیا ہے۔

---

④ بدعتات کے سلسلے میں لکھی جانے والی بہترین کتابوں میں سے "الاعتصام" اچھی کتاب ہے لیکن اس کے مصنف نے اس میں طیل القدر فقہ اور اہل اصول کے بنیادی کلام پیش کئے ہیں جنہیں اس فن کے اہر اور میدان کے شہرواری سمجھ سکتے ہیں۔ نیز اس میں بنیادی اصول ہلانے پر زور دیا گیا ہے۔ فرداً فرداً بدعتات کا ذکر کم کیا گیا ہے ان ہی کتابوں میں سے امام ابو شams کی کتاب "الباعث" اور امام ابن الوضاح کی کتابیں بھی ہیں یہ دونوں جھوٹی جھوٹی کتابیں ہیں، تا خرین میں اچھا لکھنے والوں میں شیخ علی محفوظ مصری ہیں، لیکن عوام اور متوسط ذہن والوں کے لیے ان کی کتاب کے اکثر مقامات کا سمجھنا مشکل ہے۔

"کتاب اسنن والبدعات" اگرچہ بہت اچھی کتاب ہے اور اس میں وضاحت و صراحت نیز اہل بدعت کی ایسی تردید بھی ہے جو دوسری کتابوں میں نہیں ہے، مگر اس میں بہت سی بدعتوں کا ذکر نہیں کیا گیا ہے اور بعض کا ذکر مختصر ہے۔ ایک کتاب تجیہ الغافلین ہے جس میں بہت سے صغیرہ گناہوں عادات نہ مسموٰ اور بدعتوں کا ذکر ہے، اگرچہ بعض باتیں اس میں مختصر ہیں مگر جموئی اعتبار سے یہ کتاب قابل مطالعہ ہے۔ اللہ تعالیٰ اس کے مؤلف اور اس طرح کے جملہ مؤلفین کو جزاً خیر دئے آئیں۔ شیخ قاسمی کی کتاب "اصلاح المساجد من المبدع والعاوائد" میں مسجدوں کے اندر ہونے والی بہت سی بدعتات کا ذکر ہے اس کتاب میں میں نے علام ساتھار الدین البائی کی تعلییحات کے ساتھ بہت پچھلے کیا ہے۔

۱) بدعاۃ اور ان کا شرعی پوشاہم

۲) بدعاۃ کے پھیلنے کے اسباب کا ذکر کیا ہے اور اس سلسلے میں تفصیل سے کام لیا ہے۔

۳) میں نے اس میں مقام سنت سے جہالت اور احادیث کے ساتھ اہل بدعت کے موقف اور ان احادیث کے انکار کا ذکر کیا ہے۔

۴) میں نے اس میں اہل بدعاۃ کے شہادات کا ذکر کیا ہے اور ان کی تردید کی ہے اگر یہ بحث ایک کری جائے تو مستقل رسالہ بن جائے۔

۵) میں نے اس میں بدعاۃ کو حسنہ قرار دینے والوں کے شہادات نقل کئے ہیں پھر ان کی ایسی تردید کی ہے کہ بدعاۃ کو حسنہ کہنے والوں اور مرنگبین بدعاۃ کا کوئی شبہ باقی نہ رہ جائے۔

۶) میں نے مختلف ابواب میں انواع و اقسام کی بہت سی بدعاۃ کو یک جا کر دیا ہے۔ ان میں سے اکثر کوئی میں نے اس موضوع پر لکھی جانے والی کتابوں سے نقل کیا ہے اور بہت سی بدعاۃ ایسی ہیں جن کا میں نے از خود مشاہدہ کیا اور ان کو سنائے ہے۔

۷) میں نے یہ کتاب مختلف ابواب میں وارد شدہ موضوع احادیث کے اچھے خاص مجموعہ کے تذکرہ پر ختم کی ہے مسلمانوں کے اعمال و عقائد کو بگاڑنے میں ان احادیث موضوع کے برے اثرات ہیں۔

۸) میں نے یہ کتاب دو حصوں میں تقسیم کی ہے۔ قسم اول بدیع عقائد کے سلسلہ میں اور قسم دوم عبادات کی بدعاۃ پر مشتمل ہے۔

۹) میں نے اپنی نقل کردہ ہر چیز کے اصل مرجع کا حوالہ دے دیا ہے، مگر جہاں ذہول و نیان ہو گیا ہے وہاں حوالہ دینے سے قاصر رہا۔

۱۰) میں نے اس کتاب کا نام "تحنیر المسلمين عن الابداع والبدع في الدين" رکھا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ میری اس کتاب کو خالص اپنی خوشنودی کا ذریعہ بنائے اور اس کے ذریعہ اپنے مومن بندوں کو نفع پہنچائے۔ آمين

وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مَسِيْدِنَا مُحَمَّدَ الصَّادِقِ  
الْأَمِينَ وَأَعْلَى إِلَهٖ وَأَضْحَاهِ الْجَمِيعِ

مؤلف (علامہ) شیخ احمد بن ججر آل بو طامی البعنی  
قاضی مکملہ شرعیہ ، دوحہ - قطر  
ربيع الاول سنہ ۱۴۰۰ھ (تددیم)

بَدْعَاتُ اور أَنَّ كَا شَرِيْعَى پُوشَارَمْ بَدْعَى عَقَائِدَ

اب حقيقة معبود و با دشاد اللہ تعالیٰ کی مدد سے اصل موضوع پر گفتگو شروع کرنے کا وقت آگیا ہے، لہذا ہم اللہ تعالیٰ کی توفیق سے گفتگو شروع کر رہے ہیں اسی کے ہاتھ میں تحقیق کی زمام کار ہے۔

## قسم اول

### بدعی عقائد

#### سنۃ اور بدعت کی تعریف

لغت میں ”سنۃ“ طریقہ کو کہتے ہیں، خواہ وہ پسندیدہ ہو یا ناپسندیدہ اور اسی سے یہ ارشاد

نبوی ہے۔

«مَنْ سَنَ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً فَعُمِلَ بَعْدَهُ فَلَهُ أَجْرُهَا وَأَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَمَةِ وَمَنْ سَنَ سُنَّةً سَيِّئَةً فَلَهُ وَزَرُّهَا وَوِزْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا إِلَى يَوْمِ الْقِيَمَةِ» ①

”جس نے کوئی اچھار استہ کالا اس کو اس کا ثواب ملے گا، اور قیامت تک اس پر عمل کرنے والوں کا بھی اسے ثواب ملے گا، جس نے کوئی براراستہ کالا اس کے اوپر اس کا گناہ ہو گا، اور قیامت تک اس پر عمل کرنے والوں کا گناہ بھی اسی کو ہو گا۔“

دوسری حدیث نبوی ﷺ ہے:

«لَتَتَّسِعُنَ سُنَّتُ الَّذِينَ مَنْ قَبْلَكُمْ شَبَرَامْ بِشَبَرَ وَذِرَاعًا بِذِرَاعَ» ②

① رواہ مسلم عن جریر بن عبد الله البجلي (مَنْ سَنَ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً حَسَنَةً فَعُمِلَ بَعْدَهُ كُتِبَ لَهُ مثُلُّ أَجْرِ مَنْ عَوَلَ بِهَا، وَلَا يَنْفَضُّ مِنْ أَجْوَرِهِمْ شَيْءٌ، وَمَنْ سَنَ فِي الْإِسْلَامِ سُنَّةً سَيِّئَةً فَعُمِلَ بِهَا بَعْدَهُ كُتِبَ عَلَيْهِ مثُلُّ وِزْرِ مَنْ عَمِلَ بِهَا، وَلَا يَنْفَضُّ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْءٌ، مسلم۔ کتاب العلم۔ باب من سن سنۃ حسنة اوسیہ، حدیث نمبر: ۱۰۱۷۔

② (رواہ البخاری و مسلم عن أبي سعيد الخدري) بخاری کتاب الاعتصام بالكتاب والسنۃ باب قول النبی لتبعن سنن من كان قبلکم باب ۱۴ حدیث نمبر ۷۳۲ و فی مسلم کتاب العلم باب اتباع سنن اليهود والنصاری، حدیث نمبر ۲۶۶۹،

”اے مسلمانو! تم اپنے سے پہلے لوگوں (یہود و نصاری) کے راستوں پر قدم بقدم اور شانہ بشانہ ضرور چلو گے۔“

محدثین کی اصطلاح میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول قول و فعل، تقریر جسمانی و اخلاقی وصف اور سیرت کو ”سنۃ“ کہتے ہیں یہ ساری چیزیں چاہے بعثت سے پہلے ہوں یا بعثت کے بعد۔ اس اعتبار سے بعض لوگوں کے نزدیک سنۃ اور حدیث ہم معنی الفاظ ہیں۔  
اہل اصول کی اصطلاح میں نبی ﷺ سے منقول شدہ قول و فعل اور تقریر کو ”سنۃ“ کہتے ہیں۔  
قولی حدیث کی مثال یہ فرمان نبوی ہے:

«الْمُؤْمِنُونَ لِلْمُؤْمِنِينَ كَالْبُلْبُلُيَّانَ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا» ①

”ایک مومن دوسرے مومن کے لئے عمارت کی طرح ہے، جس کا ایک جزو دوسرے کو مضبوط ہوتا ہے۔“

قولی حدیث کی دوسری مثال یہ ارشاد نبوی ہے:

«مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادُّهِمْ وَتَرَاحِيمِهِمْ وَتَعَافُطِهِمْ مَثَلُ الْجَسَدِ الْوَاحِدِ إِذَا شُكِّيَ عَضُُوْ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالْحُمُّى وَالسَّهْرِ۔» ②

”آپس میں محبت و محبت کرنے میں مومنوں کی مثال ایک جسم کی طرح ہے جب کوئی عضو یا ہر ہو جاتا ہے تو سارے اعضا بخارا اور بے خوابی کے سبب بے چین ہو جاتے ہیں۔“  
اس طرح کی متعدد قولی احادیث ہیں جو مختصر نہیں ہیں۔

فعلی حدیث کی مثالوں میں رسول اللہ ﷺ کے وہ تمام افعال ہیں جن کی اقتدار تمام مسلمان مناسک حج اور نماز میں کرتے ہیں، نیز وضاؤ روزہ وغیرہ کے سلسلے میں آپ ﷺ سے منقول شدہ جملہ افعال بھی اس کی مثالیں ہیں۔

① (بخاری۔ کتاب المظالم۔ باب نصر المظلوم حدیث نمبر ۲۴۴۔ مسلم۔ کتاب البر والصلة

والآدب باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم، حدیث نمبر (۲۵۸۵)

② (بخاری۔ کتاب الادب۔ باب رحمة الناس والبهائم۔ حدیث نمبر ۶۰۰۸۔ مسلم۔ کتاب

البر والصلة والآدب باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم، حدیث نمبر (۲۵۸۶)

## تقریر نبوی

رسول اللہ ﷺ کی موجودگی میں جو کام کیا گیا یا بات کہی گئی اس وقت آپ ﷺ نے کوئی نکیر نہیں کی اور خاموش رہے اسے اصطلاح محدثین میں ”تقریر نبوی“ کہتے ہیں۔ مثلاً آپ ﷺ کے دسترخوان پر گود کا گوشت کھایا گیا، اس میں سے آپ نے کچھ نہیں کھایا مگر اس کے کھانے پر نکیر نہیں کی۔ جب آپ ﷺ سے نہ کھانے کا سبب پوچھا گیا تو فرمایا کہ ”میری قوم کی سرز میں (مراد قوم قریش کی سرز میں مکہ مکرمہ) میں گوہ کھائی نہیں جاتی اس لئے مجھے اس کے کھانے کی عادت نہیں ہے، اگر گوہ کھانا حرام ہوتا تو اس کے کھانے پر آپ ﷺ ضرور نکیر فرماتے۔“

اسی طرح آپ ﷺ نے غزوہ بنو قریظہ کے موقع پر صحابہؓ کو حکم دیا تھا کہ ”تم میں سے کوئی آدمی سرز میں بنو قریظہ میں پہنچ بغیر نماز عصر نہ پڑھے گا“، بعض صحابہؓ نے اس فرمان نبوی ﷺ کو حقیقی معنی پر محبوں کرتے ہوئے سرز میں بنو قریظہ میں جا کر ہی نماز عصر پڑھی جب کہ سورج غروب ہو گیا تھا اور بعض نے یہ سمجھا کہ مقصود نبوی یہ ہے کہ تیز روی اختیار کی جائے اس لئے انہوں نے وقت پر نماز عصر پڑھی پھر سرز میں بنو قریظہ پہنچنے والی ﷺ کو دونوں فریقوں کے اس فعل کی خبری۔ آپ ﷺ اس پر خاموش رہے اور نکیر نہیں فرمائی۔ (رواہ البخاری و مسلم عن ابن عمر رضی اللہ عنہ)

”بدعت“ لغت میں بلا کسی سابقہ مثال کے کسی چیز کی ایجاد کرنے کو کہتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ **بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ** (اللہ تعالیٰ آسمانوں اور زمین کو بلا کسی مثال کے پیدا کرنے والا ہے) نیز اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی ﷺ کو حکم دیتے ہوئے فرمایا۔ **فَلْ مَا كُنْتَ  
بَدْعَامِنَ الرَّسُولِ**“ (آپ کہہ دیجئے کہ میں رسولوں میں سے کوئی انوکھا رسول نہیں ہوں، جس کی کوئی مثال نہ رہی ہو۔)

شریعت میں ”بدعت“ اس چیز کو کہتے ہیں۔ جس کو اللہ کا تقرب حاصل کرنے کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد ایجاد کی گئی ہو اسے نہ آپ ﷺ نے کیا ہونہ اس کے کرنے کا حکم دیا ہوئہ اس پر تقریر فرمائی ہو اور نہ اسے صحابہ نے کیا ہو۔

کتاب اللہ اور سنت نبوی میں بدعتوں سے ممانعت اور ان سے بچنے کے سلسلے میں بہت زیادہ نصوص وارد ہیں۔ ان نصوص میں سے وہ آیات بھی ہیں، جو اللہ اور رسول کی اطاعت کی

صراحت کرتی ہیں اور ان آیات میں ہم اس قول خداوندی کا اضافہ کرتے ہیں:  
 فَلَيُخَذِّلَ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ  
 آنَ تُصِّيهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِّيهُمْ عَذَابٌ  
 إِلَيْهِمْ [النور، آیہ: ۴۳]

آپ کہہ دیجئے کہ اللہ و رسول کی اطاعت کرو اگر لوگ اس سے روگردانی کریں گے تو رسول پر وہ بوجھ ہو گا جس کے وہ ذمہ دار بنائے گئے ہیں اور تم پر وہ بوجھ ہو گا جس کے تم ذمہ دار ہو۔ اگر تم رسول کی اطاعت کرو گے تو ہدایت پاؤ گے اور رسول پر واضح طور پر پہنچا

[النور، آیہ: ۵۳] دینے کے علاوہ کوئی دوسرا ذمہ داری نہیں ہے۔

اس معنی و مفہوم کی احادیث بہت زیادہ ہیں۔ ان میں سے بعض احادیث کا ذکر کر رہے ہیں۔

① «عَنْ عَائِشَةَ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ مَرْفُوعًا مِنْ عِمَلٍ عَمَلَ لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ

وَفِي لَفْظِ أَخْرِي مِنْ أَحَدَثٍ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ» ①

”حضرت عائشہ ام المؤمنین میٹھا سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے کوئی ایسا کام کیا جس کو تم نے کرنے کا حکم نہیں دیا وہ مردود ہے اور ایک روایت کا لفظ یہ ہے کہ جس نے ہمارے اس دین میں کوئی ایسی چیز نکالی جو اس میں سے نہیں وہ مردود ہے۔“

② «عَنْ أَبِي وَائِلٍ عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ قَالَ خَطَّ لَنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمًا خَطَا ثُمَّ قَالَ هَذَا سَيِّئُ اللَّهُ ثُمَّ خَطَّ خُطُوطًا عَنْ يَوْمِيْنِهِ وَعَنْ شَيْمَالِهِ ثُمَّ قَالَ هَذِهِ سُبْلٌ عَلَى كُلِّ سَيِّئٍ مِنْهَا شَيْطَانٌ يَدْعُوَا إِلَيْهِ ثُمَّ تَلَأَ وَأَنْهَى صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَأَتَيْعُوهُ وَلَا تَبْتَغُوا السُّبْلَ فَتَرَقَ بِكُمْ عَنْ

① (رواه مسلم ، (بخاری، کتاب الاعتصام ، باب اذا اجتهد العامل اوالحاکم فاختفاء خلاف الرسول من غير علم فحكمه مردود حدیث نمبر ولكن رقم الباب ۲۰ مسلم . کتاب الأقضییہ . باب نقض الاحکام الباطنة . ورد محدثات الامور حدیث نمبر ۱۷۱۸)

سَيِّلُهُ دَالِكُمْ وَصِنْكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقَوَّنُ۔» ①

ابو واکل رض حضرت ابن مسعود رض سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمارے لئے ایک دن ایک لکیر کھینچی۔ پھر فرمایا کہ یہ اللہ کی راہ ہے پھر اس کی دائیں اور بائیں کچھ لکیریں کھینچیں اور فرمایا کہ یہ بھی راستے ہیں ان میں سے ہر راستہ پر ایک ایک شیطان بیٹھا ہوا اپنی طرف دعوت دیتا ہے۔ اس کے بعد آپ ﷺ نے یہ آیت تلاوت فرمائی کہ یہ نیمری ”رَاهٌ مُسْتَقِيمٌ“ ہے تم اس کی پیروی کرو اور دوسرا را ہوں کی پیروی مت کرو ورنہ یہ راستے تھیں راہ مستقیم سے متفرق کر دیں گے اللہ تم کو اسی کی وصیت کر رہا ہے تاکہ تم تلقی بن جاؤ۔”

② «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَخْطُبُ النَّاسَ عَلَى الْمِنْبَرِ وَيَقُولُ أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ أَصْدِقَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ وَخَيْرُ الْهَدَايَى هَذِهِ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَشَرُّ الْأُمُورِ مُحَدَّثًا تَهَا وَكُلُّ مُحَدَّثَةٍ بِدُعَةٍ وَكُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالًا لَّهُ۔» [رواه مسلم وغيره۔ زاد النسائي]

”رسول اللہ صلی علیہ وسلم منبر پر خطبہ دیتے ہوئے فرمارہے تھے کہ سب سے سچی حدیث کتاب اللہ ہے اور سب سے اچھا طریقہ طریقہ محمدی رض ہے اور بدترین امور دین میں ایجاد کردہ چیزیں ہیں اور دین میں ہر ایجاد کردہ چیز بدععت ہے اور ہر بدععت ضلالت ہے۔ اور ہر ضلالت کا انجام جہنم ہے۔“

③ «عَنِ الْعَرَبَاضِ بْنِ سَارِيَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِنَارِ رَسُولِ اللَّهِ

① (رواه الاحمد والحاکم وقال صحيح ولم يخرجه). دارمي: ج ۱ / ص ۶۷، مشکوہ: ج ۱ / ص ۵۸ تا ۵۹ // كتاب الایمان، باب الاعتصام بالكتاب والسنۃ حديث نمبر ۱۱۶، تفسیر القرطبی، ج ۷ / ص ۱۳۷ فی سورۃ الانعام.

② (رواه مسلم وغيره) زاد النسائي، مسند احمد: ج ۱۴ / ص ۱۲۶، سنن ابو داؤد: ج ۵ ص ۱۲، كتاب السنۃ باب فی لزوم السنۃ حديث نمبر ۴۶۰۷. جامع الترمذی: ج ۵ / ص ۴۴: كتاب العلم بباب ماجاه فی الأحادیث..... حديث نمبر ۲۶۷۶. ابن ماجہ: ج ۱ / ص ۱۴ فی المقدمة (۴۴) و (۴۲) دلائل النبوة: ج ۶ / ص ۵۴۱، باب اخبار بظهور الاختلاف. مشکوہ: ج ۱ / ص ۵۸ كتاب الایمان حديث نمبر ۱۶۰۔

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَوْمٍ نَّمَّ مُؤْمِنًا فَوَعَظَنَا مَوْعِظَةً بِلِيْغَةَ ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعَيْوَنُ وَوَجَلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ فَقَالَ قَائِلٌ يَا رَسُولَ اللَّهِ كَمَا نَهَا مَوْعِظَةً مَوْدِعٍ فَمَاذَا تَعْهَدْتَ عَلَيْنَا؟ قَالَ أُوصِيْكُمْ بِتَقْوَى اللَّهِ وَالسُّمْعَ وَالطَّاعَةِ وَأَنْ تَأْمِرُ عَلَيْكُمْ عَبْدَ حَبْشَيْ فَإِنَّهُ مَنْ يُعْشِ مِنْكُمْ فَسَيَرَى إِخْتِلَافًا كَثِيرًا فَعَلَيْكُمْ بِسُنْتِي وَسُنْتِ الْحُلْفَاءِ الرَاشِدِينَ تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُّوْ عَلَيْهَا بِالنُّوَاجِدِ وَإِيَّاكُمْ وَمُحَدِّثَاتِ الْأُمُورِ فَإِنَّ كُلَّ مُحَدَّثَةٍ بِدُعَةٍ وَكُلَّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ۔ ①

”عرباض بن ساریہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہم کو ایک دن نماز پڑھائی، پھر آپ ﷺ ہماری طرف متوجہ ہوئے اور آپ ﷺ نے ہم کو ایک بلیغ فتحیت فرمائی، جس سے آنکھیں اشک بارہو گئی اور قلوب خوف زدہ ہو گئے۔ اس پر ایک شخص نے کہا کہ یا رسول اللہ! معلوم ہوتا ہے کہ یہ الوداعی وعظ ہے۔ لہذا فرمائیے کہ آپ ﷺ ہم کو کیا بدایت کر رہے ہیں؟ آپ ﷺ نے فرمایا کہ میں تم کو اللہ کے تقوی اور اس کی فرمانبرداری کی وصیت کر رہا ہوں اگرچہ کوئی جبشی غلام ہی تم پر امیر بن جائے تو اس کی اطاعت کرو۔ تم میں سے جو لوگ زندہ رہیں گے وہ غقریب بہت سے اختلاف دیکھیں گے۔ لہذا تم پر امیری سنت اور خلفائے راشدین کی سنت کی پیروی لازم ہے، اس سنت پر تم مضبوطی سے کاربند رہنا اور دین میں خنی با توں کو ایجاد کرنے سے بچت رہنا، کیونکہ دین میں ہر نو ایجاد چیز بر دعت ہے اور ہر بر دعت ضلال و گرای ہے۔“

⑤ « قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَيَّةً لَعْنَهُمْ وَلَعْنَهُمُ اللَّهُ وَكُلُّ نَبِيٍّ مُحَاجَبٌ الرَّازِئِنَدِ فِي كِتَابِ اللَّهِ وَالْمُكْدِنَدِ بِقُدْرَ اللَّهِ وَالْمُتَسَلِّطٌ بِالْجَبَرُوتِ فَيَعِزُّ بِذَلِكِ مَنْ أَذَلَّ اللَّهُ وَيَنْدُلُّ مَنْ أَعْزَّ اللَّهُ وَالْمُسْتَحِلُّ بِلِحْرَمِ اللَّهِ وَالْمُسْتَحِلُّ مِنْ عِرْتَنِي مَاحَرَمَ اللَّهُ وَالثَّارِكُ لِسُنْتِي ۔ ② »

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، چھ آدمیوں پر امیری اور اللہ کی لعنت ہو اور ہر جی کی دعا قبول ہوتی ہے۔ اللہ کی کتاب میں اضافہ کرنے والا۔ تقدیر الہی کی تکنذیب کرنے والا“

❶ (رواہ ابو داؤد وغیره)

❷ (رواہ الترمذی والحاکم وصححه، مجمع الزوائد: ج ۱ ص ۱۷۶۔ باب فمن يستحل الحرام

زبردستی لوگوں پر تسلط قائم کرنے والا کہ اللہ نے جسے ذلیل کیا اسے وہ زبردستی عزت دے دے اور جسے اللہ نے عزت دی اسے ذلیل کرے۔ (۳) اللہ کی حرمت کو پاہال کرنے والا۔ (۴) میرے خاندان ان اور آل اولاد کی جن چیزوں کو اللہ نے حرمت بخشی ان کی بے حرمتی کرنے والا۔ میری سنت کو ترک کرنے والا۔“

(۵) نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ازواج مطہرات کے گھروں میں تین افراد عبادت نبوی کی بابت دریافت کرنے آئے۔ جب انہیں بتایا گیا تو انہوں نے عبادت نبوی کو کم سمجھا اور یوں لے کہ ہمارا نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے کیا مقابلہ؟ آپ ﷺ کے اگلے پچھلے سارے گناہ بخشنے جا چکے ہیں۔ ان میں سے ایک نے کہا ”میں تورات بھر نماز پڑھتا ہوں گا۔ دوسرے نے کہا ”میں ہمیشہ روزے رکھتا رہوں گا، کبھی روزہ نہیں چھوڑوں گا۔ تیسرا نے کہا ”میں عورتوں سے دور رہوں گا، کبھی شادی نہیں کروں گا۔ اتنے میں رسول اللہ ﷺ نے تو آپ ﷺ نے فرمایا:

«أَنْتُمُ الَّذِينَ قَلَّتُمْ كَذَا وَكَذَا؟ أَمَا وَاللَّهِ إِنِّي لَا حُشَّاً كُنْمُ لِلَّهِ وَأَنْقَاعُكُمْ لَهُ لِكِبَّنِي أَصُومُ وَأَفْطَرُو أَصَلَّى وَأَرْفَدُ وَأَنْزَوْجُ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغَبَ عَنْ سُنْتِي فَلَيَسْ مِنْيَ رواه البخاري وفي سنن أبي داؤد عنه صلی الله عليه وسلم ”فَإِنَّمَا كُنْمُ وَمَا ابْتُدَعَ فِي أَنَّ مَا ابْتُدَعَ ضَلَالٌ“»

”کیا تم ہی لوگوں نے اس طرح کی باتیں کی ہیں؟ سنو! بخدا میں تم سب سے زیادہ اللہ کا خوف اور تقوی رکھتا ہوں، لیکن میں روزہ بھی رکھتا ہوں، اور چھوڑتا بھی ہوں، نماز پڑھتا ہوں، اور سوتا بھی ہوں، اور عورتوں سے میں نے شادیاں بھی کر رکھی ہیں، جو شخص میری سنت سے اعراض کرے گا وہ مجھ سے نہیں ہے؟“ (بخاری سنن ابو داؤد میں یہ بھی ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا کہ تم ایجاد شدہ بدعت سے بچو، کیونکہ ایجاد شدہ بدعت ضلالت ہے۔)

(۶) «وعن ابن عباس بن ربيعة قال رأيت عمر بن الخطاب يقبل الحجر الاسود ويقول اني لاعلم انك حجر لا تنفع ولا تضر ولا اني رأيت رسول الله صلی الله عليه وسلم يقبلك ما قبلتك»

”ابن عباس رضی اللہ عنہ بن ربعہ سے مروی ہے۔ انہوں نے بیان کیا کہ میں نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ بن خطاب کو دیکھا کہ مجر اسود کو یوسدے رہے تھے اور کہہ رہے تھے کہ میں جانتا ہوں کہ تم ایک پتھر ہوئے نفع پہنچا سکتے ہوئے نقصان۔۔۔ اگر میں نے یہ نہ دیکھا

ہوتا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تم کو بوسہ دیتے ہیں، تو میں تمہیں بوسہ نہ دیتا۔“  
اس حدیث کو امام بخاری، مسلم، ابو داؤد ترمذی اور نسائی رحمہم اللہ نے روایت کیا ہے۔

⑧ ((عن ابن مسعود قال الاقتصاد في السنة احسن من الاجتهاد في البدعة ))  
”حضرت عبداللہ بن مسعود نے فرمایا کہ سنت پر عمل کرنے میں میانہ روی بدعۃ  
پر عمل کرنے میں زیادہ محنت سے کہیں بہتر ہے۔“

اس حدیث کو حاکم نے موقوفاً روایت کیا اور کہا کہ اس کی اسناد صحیحین کی شرط کے مطابق صحیح ہیں۔

**اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کی زبانی جواہکام مشروع کئے ہیں وہی دین  
ہیں، اس کی معرفت بھی اصول دین میں سے ہے**

بے شک رسول اللہ ﷺ نے ہم کو جس طرح یہ تعلیم دی ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کی عبادت کس طرح کریں کہ ہمارے قلوب کو تزکیہ و طہارت حاصل ہو مثلاً نماز، زکوٰۃ، روزہ حج اور دعا۔ اسی طرح آپ نے ہم کو یہ تعلیم بھی دی ہے کہ ایک دوسرے کے ساتھ معاملہ داری کس طرح کریں اور کس طرح ہم پاکیزہ زندگی گزاریں چنانچہ آپ نے سعادت دارین (دنیا و آخرت) کی طرف ہماری رہنمائی فرمائی۔

البتہ آپ ﷺ نے عبادات کی کیفیت کی وضاحت کے لئے عبادتوں کے سلسلے میں کچھ قوانین بنائے ہیں اور ہمیں اس بات سے منع کر دیا ہے کہ ان قوانین سے آگے بڑھیں۔ کیونکہ وہ ان باتوں کو زیادہ جانتے والے ہیں۔ جن سے ہماری اصلاح اور ہمارے نفوس کا تزکیہ ہو سکتا ہے۔ لہذا عبادات کی کیفیت اور شکل و صورت کی تعین میں اللہ و رسول ہی مرجع ہیں اور کسی مخلوق کو یہ حق نہیں کہ جدید شکل کی کوئی عبادت ایجاد کرے اور اسے اللہ کے تقرب کا ذریعہ سمجھے۔ ایسا کرنا اور سمجھنا کھلی ہوئی گمراہی اور بڑی رسوائی کی چیز ہے۔

مگر معاملات کے سلسلے میں اس نے صرف قواعد عامہ بنائے ہیں، کیونکہ معاملات کی جزوی چیزیں رفتار زمانہ کے ساتھ بدلتی رہتی ہیں، لہذا عبادات کی طرح معاملات کی کیفیت و کیفیت کی تحدید و تعین ممکن نہیں۔ بنابریں حکمت کا تقاضا تھا کہ معاملات کے لئے قواعد عامہ بنائے جائیں

جو انہیں جانچنے کے لئے معیار و میز ان کا کام دیں۔

جب تک معاملے کا تصادم کتاب و سنت سے ماخوذ قواعد عامہ سے نہ ہو اس وقت تک معاملہ شرعی دائرہ کے اندر رہتا ہے۔ اگر اس کا تصادم قواعد دین میں سے کسی اصول و قاعدة سے ہو رہا ہو تو وہ معاملہ خلاف دین ہے۔

اس تفصیل سے آپ نبیر ایک میں اس ذکرہ حدیث صحیح کا مطلب سمجھ جائیں گے جس میں کہا گیا ہے:

«مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ»

”جو شخص کوئی ایسا کام کرے جس کا ہم نے حکم نہیں دیا وہ مردود ہے۔“

دنیٰ حکم وہ چیزیں ہیں، جن کو اللہ تعالیٰ نے مشروع کیا ہے چاہے وہ عبادات ہوں یا معاملات اللہ نے ہمارے لئے عبادات کے سلسلے میں کچھ قوانین بنا رکھے ہیں، مثلاً نماز کے لئے مخصوص کیفیت، مخصوص تعداد، مخصوص اوقات اور مخصوص قسم کی طہارت بنائی ہے۔ روزہ مخصوص مہینے میں ہے جو دن میں رکھا جائے گا رات میں نہیں۔ صحیح کے لئے مخصوص کیفیت کے ساتھ مخصوص عمل ہے ہمارے لئے یہ صحیح نہیں کہ عبادت میں کسی بیشی کریں۔ اسی طرح ہمارے لئے یہ بھی صحیح نہیں کہ عبادت کی کوئی ایسی کیفیت بنا لیں جو دین میں مشروع نہیں۔ مثلاً ہم جہری نماز کو سزا پڑھیں یا سری نماز کو جہزا پڑھیں یا جس حالت میں قرأت نہیں کرنی چاہیے اس میں قرأت کریں اور جہاں تشهد نہیں پڑھنا چاہیے وہاں تشهد پڑھیں۔ اس طرح کی ساری اخراجی باتیں جن کو نہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کیا اور نہ صحابہ رضی عنہیں اور نہ انہوں نے ان کے کرنے کی ہدایت کی وہ سب کی سب چیزیں اس لئے مردود ہیں کہ ان پر حکم نبوی موجود نہیں ہے جس طرح حدیث مذکور عبادات میں اخراج کا بطل کرتی ہے اسی طرح ان معاملات کا بھی بطل کرتی ہے جو دین کے اصول عامہ میں سے کسی اصول کے منافی ہوں۔ مثلاً ایسی صلح جو شریعت کی حرام کردہ کسی چیز کو حلال بنادے یا حلال کو حرام کر دے یا ایسی صلح جس میں دوسرے کامال ناحق کھانے کی شرط ہو وہ بھی فاسد و باطل ہے کیوں کہ اس پر حکم نبوی ﷺ موجود نہیں۔ یا ایسی تجارت جو دھوکا و فریب پر قائم ہو باطل ہے اور باطل تجارت کا اثر مرتب نہیں ہو سکتا۔ الغرض اس طرح کے جملہ معاملات حرام اور باطل ہیں۔

اس تفصیل سے آپ کو یہ معلوم ہو گیا کہ عقائد معاملات یا عبادات سے متعلق ہروہ اختراعی چیز اختراع کنندہ پروردی کی جائے گی جسے اللہ نے مشروع نہیں کیا۔ سورہ بقرہ کی اس آیت نے جن عقائد کو اصول قرار دیا ہے یعنی:

اَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا اَنْزَلَ إِلَيْهِ مِنْ  
رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ اَمَنَ بِاللَّهِ  
وَمَلِكِهِ وَكُلُّهُ وَرُسُلِهِ لَا تُفَرِّقُ  
بَيْنَ اَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ.

[البقرہ، آیہ: ۲۸۵] اللہ کے رسولوں کے مابین تفریق نہیں کرتے۔

ان عقائد پر جس نے کوئی اضافہ کیا اس نے دین میں نئی بات ایجاد کی۔

قرآن مجید نے رب العالمین کی بہت سی صفات بیان کی ہیں ان صفات میں سے اگر کسی نے بعض کو مانا اور بعض کو نہیں مانا یا تمام صفات کا انکار کیا تو اس نے بھی دین میں اسی چیز کا اختراع کیا جو دین میں سے نہیں ہے۔ الہذا وہ بھی مردود ہے یا اللہ تعالیٰ نے جن غیریں یعنی پوشیدہ امور کے بارے میں اجمال سے کام لیا ہے مثلاً فرشتوں کی شکل و صورت ان کی تعداد و حقیقت اس نے بیان نہیں کی تو جو شخص ان امور میں سے کسی کی چھان بین کرے وہ دین میں ایجاد بدعت کرتا ہے الہذا وہ بھی مردود ہے۔ اس لئے ہمیں امور کا دائرہ و سیع بھنا چاہیے جن کو رسول اللہ صلی علیہ وسلم صحابہ کرام ﷺ، چاروں امام ہیئت اور ابتدائی تین صد یوں (دور نبوی ﷺ دور صحابہ ﷺ دور تابعین) کے لوگوں نے وسیع قرار دیا ہے۔

یہ لوگ نہ اللہ کی صفات کے مکر تھے نہ تشییہ کے معتقد تھے بلکہ یہ لوگ اللہ کو اسی وصف سے متصف کرتے تھے جس سے اللہ نے خود اپنے کو متصف کیا ہے اور ان اوصاف سے اللہ کو پاک مانتے تھے جن سے اس نے اپنے کو پاکیزہ قرار دیا ہے۔ وہ اپنے جلال اور کبریائی کے شایان شان اوصاف کو سب سے زیادہ جانے والا ہے۔ وہ فرماتا ہے:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُقْدِمُوا بَيْنَ يَدَيِ  
الَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْقُوْلَهُ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ  
عَلِيهِمُ الْحَجَرَاتِ، آیہ: ۱۱

ظنوں اور ادہام کے تبعین کو جو حکمی اللہ تعالیٰ نے حسب ذیل آیت میں دی ہے وہ عبرت کے لئے کافی ہے۔

وَلَا تَقْنُطْ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ  
وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادُ كُلُّ أُولُئِكَ كَانَ عَنْهُ  
مَسْتُوْلًا ۝ [الاسراء، آیہ: ۳۲]

”جس چیز کا تمہیں علم نہیں ہے اس کے پیچھے مت پڑو، بے شک کان، آنکھ اور دل سب سے باز پرس کی جائے گی۔“

اس آیت کریمہ میں ان لوگوں کے لئے درس عبرت ہے جو غیری امور میں بحث و مباحثہ کو وظیرہ بنائے ہوئے ہیں اور اپنا وقت احوال برزخ اور اخروی امور کی تفاصیل میں صرف کرتے ہیں اور اپنے درس میں ان حدود پر قائم نہیں رہتے، جنہیں اللہ رسول نے مقرر کر کھی ہیں بلکہ یہ لوگ اس سلسلے میں حکایت اور قصہ کہانیوں کی پیروی کرتے ہیں، اور آیات بیانات (روشن اور واضح آیتوں) پر اعتماد نہیں کرے۔

### مذکورہ حدیث عائشہ رضی اللہ عنہا سے مستبط ہونے والے احکام

آپ کے سامنے ان باتوں کا ذکر کرنے جا رہا ہوں، جن کو محقق اماموں نے حضرت عائشہ سے مردی حدیث نبوی مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرًا فَهُوَ رَدٌّ کے بارے میں بیان کیا ہے اور ان احکام کا ذکر بھی کروں گا، جو حدیث مذکور سے اخذ کئے گئے ہیں۔ نیز دین میں حدیث کے مقام و مرتبہ کا ذکر بھی کرنے جا رہا ہوں، تاکہ دین کے ابواب فتنہ کا ایک دروازہ کھل جائے، چنانچہ میں امام شوکانی رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب نسل الا وطار سے نقل کرتے ہوئے کہہ رہا ہوں کہ:

① فتح الباری میں حافظ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ علیہ نے کہا کہ حدیث مذکور سے چند امور پر استدلال کیا جاتا ہے۔

(الف) تمام ممنوع عقود (یعنی دو آدمیوں یا دو فریقوں کے مابین طے پانے والے معاملات مثلاً نکاح، خرید و فروخت، مصالحت اور معاہدہ وغیرہ باطل ہیں اور ان سے مرتب ہونے والے مبالغ کا عدم ہیں۔ نیز شرعی ممانعت ممنوع چیز کے فاسد و باطل ہونے کی مقتضی و موجب ہے، کیونکہ ممنوع چیزیں دین کی قبیل سے نہیں ہیں۔ اس لئے انہیں مردود قرار دینا لازم ہے۔

(ب) حاکم کا فیصلہ باطنی معاملہ کو نہیں بدلتا، کیونکہ ارشاد نبوی یہ ہے کہ ”جو چیز ہمارے

حکم کے مطابق نہ ہو وہ مردود ہے۔  
 (ج) صلح فاسد توڑ دینے کے لائق ہے اور ایسی صلح سے حاصل شدہ چیز مستحق رہے۔  
 (حافظ ابن حجر صاحب ثقیل الباری)

② امام شوکانی نے کہا کہ یہ حدیث اصول دین میں سے ہے۔ کیونکہ اس میں اتنے احکام مندرج ہیں۔ جن کا احاطہ نہیں ہو سکتا۔ ان احکام میں سب سے صریح طور پر دلالت کرنے والا حکم یہ ہے کہ فقہا نے عقلیٰ و نقلیٰ دلیل کے بغیر بدعت کی جو کوئی قسمیں قائم کیں پھر ان میں سے صرف بعض کو خصوصی طور پر منوع قرار دیا ہے وہ کار باطل ہے۔ لہذا آپ پروا جب ہے کہ جب کسی سے یہ کہتے ہیں کہ فلاں بدعت حنس ہے تو حدیث مذکور اور اس جیسی دوسری احادیث مثلاً ”کل بدعة ضلالۃ“ سے مستفاد ہونے والے حکم کلی پر اعتقاد کرتے ہوئے ہر بدعت کے منوع ہونے کے موقف پر قائم رہیں اور اس حکم کلی سے اس بدعت کے مخصوص وخارج ہونے کی دلیل طلب کریں۔ جس کی بابت حنس وغیرہ حنس ہونے میں نزاع ہے جب کہ اس کے بدعت قرار دیے جانے پر فریقین کا اتفاق ہو گیا ہو۔ اگر فریق تانی مخصوص ہونے کی دلیل پیش کر دے تو اسے مان لیں ورنہ فریق تانی کو لا جواب کر چکے اور مجادلہ و مناظرہ سے راحت پا گئے۔

اس حدیث کے موقع استدال میں سے ہر اس کام کے قابل عمل یا قابل ترک ہونے کا مسئلہ ہے، جس کی بابت تمہارے اور تمہارے مخالف کے درمیان اتفاق ہو کہ یہ حکم نبوی ﷺ میں نہیں ہے، پھر بھی تمہارا مخالف اس صورت حال کو اس کام کے لئے باعث فساد بطلان نہیں مانتا۔ وریں صورت تم اس کے خلاف اس طے شدہ اصول سے جنت قائم کرو کہ اس کا موجب فساد و بطلان نہ ہو یا تو اس بنا پر ہو سکتا ہے کہ اس کام میں کوئی ایسی بات نہیں پائی جا رہی ہے جو باعث فساد و بطلان ہو یا پھر اس کے اندر کوئی ایسی چیز موجود ہے، جس کی موجودگی باعث فساد و بطلان ہو۔ لہذا تم یہ بتلوا کر کہ ان دونوں باتوں میں سے کون سی بات اس کام کے اندر ہے جس کے سبب یہ موجب فساد و بطلان نہیں؟ اس قاعدہ مکلیہ سے جس چیز کے خارج و متین ہونے پر دلیل نہ ہو اس کو حدیث مذکورہ کی بنا پر تم منوع قرار دو کیونکہ حدیث ان تمام چیزوں کے منوع ہونے پر دلالت کرتی ہے جن پر حکم نبوی ﷺ نہیں ہے۔ اور ہر منوع و مردود چیز باطل ہے۔ لہذا یہ متنازع فیہ چیزیں باطل ہوئیں۔

③ فتح الباری میں کہا کہ ”حدیث مذکور اسلام کے اصول و قواعد میں شمار کی جاتی ہے۔ اس کا معنی یہ ہے کہ دین میں اگر کوئی ایسی چیز اختراع کی جائے جس پر کوئی اسلامی اصول شاہد نہیں تو وہ ناقابل التفات ہے۔

④ امام نووی رض نے کہا کہ ”اس حدیث کو یاد رکھنا چاہیے، اور مکرات کو مردود و باطل قرار دینے میں اس کا استعمال کرنا چاہیے۔ اسی طرح اس سے استدلال کرتے رہنے کی اشاعت بھی کرنا چاہیے۔

⑤ علامہ طوفی رحمۃ اللہ علیہ نے کہا کہ ”یہ حدیث شرعی دلیلوں کا نصف حصہ قرار دیے جانے کے لائق ہے۔ کیونکہ دلیل و مقدمات پر مشتمل ہوتی ہے۔ اور دلیل کا مقصود کسی حکم کی نفع یا اثبات ہوتا ہے اور حدیث مذکور کسی معاملہ کی شرعی حکم کی اثبات یا نفع کے لئے مقدمہ کبریٰ کی حیثیت رکھتی ہے۔ مثلاً ان پاک پانی سے وضو کی بابت کہا جاتا ہے کہ اس کا حکم شریعت نے نہیں دیا اور جس کا حکم شریعت نے نہ دیا ہو وہ مردود ہے، لہذا ان پاک پانی سے وضو باطل ہے یعنی یہ بات اس حدیث سے ثابت ہے کہ جس چیز پر حکم شرعی نہ ہو وہ مردود ہے۔ اس لئے نہ اس صرف اس بات میں ہو سکتا ہے کہ جس چیز پر حکم شرعی موجود ہو وہ صحیح ہے۔ چنانچہ اگر کوئی حدیث ایسی موجود ہو جس کا پہلا مقدمہ ہر شرعی حکم کا اثبات یا نفع کرتا ہو تو یہ دونوں حدیثیں مستقل طور پر پوری شریعت کی تمام دلیلوں کا کام دیں گی، مگر چوں کہ دوسرے مفہوم والی حدیث موجود نہیں اس لئے زیر بحث حدیث اولہ شرعیہ کا نصف حصہ ہوئی۔ [نیل الادوار]

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ دین میں ہر بدعت ضلالت ہے، البتہ دنیاوی امور میں بدعت (تی چیز کی ایجاد) پر کوئی بندش نہیں، بشرطیکہ وہ دین کے بنائے ہوئے کسی اصول سے مصادم نہ ہوتی ہو۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے یہ مباح کر رکھا ہے کہ دنیاوی معاملات میں یا صنعت و حرفت میں جو چاہو اختراع کرو۔ لیکن اصول عدل اور مفاسد کو دفع کرنے نیز مصالح کی چیزیں حاصل کرنے کے اصول کی محافظت ضروری ہے۔

حدیث مذکور کے ظاہر سے یہ قاعدة کلیہ متفاہد ہوتا ہے کہ دین میں اختراع کرنا فعل مردود اور ضلالت ہے، لیکن دنیاوی چیزوں میں اختراع ضلالت نہیں ہے بلکہ دنیاوی اختراع اگر مذکورہ قواعد عامہ کے مطابق و مواقف ہو تو اختراع کرنے والے کو ثواب بھی ملے گا۔

[یہ مضمون استاد محمد احمد عدوی کی کتاب ”اصول فی البدع والسنن“ کی ایک عبارت کا خلاصہ ہے]

## بدعتوں سے صحابہ کرام کا بعض

صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کتاب و سنت پر عمل کرنے کے سب سے زیادہ حریص اور بدعت اور اہل بدعت کے ساتھ سب سے زیادہ عداوت و بعض رکھنے والے تھے۔ چنانچہ حضرت ابو بکر صدیق رض نے فرمایا:

”میں شہادت دیتا ہوں کہ کتاب اللہ جس طرح نازل ہوئی اسی طرح اسے برقرار رہنا چاہیے۔ اور دین جس طرح اللہ کی جانب سے بنایا گیا ہے اسی طرح اسے باقی رہنا چاہیے۔ حدیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم اسی طرح وتنی چاہیے جس طرح اسے بیان کیا گیا ہے، قول اسی طرح رہنا چاہیے جس طرح اسے کہا گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ حق نہیں ہے“

ایک خطبہ میں حضرت ابو بکر صدیق رض نے فرمایا:

”لوگو! میں تم پر حاکم بنایا گیا ہوں، حالانکہ تم سے زیادہ بہتر آدمی نہیں ہوں۔ اگر تم مجھے حق پر دیکھو تو میری مدد کرو اگر مجھے باطل پر دیکھو تو مجھے درست کرو۔ جب تک میں اللہ کی اطاعت کروں تم میری اطاعت کرو۔ اگر میں اللہ کی نافرمانی کروں تو تم پر میری کسی طرح کی اطاعت کرنی ضروری نہیں۔ اخیر دار! میرے نزدیک تم میں قوی ترین آدمی وہ ہے جو ضعیف ہے حتیٰ کہ میں اس کا حق اسے دلا دوں۔ اور کمزور ترین شخص میرے نزدیک وہ ہے جو قوی ہے یہاں تک کہ میں اس سے دوسروں کو حق دلا دوں۔ بس میں یہی بات کہتا ہوں، اور اپنے لئے نیز تمہارے لئے اللہ تعالیٰ سے استغفار کرتا ہوں۔“

ایک اور خطبہ میں حضرت ابو بکر صدیق رض نے بیان کیا۔

”میں تمہارے ہی جیسا آدمی ہوں مجھے کیا پڑتا کہ کہیں تم مجھے ایسی باتوں کا مکلف بناؤ جن کی طاقت صرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم رکھتے تھے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تعالیٰ نے منتخب کر کھا تھا اور اس نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو آفات سے محفوظ کر دیا تھا۔ میں صرف تبع ہوں، بدعنی نہیں ہوں، اگر میں درست رہوں تو تم میری اطاعت کرو اگر ثیڑھا ہو جاؤں تو تم مجھے سیدھا کر دو۔“

حضرت عبد اللہ بن مسعود رض نے فرمایا کہ:

تم ایتاء کرو بدعت کا کام مت کرو ایتاء تمہارے لئے کافی ہے۔“

ای طرح فضیحت کی درخواست کرنے والوں سے حضرت ابن عباس رض نے فرمایا کہ:  
اللہ تعالیٰ کا تقویٰ اور استقامت لازم یکڑو اتباع کرو بدعت کا کام مت کرو۔ ان روایات کو  
امام داری رض نے اپنی سنن میں نقل کیا ہے۔

حضرت حذیفہ بن الیمان رض نے بیان کیا:  
”جو عبادت صحابہ کرام نے نہیں کی اسے تم مت کرو پہلے لوگوں نے بعد والوں کے لئے نہی  
بات کے لئے کوئی سمجھائش باقی نہیں رہنے دی۔“ [سنن ابو داؤد]

ان آیات و احادیث اور اس طرح کی دوسری بہت سی آیات و احادیث میں اللہ و رسول کی  
اطاعت کو واجب کیا گیا ہے اور تمام احکام و آراء میں اختلاف و نزاع کے موقع پر قرآن مجید اور  
احادیث صحیح و حسنہ کو مرتع قرار دیا گیا ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

**﴿فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ﴾** [النساء، آیة: ۵۹]

نزاع کے موقع پر اللہ اور رسول کی طرف رجوع کرو۔ اللہ کی طرف رجوع کا مطلب قرآن  
مجید کی طرف رجوع ہے اور رسول کی طرف رجوع کا مطلب سنت مطہرہ کی طرف رجوع ہے۔  
یہاں ہمارے لئے مناسب ہے کہ ہم پانچوں قسم کے شرعی احکام کو جانیں یعنی فرض، سنت،  
حرام، مکروہ، مباح۔ علامہ ابن رسلان نے احکام کی سات قسمیں ذیل کے اشعار میں بیان کی ہیں

**أَحَكَامُ شَرْعِ اللَّهِ سَبَعُ تَفَصِّيمُ  
الْفَرْضُ وَالْمَنْدُوبُ وَالْمُحَرَّمُ**

”شریعت الہی کے احکام کی سات قسمیں ہیں، فرض، مندوب اور حرام۔“

**وَالرَّابِعُ الْمَكْرُوہُ ثُمَّ مَا أُبِيَحَ  
وَالسَّادِسُ الْبَاطِلُ وَالْأَخْتِيمُ بِالصَّحِيحِ**

”اور چوتھی قسم مکروہ پھر مباح ہے اور چھٹی قسم باطل ہے اور صحیح کے ساتھ ختم کرتا ہوں۔“

پھر علامہ موصوف نے ساتوں قسم کے ان احکام کی تشریح ان اشعار میں کی ہے

**فَالْفَرْضُ مَا فِي فِعْلِهِ الشَّوَابُ  
كَذَا عَلَى تَارِيَكِهِ الْعَقَابُ**

”فرض وہ ہے جس کے کرنے والے کو ثواب ملے اسی طرح اس کے چھوڑنے والے کو  
عذاب ملے۔“

و منه مفروض على الكفاية

ك رد تسلیم من الجماعة

”ای قبل سے فرض کفایہ ہے جیسے پوری جماعت کی طرف سلام کا جواب دیا جائے۔“

والسنة المثاب من قد فعله

ولم يعاقب امرؤ إن اهمله

”اور سنت وہ ہے جس کے کرنے والے کو ثواب ملے اور اگر کسی شخص نے غدر سے اس کو  
ترک کر دیا تو عذاب نہ ملے۔“

اما الحرام فالثواب يحصل

لتارك وائم من يفعل

”رہا حرام تو اس کا چھوڑنے والا ثواب کا سخت ہے اور اس کا مرتكب گناہ کار ہے۔“

وفاعل المكروه لم يعذب

وان يكف لامثال يشب

”اور مکروہ کے کرنے والے کو عذاب نہ ہوگا اور اگر کوئی اس کو چھوڑ دے تو ثواب کا سخت ہو گا۔“

و خص ما يباح باستواء

ال فعل والترك على السواء

”اور بالخصوص مباح کا کرنا اور چھوڑنا دونوں برابر ہیں۔“

واما الصحيح في العبادات فما

وافق شرع الله فيما حكما

”عبادت میں صحیح وہ حکم ہے جو شریعت الہی کے عین مطابق ہو۔“

وفي المعاملات ماترتب

عليها اثار بعقد ثبت

”اور معاملات میں صحیح وہ ہے جس کے نتائج ثابت شدہ عقد صحیح سے مرتب ہوں۔“

والباطل الفاسد للصحيح ضد

و هو الذى بعض مشروطه فقد

”اور باطل فاسد صحیح کی ضد ہے اور باطل وہ ہے جس میں صحیح کی بعض شرطیں مفقود ہوں۔“

## اسلام میں بدعتوں کا ظہور اولین

عہد نبوی گذرا تو سب مسلمان اللہ و رسول ﷺ کے احکام کی پابندی کرتے اور طریقہ نبویہ ﷺ پر چلتے تھے بدعوت سازی کی سب سے پہلی کوشش کا اندازہ شاید ہم مندرجہ ذیل دو روایتوں سے لگائیں۔

۱۔ صحیح بخاری میں وارد ہے کہ تین افراد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ازدواج مطہرات کے پاس آئے۔ انہوں نے عبادت نبویہ کے بارے میں سوالات کئے اور جب انہیں جواب ملا تو گویا عبادت نبویہ کو انہوں نے کم سمجھا۔ (یہ حدیث پہلے گذر جکھی ہے)

۲۔ ایک خارجی شخص نے تقسیم مال غنیمت کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کہا کہ ”مال کی جو تقسیم آپ ﷺ کر رہے ہیں وہ رضاۓ الہی کے لئے نہیں ہے، اس پر آپ ﷺ نے فرمایا ”تاکہ تم پر افسوس ہے اگر میں انصاف کے ساتھ تقسیم نہ کروں گا تو کون کرے گا؟“ اس شخص نے تصرفات نبویہ پر تقدید اور اعتراض کا دروازہ ہو گولنا چاہا، لیکن اسے اس میں کامیابی نہیں ہوئی۔ کوئی بھی صحابی اس خارجی کی بات سے اثر پذیر نہیں ہوا اور اس کی موافقت کرنے والا کوئی ظاہر نہیں ہوا۔

رفیق اعلیٰ کی طرف انتقال نبوی کے بعد سب سے پہلا اختلاف یہ ظاہر ہوا کہ آپ ﷺ کے بعد خلیفہ کون ہو؟ لیکن سقیفہ بوساعدہ میں حضرت ابو بکر رض کی خلافت پر تمام صحابہ کرام رض کی بیعت ہو جانے سے یہ معاملہ ختم ہو گیا۔ حضرت ابو بکر رض کا زمانہ گزر گیا اور اس زمانہ میں لوگ اسی طرح چلتے رہے جس طرح زمانہ نبوی میں چلتے تھے اسی طرح دور فاروق رض بھی گزر گیا مگر کوئی مسلمان ایسا نہیں ظاہر ہوا جو شریعت خداوندی اور سنت مطہرہ کی مخالفت کر کے ذلیل بدعوت اختیار کرے۔

جب حضرت عثمان رض کا زمانہ آیا تو ان کے آخری دور میں اختلاف رونما ہوا اور جو ہونا تھا وہ ہو گز راحتی کر کے ابن سبا کے پوچینڈہ کی وجہ سے حضرت عثمان رض، بحالت مظلومی شہید کر دیے گئے۔

حقیقت حال کا علم نہ رکھنے والے سبائی پوچینڈہ کے فریب کاشکار ہو گئے پھر تھوڑے سے

بدعات اور ان کا شرعی پوشناد میں ۳۶  
لوگوں کو چھوڑ کر مدینہ منورہ کے تمام مسلمانوں نے حضرت علیؓ کی خلافت پر بیعت کر لی۔ مگر قتل عثمانؓ اور جنگِ جمل و صفين کے زمانہ سے خارج و رواضہ رونما ہوئے اور اسی وقت سے بدعاۃ رونما ہوئے لگیں۔

بنوامیر کے آخری زمانہ میں معبد ہنپی نے عقیدہ قدر ظاہر کیا پھر اس کا شاگرد ہم بن محفوظ ظہور پذیر ہوا، جس نے بدعت معبد پر اسمائے الہی اور صفات الہی کے انکار کے عقیدہ کا اضافہ کیا۔

پھر خلیفہ مامون الرشید کے زمانہ میں معتزلہ رونما ہوئے جو فلسفہ سے متاثر تھے، ان کا خیال تھا کہ بعض قرآنی آیات اور احادیث نبویہ ان کے فلسفیانہ نظریات سے میل نہیں کھاتیں، چونکہ وہ لوگ صفات الہی اور کلام الہی سے متعلق آیات و احادیث کا کھل کر انکار نہیں کر سکتے تھے اس لئے تاویل فاسد کی طرف انہوں نے پناہ لی۔ خلیفہ ہارون الرشید نے بھی اس معاملہ میں معتزلہ کی مدد کی اور عقیدہ خلق قرآن کو مانے پر علمائے کرام کو اس نے مجبور کیا، جن میں سب سے مقدم امام احمد بن حنبل تھے اور اس سلسلے میں وہ ساری باتیں ہوئیں جو تاریخ میں دون ہیں، اس کے بعد جیسے جیسے زمانہ گزرتا گیا بدعت سازی ترقی کرتی گئی۔

بدعت سازی پارٹی بندی اور شیرازہ ملت کو منتشر کرنے کی جزو بنا دیا ہے۔ تفرقہ و اختلاف بدعت کی خصوتوں میں سے ایک خوستہ ہے۔ اہل بدعت نے جن بدعاۃ کو دین اسلام میں داخل کر دیا ان کی وجہ سے مسلمان تہذیف فرقوں میں بٹ گئے۔ ان بدعاۃ میں سب سے زیادہ کفر و شرک اور خطاوں سے بھر پور بدعت قبر پرستی ہے جو انبیاء کے کرام اور صالحین کی محبت کے قالب میں ڈھال دی گئی۔ اور قبر پرستی کی لعنت سے ملتی جلتی ہوئی بدعت اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات کے انکار کی بدعت ہے۔ نیزاً آخرت میں اللہ تعالیٰ کے دیدار کا انکار اور عقیدہ خلق قرآن بھی اسی قبل سے ہے۔ اس طرح یکے بعد دیگرے ہر زمانے میں بدعاۃ کا اضافہ ہوتا گیا اور وہ پھیلتی پھولتی رہیں۔

## بدعاۃ کی ترویج و اشاعت کے اسباب

بدعاۃ کی ترویج و اشاعت کے متعدد اسباب ہیں۔

- ① ان گمراہ کن بدعاۃ پر بہت سے علماء کا سکوت رہا اور عوام جب ان بدعاۃ پر علماء کی خاموشی دیکھتے ہیں تو یہ سمجھتے ہیں کہ یہ چیزیں خلاف شرع نہیں ہیں اور اس سے بھی برا الیسیمیہ ہے کہ جن بعض علماء کی نیت فاسد ہوتی ہے وہ دنیاۓ فانی کو آخرت پر ترجیح دیتے ہیں ان بدعاۃ کی ترویج و تحسین کرتے ہیں تاکہ لوگوں میں شہرت پذیر ہو سکیں نیزاً او باشوں اور عوام الناس سے مالی

**بدعات اور ان کا شرعی پوشراثم**

فائدہ حاصل کر سکیں۔ ان علماء کے اولین مقاصد میں ان سادہ لوح اور غفلت شعار لوگوں کی قیادت و سیادت ہے جو ہر سفید چیز کو چربی اور ہر سیاہ چیز کو بھجو بھجھ بیٹھتے ہیں۔

(۷) بہت سے حکمران بھی ان بدعاوں کی تائید کرتے ہیں جیسا کہ سلف سے لے کر خلف تک لوگ دیکھتے چلے آ رہے ہیں کہ حکام کس طرح صوفی اور ان کے گراہ طور طریق کی تائید کرتے رہتے ہیں، تاکہ جمہوری حمایت حاصل کر سکیں، چنانچہ انہوں نے محاذ میلا اور محاذ معراج

① مثلاً صوفیت کے شاذی، رفاقتی، دسویقی، تیجانی اور قادری سلطے جن کی بابت ہم دیکھتے ہیں کہ حکام کس طرح ان کی ہمت افزائی کرتے ہیں مگر دسری طرف یہی حکام رہ سان مسلمانوں اور جماعتوں سے جگ کرتے ہیں۔ جو اصلاح معاشرہ اور کتاب اللہ کو فیصل مانندی کی دعوت دیتی ہیں۔ صوفی سلسلوں کے ساتھ عثمانی حکومت (ترکی حکومت) کا موقف و تعاون کی پر مخفی نہیں اور یہ اس لئے کہ صوفی کی حمایت اور ان طریقوں سے اعتقال کی بدولت حکام کو عوام پر تسلط حاصل رہتا ہے، نیز عوام کو یہ فریب دیا جاسکتا ہے کہ حکام دین پر قائم ہیں اور اصلاح و تغیری رکھنے والوں سے محبت رکھتے ہیں۔ اس کا ایک دوسرا سبب یہ بھی ہے کہ ان گراہ طور طریقوں میں لوگوں کو مشغول رکھنے کا یہ فائدہ ہوتا ہے کہ عوام ان خرافات میں مصروف رہ کر حکام کے غلط قوانین اور ظالمانہ احکام سے غافل ہو جاتے ہیں۔ حکام نہیں چاہتے کہ ان کی سیاست پر آزادی فکر نہذ و نظر کر کے لوگوں کو ان کی غلطیوں اور خایسوں سے آگاہ کرے۔ ان گھنیما مقاصد کے لئے اہل سیاست پر صوفیا کے بہت سارے معتقدات کی نکروری اور دین مجھ سے ان کے مختلف و منانی ہونے کی حقیقت مخفی نہیں رہتی۔

لہذا قارئین کرام! آپ اس حقیقت سے آگاہ رہیں اور صوفیا کے ساتھ حکام کے موقف سے محروم اور خوفزدہ ہو کر یہ سمجھو بیٹھیں کہ صوفیا حق و صواب پر ہیں اور ان کی تائید و حمایت کرنے والے دین اور اہل صلاح سے محبت رکھنے والے ہیں۔

آخر قسم ان غلط کاریوں کا پودہ ہنا کردیکھنا چاہتے ہو تو یہ بدعاوں ناقص اور کھوئے گئے ہیں۔ نیز یہ خلافات آفریں اور محض گرد و غبار ہیں تو تم دیکھو کہ یہ حکام ایک طرف میلاد انہی اور اولیا کے عرس کی کیسی تائید و ہمت افزائی کرتے ہیں اور ان میں حاضر ہوتے ہیں؟ لیکن دسری طرف قرآنی شریعت اور سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم کی مت ترک کے ہوئے ہیں اور یہ پہ سے مستعار لئے ہوئے قوانین کی آڑ میں حرام چیزوں کو مباح بنائے ہوئے ہیں۔ مثلاً جواہزی اشراں اور سودخوری گویا بان حال سے یہ لوگ کہہ دے کر یہ مغربی قوانین (نحوہ بالش) قرآنی شریعت اور مت مطہرہ کے بال مقابل افضل اور بندگان خدا کے لئے زیادہ نفع بخش و مناسب ہیں۔ اس وضاحت کے بعد کیا اس میں کوئی تکرہ جاتا ہے کہ یہ لوگ اگر دین اور اللہ و رسول سے محبت رکھتے ہوئے تو شریعت خداوندی اور مت نبوی کو ترک نہ کرتے میلا اور اس جسمی چیزوں کی تائید و ہمت افزائی اور ان میں شرکت و حاضری اللہ و رسول کی محبت نہیں ہے بلکہ ان سے حقیقی محبت ان کے احکام و فرمائیں کی تسلیں میں ہے۔

الحاصل اکثر حکام بلکہ سامراجی کفار بھی بدعاوں کی تائید کرتے ہیں تاکہ لوگوں کو راہ ہمایت سے گراہ کر دیں اور حمایت، جہالت اور پاری بندی کو فروغ دیں۔ جس سے ان کی لیبری اور قیادت ان عوام پر باقی رہے جن کے لئے اخروی بلاست و بدیختی مقدور ہو چکی ہے وہ اس طرح کہ اب عوام کو اللہ تعالیٰ نے ایسے ظالم اور فاجر و جالب حکمرانوں کے چھوٹوں میں دے دیا ہے جو صرف بدعاوں کی حمایت پر اکتفا نہیں کرتے بلکہ احکام قرآنی و مت نبوی کو علی الاعلان چھوڑ دیتے ہیں۔

النبی وغیرہ جیسی بدعات کی حمایت اسی طرح کے مقاصد کے پیش نظر کر رکھی ہے۔  
 ② بدعات کی ترجیح و اشاعت کا ایک سبب یہ ہے کہ فتویٰ اور تعلیم و ارشاد کے معاملات میں علم کے بغیر بات کمی جائے اور اسے قبول بھی کر لیا جائے۔

یہ چیز مخفی نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہم کو بلا علم بات کہنے سے ڈرایا ہے اور اس کو حرام بلکہ کبیرہ گناہوں میں شمار کیا ہے چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب عزیز میں فرمایا کہ:

فُلِ إِنَّمَا حَرَمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشُ  
 مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَّنَ وَالآثَمُ  
 وَالْبَغْيُ بِغَيْرِ الْحَقِيقِ وَأَنْ تُشْرِكُوا  
 بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَنًا وَأَنْ  
 تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ.  
 [الاعراف، آیہ: ۳۳]

آپ کہہ دیجئے کہ میرے رب نے ظاہری و باطنی بے حیائی کی چیزوں کو گناہ اور ناقص ظلم و زیادتی کو حرام قرار دے دیا ہے۔ نیز اس چیز کو بھی حرام قرار دیا ہے کہ اللہ کے ساتھ کسی کو شریک کیا جائے جس کے لئے اس نے کوئی دلیل نہیں اتنا ری اور یہ کہ تم اللہ پر ایسی باتیں کہو جن کا علم نہیں رکھتے۔

دوسری جگہ ارشاد باری ہے:

فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا  
 لَيُضْلِلُ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ.  
 [الانعام، آیہ: ۱۲۵]

اس سے برا خالم کون ہے جو اللہ پر جھوٹی افتخار پردازی کرے تاکہ لوگوں کو بلا علم کے گمراہ کرے؟

اس کا سبب یہ ہے کہ بلا علم والی بات جھوٹ ہے اور جھوٹ حرام ہے اس کا مطلب دعوت شیطان کو قبول کرنا ہے اور شیطان کی بات ماننے سے اللہ تعالیٰ نے ڈرایا ہے۔ چنانچہ اس نے فرمایا کہ:

يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُّوْمَا فِي الْأَرْضِ حَلْلًا  
 طَيْبًا وَلَا تَتَبَعُوا أَخْطُوْتِ الشَّيْطَنَ إِنَّهُ  
 لَكُمْ عَذَّلُوْمُيْنِ ۝ إِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوْءِ  
 وَالْفَحْشَاءِ وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا  
 تَعْلَمُونَ ۝

ایے لوگو! از میں میں جو چیزیں ہیں، تم ان میں سے طال اور پا کیزہ چیزیں کھاؤ اور طریق شیطان کی پیروی مت کرو کیونکہ وہ تمہارا حکما دشمن ہے۔ وہ صرف برائی اور بے حیائی کا حکم دیتا ہے۔ اور اس بات کا حکم دیتا ہے کہ تم اللہ پر ایسی بات کہو جس کا علم نہیں۔

[البقرہ، آیہ: ۱۲۸ و ۱۲۹]

بہت سی ایسی احادیث وارد ہوئی ہیں جن میں بلا علم فتوی دینے اور حکم چلانے سے ڈرایا گیا ہے خصوصاً دینی امور سے متعلق معاملات میں بلا علم فتوی دینے والے اور حکم چلانے پر عید کی گئی ہے۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ جس نے بلا علم فتوی دیا تو اس کا گناہ اس فتوی دینے والے مفتی پر ہوگا۔ [رواہ ابو داؤد والحاکم وقال على شرطهما واقرہ الذھبی]

دوسری حدیث میں ہے کہ قاضی تین طرح کے ہوتے ہیں، ایک جنت میں جائے گا اور دو جہنم میں جانے والے دو قاضیوں میں سے ایک وہ ہے جو حق کی معرفت رکھنے کے باوجود ناقص فیصلے کرے۔ دوسرا وہ ہے جو حق کی معرفت ہی نہ رکھے اور جہالت کے باوجود لوگوں کے معاملات کے فیصلے کرے۔ (ابوداؤد ابن ماجہ)

یہ معلوم ہے کہ دینی معاملات میں علم کے بغیر کچھ کہنا سننا لوگوں کو گمراہ کرتا اور اس طرح کے گمراہ کن لوگوں کے اوپر ان اشخاص کے گناہ بھی ہوں گے جو ان گمراہ کن لوگوں کی پھیلائی ہوئی گمراہی پر عمل کریں گے۔ اس کی دلیل حسب ذیل قرآنی آیت ہے۔

وَإِذَا قُتِلَ لَهُمْ مَاذَا أَنْزَلَ رَبُّكُمْ  
جَبَ الْأَنْفُسُ بِمَا كَانُوا  
قَاتِلُوا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ لَيَحْمِلُوا  
چیزیں نازل کیں تو یہ کہتے ہیں کہ یہ تو پرانے  
أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةٌ يَوْمَ الْقِيَمةِ وَمِنْ  
لوگوں کے افسانے ہیں۔ تاکہ یہ لوگ اپنے گناہوں کا  
أَوْزَارُ الَّذِينَ يُضْلُلُونَهُمْ بِغَيْرِ عِلْمٍ.  
پورا بوجھ قیامت کے دن لادیں اور ان لوگوں کے گناہ  
[التحل ، آیہ: ۲۵ و ۲۶] بھی لادیں؛ جن کو علم کے بغیر گمراہ کرتے تھے۔

جو لوگ علم نہیں رکھتے ان سے جب سوال کیا جائے تو انہیں یہ کہنا واجب ہے کہ ”لا اوری“ (میں نہیں جانتا ہوں) یا وہ کسی دوسرے جانے والے سے پوچھ کر بتلادے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر وہی نازل ہوا کرتی تھی گمراہ آپ ﷺ سے یہود نے جب ”روح“ کی بابت پوچھتا تو آپ ﷺ جواب سے باز رہے حتیٰ کہ آپ پر یہ آیت نازل ہوئی کہ:  
قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّيْ وَمَا أُوْتِيْمُ مِنْ  
آپ کہہ دیجئے کہ ”روح“ میرے رب  
الْعِلْمِ إِلَّا قَيْلَأَ

[الاسراء ، آیہ: ۸۵] تھوڑا علم دیا گیا ہے۔

سلف صالحین، صحابہ و تابعین اور اتباع تابعین (رضوان اللہ علیہم) کی سیرت بھی اسی طرح

تحقیقی۔ چنانچہ حضرت ابو بکر صدیقؓ سفر و حضرت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ بالآخر رہنے والے تھے۔ بعثت سے لے کر وفات نبوی تک موصوف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مخصوص ترین صحابی رہے بلکہ نبوت سے پہلے بھی موصوف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھے۔ جب آپ وفات نبوی کے بعد خلیفہ ہوئے تو انہیں اگر کوئی معاملہ پیش آتا اور اس کا حل قرآن مجید نہیں آپ کو ملتا تو اسی کے مطابق فیصلہ کرتے۔ اگر اس کا حل قرآن مجید نہیں نہ پاتے تو سنن نبویہ میں سے کوئی سنت اس سلسلے میں انہیں ملتی تو اسی کے مطابق فیصلہ کرتے۔ اگر سنت نبویہ میں بھی نہ پاتے تو صحابہ کرامؓ کو جمع کر کے مشورہ کرتے اپنی رائے سے من مانی فیصلہ نہ کرتے نہ فتویٰ دیتے۔ یہاں تک کہ دادی کی میراث کے بارے میں ان سے پوچھا گیا تو فرمایا کہ مجھے اس سلسلے میں کتاب و سنت کے کسی فیصلے کا علم نہیں ہے حتیٰ کہ حضرت مغیرہ بن شبہ اور محمد بن مسلم نے شہادت دی کہ رسول اللہ ﷺ نے دادی کو چھٹا حصہ دلایا ہے۔ اس فرمان نبویؓ کے مطابق حضرت ابو بکر صدیقؓ نے فیصلہ کیا۔

تمام صحابہؓ تابعینؓ اور امت کے علمائے مجتہدین اسی طریق پر کار بند تھے۔ چنانچہ دیار مغرب سے امام مالکؓ کی خدمت میں ایک صاحب آئے انہوں نے امام مالک رحمۃ اللہ علیہ سے چالیس سوال کئے۔ امام مالکؓ نے صرف چار سوالات کے جواب دیے اور باقی چھتیں سوالات کے جواب سے باز رہے اور پوچھ لے کہ ”ان سوالات کے بارے میں مجھے کوئی علم نہیں۔“ سائل نے کہا کہ ”میں اپنے وطن جا کر لوگوں کو کیا جواب دوں گا؟“

امام مالکؓ نے فرمایا کہ ”کہہ دینا کہ مالک کہتے ہیں کہ مجھے ان سوالات کے جواب معلوم نہیں“ جلیل القدر صحابی حضرت عبد اللہ بن عمرؓ سے ایک شخص نے ایک مسئلہ پوچھا۔ ابن عمرؓ نے کہا کہ ”مجھے اس کا علم نہیں“ شخص مذکور چلا گیا تو ابن عمرؓ نے کہا، ”میں نے بہت اچھا جواب دیا۔ جب پوچھنے گے مسئلہ کی باہمیت مجھے علم نہیں تھا تو میں نے کہہ دیا کہ مجھے اس کا کوئی علم نہیں۔“ (متدرک حاکم جلد اول جامع بیان العلوم ج ۲)

یہ واضح بات ہے جاہل آدی جب علمی بات کرنے لگے اور دینی امور میں فتویٰ دینے لگے تو وہ شعوری یا غیر شعوری طور پر بدعت میں پڑ جائے گا۔ سب سے پہلے وہ اپنے دعوائے علم اور عالم بن بیٹھنے کے معاملہ میں بدعت کا مر تکب ہو گا۔ پھر خلاف شرع نبی با تمنی ایجاد کرنے کے سب

دوسری بدعات کا ارتکاب کرے گا اور ان نوایجاد باتوں کی اشاعت علم کے خاتمه اور جہالت و مظلالت کے پھیلنے کا سبب بنے گی۔  
جیسا کہ صحیح حدیث میں ہے کہ:

«إِنَّ اللَّهَ لَا يَقْبِضُ الْعِلْمَ إِنْ تَرَأَّسَ عَنْهُ مِنَ الْعِبَادِ وَلِكُنْ يَقْبِضُ الْعِلْمَ بَقْبَضٍ أَعْلَمَ سَاءِ حَتَّىٰ إِذَا لَمْ يَقْبِضْ عَالِمٌ إِنْخَدَ النَّاسُ رُءُوسًا جُهَانًا فَقَبَلُوا فَاقْتُلُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ فَضَلَّوْا أَضَلُّوْ» ①

”اللہ تعالیٰ علم کو بندوں سے چھین کر نہیں ختم کرے گا بلکہ بتدریج علم کو موت دے کر علم ختم کرے گا حتیٰ کہ جب عالم باقی نہ رہے گا تو لوگ جاہلوں کو سردار بنائیں گے۔ جن سے سوالات کئے جائیں گے تو وہ بغیر علم کے فتوے دیں گے۔ اس طرح وہ خود گمراہ ہوں گے اور دوسروں کو بھی گمراہ کریں گے۔“

② بدعات کی ترویج و اشاعت کا ایک سبب سنت سے جہالت و ناواقفیت ہے۔  
سنت سے ناواقفیت و جہالت دو باتوں پر مشتمل ہے اولاً مقبول و مردود احادیث کے درمیان فرق و تیزی سے ناواقفیت، ثانیاً قانون سازی میں سنت کے مقام سے ناواقفیت۔

سنت سے ناواقفیت خصوصاً مقبول و مردود سنتوں کے مابین تیزی نہ ہونے کے نتیجے میں کتنے جاہلوں نے سنتوں کے نام پر اچھی یا بُری نیت سے خود ساختہ بدعتوں اور مظلماًتوں کو راجح کر دیا۔  
جن لوگوں نے یہ کام اچھی نیت سے کیا، اس کا سبب یہ ہے کہ زیادہ ثواب اور اونچے درجات حاصل کرنے کے خیال سے انہوں نے دین میں بے جا تھیں (غلو و گہرائی) سے کام لیا۔ مثلاً بعض مہینوں جیسے محرم، رجب، شعبان اور رمضان وغیرہ کے مخصوص اذکار اور دعا میں اختراع کیں، خاص مہینوں جیسے ”صلوٰۃ الرَّعَاب“، وغیرہ ایجاد کیں، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اوپر بہتے میں روزانہ خاص طرز کے درود ہائے نماز جمعہ کے بعد احتیاطی طور پر نماز ظہر پڑھنے لگے، اذان سے پہلے وعظ ہونے لگے۔۔۔ عبادات کے اندر اس طرح کی بہت سی بدعات ہیں، جن کو آپ اس کتاب میں غقریب ملاحظہ کریں گے اور اس موضوع پر کمی جانے والی دوسری کتابوں میں بھی ان کا تذکرہ موجود ہے۔

① (صحیح بخاری وغیرہ)

ان موجودین بدعات کی سنت سے ناواقفیت و جہالت کا اصل سبب یہ ہے کہ انہوں نے حدیث اچھی طرح پڑھنی نہیں کر چکھ، حسن، ضعیف و موضوع احادیث کے درمیان تمیز کر سکیں۔ لہذا جوبات بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب ہو گئی اسے قبول کر کے یہ لوگ دلیل بنانے لگے اور اس پر عمل بھی کرنے لگے، نیز انہیں دوسروں کے لئے بھی مشروع کر دیا۔

حالانکہ انہیں معلوم ہے کہ تمام علا کا اس بات پر اجماع ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف موضوع حدیث کی نسبت کرنا جائز نہیں ہے، کیونکہ وہ ذات نبوی پر گھٹری ہوئی جھوٹی بات ہے۔

صحیح بخاری کی ایک حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

«مَنْ كَذَبَ عَلَىٰ فَلَيَبْتُرُ أَمْقَعَدَةً مِنَ النَّارِ، وَفِي رِوَايَةِ مَنْ كَذَبَ عَلَىٰ مُتَعَمِّدَ فَلَيَبْتُرُ أَمْقَعَدَةً مِنَ النَّارِ۔»

”جو شخص مجھ پر جھوٹ باندھے وہ اپناٹھکانا جہنم میں بنائے۔ اور دوسری روایت میں ہے کہ جو مجھ پر جان بوجھ کر جھوٹ باندھے وہ اپناٹھکانا جہنم میں بنائے۔“

یہی وجہ ہے کہ حدیث وضع کرنے پر الہ علم نے سخت نکیر کی ہے، حتیٰ کہ امام ابو محمد جوینی نے فرمایا کہ ”جو آدمی رسول اللہ ﷺ پر دانستہ جھوٹ باندھے اسے کافر قرار دیا جائے۔ خواہ اس نے یہ کام حلال سمجھ کرنے کیا ہو۔“

امام ابو محمد جوینی کے صاحب زادے امام الحرمین نے اپنے والد سے یہ بھی نقل کیا کہ میرے والد محترم اپنے درس میں فرمایا کرتے تھے کہ جو شخص ذات نبوی ﷺ پر جھوٹ باندھے وہ کافر ہے اسے قتل کیا جائے۔

امام الحرمین نے اپنے والد کی اس بات کو ضعیف قرار دیا اور کہا کہ اصحاب شافعیہ میں سے کسی اور عالم نے یہ بات نہیں کہی ہے۔ نیز امام الحرمین کا خیال ہے کہ ان کے والد سے یہ بھاری لغوش ہو گئی ہے۔ البتہ جہوڑاں علم کا کہنا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب ہو گئی اس کو حلال نہ سمجھے تب اس پر کفر نہیں عائد ہو۔ گا علام کامشہور نہ ہب سمجھی ہے۔ اگرچہ اس پر کفر کا فتویٰ نہیں ہو گا مگر فاسق ہونے کا حکم لگایا جائے گا اور اس کی تمام روایات مردود قرار پائیں گی اور اس سے مروی احادیث سے استدلال

باطل ہو گا، حتیٰ کہ بہت سے علمائے کہا، (ان میں امام احمد بن حبیل، امام بخاری کے استاذ امام ابو یکبر حمیدی اور ابو یکبر صیر فی فقیہ شافعی رحمۃ اللہ علیہم ہیں) کہ ایسا شخص اگر توبہ بھی کر لے پھر بھی اس کی روایت کبھی قبول نہ کی جائے گی۔

کیونکہ اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف جھوٹی حدیث منسوب کر دی۔ (مقدمہ شرح مسلم)  
مگر احکام کے سلسلے میں ضعیف حدیث کو جست نہ بنا نے اور قابل عمل قرار نہ دینے پر اہل علم کا اجماع ہے۔ لیکن فضائل اعمال اور ترغیب و تہییب کے سلسلے میں ضعیف حدیث پر عمل کرنے کے بارے میں علمائے درمیان داخلانی اقوال ہیں۔

قول اول یہ ہے کہ جس طرح احکام کے سلسلے میں ضعیف حدیث سے نہ استدلال کیا جاسکتا ہے اور نہ اس پر عمل کیا جاسکتا ہے اسی طرح فضائل اعمال کے بارے میں بھی کیا جائے گا، کیونکہ سارے اعمال کے احکام یکساں اور برابر درجہ رکھتے ہیں۔

دوسراؤل یہ ہے کہ تین شرطوں کی موجودگی میں فضائل کے سلسلے میں ضعیف حدیث پر عمل ہو سکتا ہے:

① ضعیف حدیث زیادہ ضعیف نہ ہو، کیونکہ ایسی حدیث پر عمل کرنا جائز نہیں جس کی روایت میں کذابیں اور کذب بیانی سے متبہ لوگ نیز فاحش الغلط افراد منفرد ہوں۔ امام علائی نے اس پر اہل علم کا اتفاق نقش کیا ہے۔

② ضعیف حدیث قابل عمل قرار دیے جانے والے کسی اصول کے تحت آئی ہو۔ مثلاً بعض اذکار کے فضائل میں وارد شدہ احادیث ضعیف۔ کیونکہ ذکر الہی فی الجملہ قابل عمل چیز ہے۔

③ ضعیف حدیث پر عمل کرتے وقت یہ اعتماد نہ رکھا جائے کہ یہ عمل شریعت سے ثابت ہے بلکہ احتیاط کا اعتماد رکھا جائے۔

میں کہتا ہوں کہ تیسرا شرط قابل غور ہے۔ عمل کرنے والا جب عمل کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہونے کا اعتماد نہیں رکھے گا تو اس پر عمل ہی نہیں کرے گا۔ کیونکہ جو شخص ضعیف حدیث پر عمل کرتا ہے وہ یہ عقیدہ بھی رکھتا ہے کہ حدیث نہ کو نبی ﷺ سے معتبر طریق سے منقول ہے۔ کوئی بھی عمل اعتماد کے بغیر انجام نہیں دیا جاسکتا۔

ضعیف موضوع حدیث کے بارے میں جب آپ نے علمائے کلام اور ان کے فیصلے کو سمجھ لیا

تو یہ بھی جان لیجئے کہ صحیح، حسن، ضعیف اور موضوع احادیث سے ناداقیت اور جہالت نے دین پر کتنی تباہی ڈھانی؟ اس جہالت نے کتنے علاقوں پر بگاڑے؟ اور دین میں ایسی باتوں کا اضافہ کیا جو دین میں سے نہیں ہیں۔ مواعظ و رقائق کی کتابوں، تحریر شدہ خطبات اور فقہی کتابوں میں تم بہت ساری ضعیف و موضوع احادیث موجود پاؤ گے، جن کو ان لوگوں نے رائج کر رکھا ہے اور لوگوں کے داسطے ان احادیث کو پیش کیا ہے اور انہوں نے اپنے کو صحیح اور حسن احادیث کی تحقیق کا مکلف نہیں بنایا کہ انہیں احادیث کو قبول کریں اور ضعیف و موضوع احادیث کو چھوڑ دیں۔

بلکہ ان لوگوں نے سید العرب والجم جناب محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب ہو جانے والی ہر چلتی پھرتی حدیث کو قبول کر لیا۔ اس سے بھی بڑی بات یہ ہے کہ یہ لوگ بعض صالحین کی حکایات، بعض خواب یا بعض عوام کے تجربات بیان کرتے اور انہیں کتابوں میں داخل کرتے اور لوگوں میں ان کی اشاعت کر کے کہتے ہیں کہ یہ دین کی باتیں ہیں۔

یہاں میں قارئین کرام کے سامنے فقہاً وغیرہ کی نقش کروہ باتوں میں سے کچھ مثالیں پیش کرتا ہوں۔

شیخ ابو بکر معروف بدیں سید بکری نے فتح المعنی کے حاشیہ پر یوم عاشوراء کے فضائل کی بابت لکھا ہے کہ ”عاشراء کے دن سرمد لگانے کے سلسلے میں وارد شدہ حدیث کو امام حاکم نے منکر اور حافظ ابن حجر عسقلانی نے موضوع قرار دیا ہے اور یہ بات صحیح بھی ہے۔ اس میں کوئی شک و شبہ نہیں“، یہ کہنے کے باوجود سید بکری رقم طراز ہیں کہ:

جمع التعالیق کے مصنف علامہ نے کہا ہے کہ عاشوراء کے دن سرمد لگانا مکروہ ہے۔ کیونکہ زید اور ابن زیاد نے اس دن حضرت حسین رضی اللہ عنہ کا خون اپنی آنکھوں میں بطور سرمد لگایا تھا اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ زید اور ابن زیاد نے اپنی آنکھوں میں اندھا کا سرمد لگایا تھا تاکہ ان کی آنکھوں کو شنندگ پنچے۔ (اعمارۃ الطالبین)

مندرجہ بالا بات واضح طور پر مکذوب، افتراض اور جھوٹ ہے۔ یہ بات ثابت نہیں ہے، یہ چیز شیعوں کے اختراع کرده اکاذیب میں سے ہے۔

ابن زیاد نے اگرچہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ سے جنگ کی اور انہیں قتل بھی کیا مگر اس نے یہ رکت شنیع نہیں کی تھی نہ اس نے یہ لشکر کو یہ حکم دیا تھا کہ حضرت حسینؑ کی لاش کو پامال کریں۔

جیسا کہ شیعہ کہتے ہیں، یزید تو اس وقت اپنے دارالسلطنت دمشق میں تھا، جب حضرت حسین صلی اللہ علیہ وسلم کے صاحزوں اور حضرت علی بن حسین زین العابدین اور ان کے اہل بیت یزید کے گھر لائے گئے تو یزید کے گھر میں رونے کی آواز سنی گئی اور یزید نے قتل حسین صلی اللہ علیہ وسلم پر ان زیاد کو عن طعن کرتے ہوئے کہا کہ ”میں نے اسے قتل حسین کا حکم نہیں دیا تھا۔“

اور جو یہ کہا جاتا ہے کہ یزید حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے دندان مبارک پر اپنی چہڑی سے مار رہا تھا یہ صحیح نہیں ہے۔ البتہ بہت سے مورخین نے اس بات کا ذکر کیا ہے کہ حضرت حسین کا سر مبارک یزید کے پاس لاایا گیا تھا۔

”مصنف اعتماد الطالبین کی لقتل کردہ باتوں میں سے ایک دوسری مثال ملاحظہ ہو:

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے بنو اسرائیل پر سال میں ایک روزہ دسویں محرم (بروز عاشورہ) فرض کیا تھا لہذا تم بھی اس دن روزہ رکھو اور اپنے اہل و عیال پر خرچ کرنے میں وسعت سے کام لو۔ کیونکہ جو شخص اس دن اپنے ماں سے اپنے اہل و عیال پر خرچ کرنے میں وسعت سے کام لے گا، اس کو اللہ تعالیٰ سال بھر کشائش میں رکھ گا۔ اس لئے تم اس دن روزہ رکھو کیونکہ اس دن اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی توبہ قبول کی تھی اور صرفی (اللہ کے مخلص دوست) بننے تھے۔

اسی دن حضرت اور پیس علیہ الصلوٰۃ والسلام بلند مقام پر فائز ہوئے، حضرت نوح علیہ السلام کششی سے برآمد ہوئے، حضرت ابراہیم علیہ السلام آتش نمرود سے نجات یاب ہوئے، حضرت موسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام پر قبورات نازل ہوئی، حضرت یوسف علیہ السلام جیل سے نکلے، حضرت یعقوب علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بینائی واپس ہوئی، حضرت ایوب علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بیماری دور ہوئی، حضرت یونس علیہ الصلوٰۃ والسلام مچھل کے پیٹ سے نکلے، بنو اسرائیل کے لئے سمندر میں راستہ بنا، حضرت داؤ و علیہ الصلوٰۃ والسلام کی مغفرت ہوئی، حضرت سلیمان علیہ السلام کو حکومت ملی، خاتم الانبیاء محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے اگلے چھٹے سارے گناہ معاف ہوئے، اسی دن اللہ نے دنیا یہدا کی، اسی دن آسمانوں سے سب سے پہلی مرتبہ بارش ہوئی، زمین پر سب سے پہلی مرتبہ رحمت الہی عاشورہ ہی کے دن نازل ہوئی، چنانچہ جو شخص اس دن روزہ رکھے گا گویا اس نے ہمیشہ روزہ رکھا۔ یہ روزہ انبیاء کے

**بدھات اور ان کا شرعی پوشاک**

کرام علیہم السلام کا روزہ ہے، جس نے شب عاشورہ عبادت میں گذاری گویا اس نے ساتوں آسمانوں میں رہنے والوں کے برابر عبادت کی ① جس نے اس دن چار رکعت نماز پڑھی اور ہر

۱ اس دفعی حدیث میں اول سے لے کر آخوند مبالغہ آمیز باتوں، الغطرازیوں اور بے شکنہ باتوں کا تذکرہ ہے۔ اس روایت کی تلویت ذرہ برابر عقل رکھنے والوں اور علم کی تقویٰ سی عبور رکھنے والوں پر بھی خوبی نہیں ہے کیونکہ اس میں کشتنی سے خروج نوح، آگ سے نجات ابراہیم، موسیٰ علیہ السلام پر نزول قرآن، جبل سے آزادی یوسف وغیرہ کی بابت ذکر کرہے کہ یہ ساری باتیں عاشورا کے دن ہوئیں حالانکہ یہ باتیں کسی صحیح حدیث اور صحیح تاریخ سے ثابت نہیں ہے اور اس میں جو یہ ذکر ہے کہ شب عاشورا کی عبادت ساتوں آسمانوں کے یکنہوں کی عبادت کے برابر ہے وہ ایسا جھوٹ ہے جو پوشیدہ نہیں ہے، کیونکہ قرآن مجید اور سنت صحیح میں تجویزی عبادت کے لئے بھی اتنے زیادہ ثواب بلکہ اس کے عذر غیرہ کا بھی ذکر نہیں۔ یاد رکھئے کہ آسمانوں کے فرشتوں کی تعداد اللہ کے علاوہ کسی کو معلوم نہیں۔ ان فرشتوں کا مشکلہ رکوع وجود بھائی ذکر نہیں۔ یاد رکھئے کہ اسی عبادت کی فرشتوں کی تعداد کی حکم دیا جائے انہیں انعام دیتے ہیں، وہ فرشتے یہ بیان کیا ہے کہ اللہ کی حکم صدی نہیں کرتے، انہیں جن باتوں کا حکم دیا جائے انہیں انعام دیتے ہیں، پیدائش سے لے کر رفات تک ان کا وظیرہ عبادت کیسے ہو گئی؟ ایسی بات صرف وہی کہ سکتا ہے جو اپنے کو حفاظت میں جلا کئے ہو اور اس کی عقل جاتی رہتی ہو۔ یہ بات صرف جاہل و احقیق یا مخدی کذاب کہہ سکتا ہے جو دین کو بگاڑنا چاہتا ہو اور لوگوں کو اس طرح کے اکاذیب میں مشغول رکھ کے شیطان کے مزین کر دے شہوتوں اور ہلاکت خیز جرائم میں پھنس کر فراق و واجبات چھوڑ پڑھے اور مخفی روزہ عاشورہ اور شب عاشورہ کی عبادت گزاری پر بھروسہ کرے۔ اس حدیث کو وضع کرنے والے جاہل شخص نے اور اسے اپنی کتاب میں لکھنے والے جاہل شخص نے اور اسے اپنی کتاب میں لکھنے والے "شیخ" نے اس کے اندر مبالغہ آمیز باتیں اور اس کا بخواہی حوصلہ افرائی کرنے والی چیزیں نہیں دیکھیں؟

کیا اس حدیث کا گھر نے والا اور بیان کرنے والا یہ نہیں جانتا کہ اللہ تعالیٰ نے لیلۃ القدر کی فضیلت میں پوری قرآن مجید کو نازل کیا جو دین کی بنیاد ہے نیز یہ کہ لیلۃ القدر کی عبادت ایک ہزار نہیں لیتی تراہی (۸۳) سال کی عبادت سے بہتر ہے کیلۃ القدر کے فضائل میں یہیں کل باتیں ہیں جو اور دہوئی ہیں۔

احادیث میں ہے کہ لیلۃ القدر میں دعا کرنے والے کی دعا قبول ہوتی ہے۔ اللہ اور اس کے رسول نے یہ نہیں کہا کہ لیلۃ القدر میں پوری رات کی عبادت ایک فرشتہ کی عبادت کے برابر ہے۔ پھر شب عاشورہ کی عبادت ساتوں آسمانوں کے رہنے والوں کی عبادت کے برابر کیسے ہو سکتی ہے؟ اگر میں اس موضوع کے ہر جملہ پر تفصیلی مفہوم کروں اور اس میں ذکر کو لغویات و خرافات کی توضیح دکھڑک کروں تو ایک رسالہ کتاب پچھلیں جائے گا۔

مگر میر امداد قادر میں کتاب کے سامنے صرف ایک مثال پیش کرنا ہے تاکہ اس مثال پر حدیث ذکر میں درج شده درسی با توں کا بھی قیاس کیا جائے، نیز اس مثال کو پیش کرنے کا مقصد ایک نظریہ مگر کی نشاندہی ہے۔ جس سے لوگ روشنی حاصل کر سکیں۔۔۔ اللہ تعالیٰ راہ مستقیم کی طرف ہدایت دینے والا ہے۔ (مصنف)

رکعت میں سورہ فاتحہ ایک بار اور سورہ قل ہو اللہ اکاون مرتبہ پڑھی، اللہ تعالیٰ اس کے چالیس سال کے گناہ معاف کر دے گا اور جس نے عاشورہ کے دن ایک گھونٹ پانی کسی کو پلا یا اللہ تعالیٰ اسے سخت تنفسی والے دن یعنی بروز قیامت ایسا پیالہ پلائے گا جس کے بعد پھر اسے کبھی پیاس نہ لگے گی گویا اس نے لمحہ بھر بھی اللہ تعالیٰ کی نافرمانی نہیں کی۔

جس نے اس دن کوئی صدقہ کیا گویا اس نے کبھی کسی سائل کو محروم واپس نہیں کیا۔ جس نے عاشورا کے دن غسل کیا اور طہارت حاصل کی وہ سال بھر بیمار نہ ہو گا، البتہ اگر موت مقرر ہو تو یہ دوسری بات ہے۔

جس نے اس دن کسی تیم کے سر پر با تھوپھیرا، اس کے ساتھ حسن سلوک کیا گویا اس نے بنو آدم کے تمام تیموں پر احسان کیا۔ جس نے اس دن کسی مریض کی عیادت کی اس نے گویا تمام مریض انسانوں کی عیادت کی۔

اسی دن اللہ نے عرش، لوح و قلم پیدا کئے، اسی دن اللہ نے حضرت جبریل علیہ السلام کو پیدا کیا، اور عیسیٰ علیہ الصلاۃ والسلام کو آسمان پر زندہ اٹھا کر لے گیا اور اسی دن قیامت بھی آئے گی۔ (اعانۃ الطالبین)

اس حدیث کے موضوع ہونے کی علامات ظاہر ہیں اور اس کے مکذوب ہونے پر دلائل واضح ہیں کیونکہ عاشورہ کے دن روزہ کے علاوہ اور کوئی عبادت صحیح طور پر ثابت نہیں۔ اسی سے تم جان سکتے ہو کہ حدیث ازاول تا آخر غیر صحیح اور بے اصل ہے۔

اسی طرح اہل و عیال پر وسعت کے ساتھ اس دن خرچ کرنے کی بات بھی بے بنیاد ہے اصل سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔

مصنف اعانۃ الطالبین نے ”الصلوۃ علی المیت غیر الشہید“ (غیر شہید میت کی نماز جنازہ) کی فصل میں آخرت کے شہد میں جمل کر منے والے غربت یعنی سافرت کی حالت میں مرنے والے اور ظالمائیل ہو کر منے والے مردوں کو شمار کرتے ہوئے کہا کہ ”عشش میں بتلا ہو کر منے والا بھی شہید ہے“

اگرچہ عاشق کا معموق کے ساتھ وٹی کرنا مباح نہ ہو بلکہ عاشق کب راہ خدا میں شہید ہونے کا سبب ہو سکتا ہے۔

باب الاذان میں واقع شدہ شارح کے اس قول ”اذان کا سخنے والا مؤذن کے کلمات دہرائے“ کے حاشیہ میں لکھا کہ ”عورت اذان یا اقامت کا جواب دے تو ہر حرف کے بدلہ میں وس لاکھ درجات بلند ہوں گے اور مرد کو اس کا دو گناہ زیادہ ثواب ہوگا۔“

یہ روایت صحیح نہیں بلکہ صحیح مسلم میں مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ مؤذن جو کلمات کہے اس کے جواب میں تم انہیں کلمات کو دہراو پھر مجھ پر درود پڑھو، کیونکہ جو مجھ پر ایک بار درود پڑھے گا، اس پر اللہ تعالیٰ دس رحمتیں نازل کرے۔ گا پھر تم میرے لئے اللہ تعالیٰ سے ”وسیلہ“ کی درخواست کرو۔ ”وسیلہ“ جنت میں ایک درجہ و مرتبہ کا نام ہے جو صرف ایک ہی بندہ خدا کو مل سکتا ہے اور مجھے امید ہے کہ اس مقام کو پانے والا شخص میں ہی ہوں گا۔ جو شخص میرے لئے اللہ سے وسیلہ کی درخواست کرے گا اس کے لئے میری سفارش حلال ہو جائے گی۔“

طویل کلام کے بعد اعانۃ الطالبین میں ”فواند“ کے عنوان کے تحت کہا کہ مقامات حریری کے حاشیہ میں مذکور ہے کہ:

”جس نے مؤذن کی اذان سن کر مؤذن کو مر جا کہا اور نماز کو بھی مر جبا و خوش آمدید کہا اس کو دس لاکھ نیکیاں ملیں گی اور اس کے دس لاکھ گناہ معاف ہوں گے اور دس لاکھ درجات بلند کے جائیں گے، شنوانی کی کتاب میں یہی بات اس طرح مذکور ہے:

”جس نے مؤذن کے قول ”اشهدان محمدًا رسول الله“ کے وقت مَرَحَّبًا بِخَبَيِّنِي وَقُرْةُ عَيْنِي مُحَمَّدٌ كہہ کر اپنے دونوں ہاتھ کے انگوٹھوں کو آنکھوں پر رکھ کر بوس دیا وہ کبھی اندرھا ہو سکتا ہے اور سنہ اس کی آنکھیں کبھی آشوب زدہ ہو سکتی ہیں۔“

ابو محمد بن سعیں نے شفاء الصدور میں بیان کیا ہے کہ ”مؤذن جب اذان سے فارغ ہو اس وقت جو شخص یہ کلمات کہے تو اللہ تعالیٰ اسے بلا حساب و کتاب جنت میں ① داخل کرے گا:

❶ محترم قارئین کرام! آپ ذرا توقف فرمائیں پس کہ مصنف اعانۃ الطالبین نے مقامات حریری اور شنوانی سے جو بالتم تقلیل کی ہیں ان کو اہل علم اور اہل حدیث کے میران سے نہیں تو لایا تاکہ معلوم ہو سکے کہ یہ باتیں صحیح ہیں یا ضعیف اس سلطے میں حسب ذیل باتیں قابل ملاحظہ ہیں۔

(الف) مقامات حریری حدیث تفسیر کی کتاب نہیں ہے اس میں صرف مقامات حریری کے من گھرست افسانے ہیں جن کا متفهم یقہا کیلغوی اور ادبی کلمات لوگوں کے سامنے لائے جائیں تاکہ پڑھنے والے اور مطالعہ کرنے والے لغت اور فتح کلمات نیز بیش کلام کی معرفت حاصل کر سکیں۔ (باقي حاشیہ اگلے صفحے پر)

”اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں وہ نہیا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، اس کی ذات کے علاوہ ہرچیز فانی ہے۔ اے اللہ تو نے ہی مجھ پر اس شہادت کے ذریعہ احسان کیا اور میں نے صرف تیرے ہی لئے شہادت دی، اس کو تیرے سوا کوئی قبول نہیں کر سکتا۔ چنانچہ تو اس کو اپنی قربت اور جنم سے نجات کا ذریعہ بنا، اور مجھے نیرے والدین اور تمام مومن مردوں عورت کو اپنی رحمت سے بخش دے۔ بے شک تو ہر چیز پر قادر ہے۔“

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ كُلُّ  
شَيْءٌ هَا لِكَ إِلَّا وَجْهُهُ اللَّهُمَّ أَنِّي  
الَّذِي مَنَّتَ عَلَيَّ بِهِذِهِ الشَّهَادَةِ وَمَا  
شَهَدْتُهُ إِلَّا لَكَ وَلَا يَقْبِلُهَا مِنِي  
غَيْرُكَ فَاجْعَلْهَا إِلَى قُرْبَةِ مَنْ  
عِنْدِكَ وَاجْعَلْهَا مِنْ نَارِكَ  
وَاغْفِرْلِي وَلِوَالَّذِي وَلِكُلِّ مُؤْمِنٍ  
وَمُؤْمِنَةً بِرَحْمَتِكَ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ.

(گزشتہ سے یوت) (۱)

(ب) بالفرض یہ کلام قابل قبول ہو تو اس کا انتساب اصل کہنے والے کی طرف ہونا چاہیے اگر اس کا کہنے والا معروف ہے تو اسے اپنی ہربات پر کوئی دلیل پیش کرنی ضروری ہے، کیونکہ اعمال پر نیکوں کا معاوضہ یا ثواب انسان کے اختیار میں نہیں ہے کہ یہ کہتا پھرے کہ فلاں عمل کرو تو تم کو اتنا ثواب اللہ تعالیٰ سے ملے گا۔ بلکہ یہ ضروری ہے کہ اس طرح کی بات کی دلیل قرآن مجید یا سنت صحیح و حسن سے پیش کی جائے کیونکہ ثواب اللہ تعالیٰ سے ملے گا کی اور کے بیہاں سے نہیں مل سکتا۔ اللہ تعالیٰ نے کسی کو اذمدة رانہیں بنایا کہ جسے چاہے ثواب ناپ تول کر دے اور جسے چاہے اپنی عقل و فہم سے نیکیاں بخشنے، البتہ ان علاں نے شرح الاذکار ج ۲ میں شرح العبار سے نقل کیا:

”حضرت عمر بن خطاب جب ماذن کی آواز سنتے تھے تو فرماتے تھے اذ ان دینے والوں کو مر جائے اور نماز کو خوش آمدید ہے۔“ یہ روایت صحیح و سنن کی کسی کتاب سے نہیں لی گئی کہ اس کا پایہ اعتبار معلوم ہو سکے اور مقاتلات حریری کے حاشیہ پر جو ثواب اس مسئلے میں منقول ہے اس کا ذکر بھی اس روایت میں نہیں ہے۔

(ج) ماذن کی آواز سن کر ”مرحبا بالسائل عدلاً مرحبا بالصلة اهلا“ کہنے والے نے آخرون سا عمل کیا ہے کہ اس کو دلا لاکھ نیکیاں ملیں اور اس کی دلیل اس مذاہی جائیں اور دلا لاکھ درجات بر حادیے جائیں؟ اور یہ کل کہنے میں بھلاکوں سی محنت و مشقت ہے؟ یا یہ کل کسی شرعی حکم کے اثبات و فتح یا انتزاع اور خشوع پر مشتمل ہے؟ یا یہ کوئی قرآن ہے جس کو جریل لے کر سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوئے؟

یہ تو آپ جانتے ہیں کہ کلہ تو حیدلہ اللہ اللہ جس پر نجات و سعادت کا دار و مردار اور ملت اسلامیہ کی بنیاد ہے اسی پر قبلہ اسلام قائم ہے۔ یہی کلید جنت ہے۔ اسی پر آسمان و زمین قائم ہے۔ اسی کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے رسولوں کو بھیجا اور کتاب میں نازل کیں، اسی کلہ کی بنیاد پر جہاد کے لئے تکواریں بنیام سے باہر لگیں، یہی تقویٰ کا کلمہ و عروۃ الوثقی (مضبوط ترین کڑی) ہے۔ اس کے بغیر اللہ تعالیٰ اسلام دایمان کو قبول نہیں کرے گا اس کے ساتھ ”محمر رسول اللہ“ کے جملہ کا بھی یہی حال ہے۔

## بغیۃ المسترشدین نامی کتاب کی خرافات

بغیۃ المسترشدین نامی کتاب میں بغوان ”فائدہ“ یہ خرافات مذکور ہے کہ سیدنا علی بن ابی طالب کرم اللہ وجہہ دسویں رجب کو سنہ ۳۰ فیل میں پیدا ہوئے جو شخص اتنی بات لکھنے گا وہ جنت میں داخل ہو گا۔۔۔ یہ بات علامہ احمد بن زید جبشی نے بیان کی ہے۔

(گزشتہ پوستہ)  
ان تمام امور کے باوجود کسی معترض حدیث میں نہیں آیا کہ اس کے کہنے والے کو وہ ساری باتیں حاصل ہوں گی جو ازان کی بابت اس موضوع حدیث میں مذکور ہیں۔ البتہ جس نے خلوص دل کے ساتھ ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ کہا وہ جنت میں جائے گا لیکن آخر وہ جنت میں داخل ہو گا وہ اپنے کسی جرم کے سبب تھوڑا بہت عذاب بھی پائے، بشرطیکہ توحید کے مناسک کی عمل کا مرکتب نہ ہو۔

(د) حضرت عبد اللہ بن مسعود جامع ترمذی باب فضائل القرآن میں مردی ہے: ”جس نے قرآن مجید کا ایک حرف بھی پڑھا۔۔۔ ایک نیکی ملے گی اور بر نیکی دس کے برابر ہو گی۔“ یہیں فرمایا کہ ایک حرف پڑھنے کے بعد لے دس لاکھ نیکیاں ملیں گی۔ اگر کہا جائے کہ کلمہ توحید کے مطلع میں وضی حدیث کے اندر منقول ہے تو قابل کمیر باتیں نہیں ہوں چاہیے لیکن ثواب اور نیکیوں کا معاملہ شریعت ہی کے بتلانے سے معلوم ہو سکتا ہے اس مطلع میں اگر بطریق صحیح نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے کوئی بات منقول ہو تو ہم سے قول کریں گے ورنہ نہیں۔

(ر) پوری ازان کے متعلق اس اجر عظیم کا کوئی ذکر نہیں جس کو کلمہ مذکورہ کے بارے میں اس موضوع حدیث کے واضح نے بیان کیا ہے۔ حالانکہ یہ معلوم ہے کہ ازان نکیر پر مشتمل ہے۔ موزون اللہ اکبر کہہ کر مسلمانوں کو اس بات سے باخبر کرتا ہے کہ اے مسلمانو! نماز سے تم کو غافل بنانے والی ہر چیز کے بالمقابل اللہ تعالیٰ کہیں بڑا اور جلیل التقدیر ہے تمہاری دولت، اولاد، عزت و مرتبت اور حکومت و سلطنت بلکہ دنیا و ما فیا اور عرش سے لے کر فرش تک کی تمام چیزوں سے وہ اللہ کہیں بلند و برتر ہے۔ پھر موزون اللہ کی الوہیت اور وحدانیت کی شہادت دیتا ہے جو اس بات پر مشتمل ہے کہ صرف اللہ کی عبادت حق ہے اس کے علاوہ کائنات میں کوئی حقیقی مجوہ نہیں۔

پھر موزون محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کی شہادت دیتا ہے جو خاتم الانبیاء والمرسلین ہیں اور آپ کی ایجاد و اطاعت واجب ہے۔ رسالت محمدی کی شہادت کلمہ توحید سے جڑی ہوئی ہے اور یہ چیز ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے خوشیم اور شرف کبیر ہے۔

اس کے بعد موزون نماز، جماعت اور فلاح کی طرف وعوت دیتا ہے، پھر دوبارہ کلمہ نکیر کہتا ہے اور لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ پر ازان ختم کر دیتا ہے۔ اس سے یہ بتلانا مقصود ہوتا ہے کہ اللہ ہی اول و آخر، ظاہر و باطن اور باقی و ولا قافی ہے۔ یہ ازان جس کی خوبی کا ذکر میں نے مختصر طریقہ پر کیا اس کی بابت حدیث میں نہیں آیا کہ ازان دینے والے کو لاکھوں نیکیاں ملیں گی حالانکہ اگر صحیح مندرجہ اس کے متعلق یہ بات وارد ہوتی تو حیرت و تعجب کی کوئی محاجاش نہ ہوتی، کیونکہ یہ عقائد و احکام کے اثبات پر مشتمل ہے اور اسلام کے ہر بڑے بڑے شعائر میں سے ایک ہے۔

بدعات اور ان کا شرعی پوشاہم

(گزشتہ سے ہوتہ) موضع حدیث میں جو یہ کہا ہے کہ اشہد ان محمد ارسول اللہ بن کر "مر جا بھبھی اخ" کہنے والا

کبھی المعنانہ ہو گا آنے خوب چشم میں بتلا ہو گا یہ ایسا وضع ترین جھوٹ ہے جو حق و حدیث سے لگا رکھنے والے معمولی ترین طالب علم پر بھی ممکن نہیں ہے۔ اس طرح کی وضعیت کو یہاں کرنے والوں اور نقل کرنے والوں پر تعجب ہے اور کتاب مذکور کے مصنف ان شیخ صاحب پر بھی حیرت ہے جو ہر طب دیابس چیزیں کو خاشیہ و تعالیٰ کے بغیر لکھتے چلے گئے اور اس کلام باطل سے قارئین کتاب کو آگاہ نہیں کیا تاکہ یہ لوگ عوام الناس میں یہ بات پھیلائیں کہ اس طرح کے اکاذیب سے لوگ ڈریں اور بچیں جن کو عقل صحیح اور مزان علم سننا بھی گوار نہیں کرتے۔ حدیث صحیح میں ہے کہ جب تم مودون کی اذان سمعتوں اسی کے کلمات دہرا دھرمیرے لئے اللہ تعالیٰ سے "وَيَلِي" کی درخواست کرو۔ "اس کے باوجود آخر ہم کو کیا ہو گیا ہے کہیج قول یہوی کو چھوڑ کر ہم زید و عمر کی باتیں تلاش کریں اور کچھ احادیث میں وارد شدہ ہاتوں پر اکتفا نہ کریں اور معتبر و غیر معتبر، صحیح و باطل چیزوں کو مجمع کریں؟

ای طرح موضوع حدیث میں جو یہ کہا گیا ہے کہ اذان نعمت ہونے پر جو شخص "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، إِنَّكَ سَبَبْتَنِي إِلَى الْمُتَعَالِ" بلا حساب و کتاب جنت میں داخل کرے گا صحیح نہیں ہے، اگرچہ فنسیہ یہ دعا ایک اچھی دعا ہے، لیکن ہر عبادت شریعت کی تعییم پر موقوف ہوتی ہے۔ اللہ کی عبادت صرف اسی طریقہ پر کی جا سکتی ہے جسے اس نے شریعہ کیا ہے۔ من مانی اور بد عقتوں کے ذریعہ عبادت نہیں ہوتی ہوئی چاہئے۔ اس مسئلے میں اس کے سوا کچھ ثابت نہیں ہے کہ جس کا ہم پہلے ذکر کرچکے ہیں۔

ہاں حضرت انسؓ سے مروی ایک حدیث میں وارد ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اذان واقامت کے مابین کی ہوئی دعا نہیں ہوتی۔ (ابوداؤ ترمذی، نسائی، ابن حی وغیرہم) امام ترمذی نے اس حدیث کو سن صحیح کہا ہے اور ترمذی کی کتاب الدعوات میں اتنا اضافہ ہے کہ یہ فرمان نبوی سن کر صحابہ نے عرض کیا کہ اذان واقامت کے مابین ہم کو کہا تو اسی دعا پڑھا کریں۔ آپ نے فرمایا کہ دنیا و آخرت میں اللہ تعالیٰ سے عافیت طلب کرو یعنی یہ کہو کر

اللَّهُمَّ اسْتَلِنْكَ الْعَفْوَ وَالْعَافِيَةَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ (کتاب الاذکار للبنوی)

"اے اللہ میں تم سے دنیا اور آخرت میں عافیت و معافی کا سوال کرتا ہوں۔"

کتاب الاذکار کے شارح شیخ ابن علان نے کہا کہ حدیث مذکور کی سند میں زیدی گیر ا روای ضعیف و غیر معتبر ہونے میں مشہر رکھتے ہیں پھر ان کی روایت کردہ اس حدیث پر کلام سے امام ابو داؤد نے سکوت اختیار کیا ہے۔ جس کا سبب یا تو یہ ہے کہ امام ابو داؤد زیدی کے بارے میں حسن علی رکھتے تھے یا پھر فضائل اعمال میں ہونے کے جسب انہوں اس حدیث پر کلام نہیں کیا اور اہن علان نے اس حدیث پر طویل کلام کیا ہے۔ جس کا غالباً صہیب ہے کہ امام ترمذی کا حدیث مذکور کو صحیح قرار دینا مستجد ہے۔ ادا اس لئے کہ حافظ ابن حجر ائمہ کا کہ جامع ترمذی کے شخون میں سے کسی میں نے یہ نہیں دیکھا کہ اس حدیث کو امام ترمذی نے صحیح کہا ہا مایا اس لئے کہ زیدی چیزیں ا روای جس کی عام لوگوں نے تضعیف کر رکھی ہو وہ جس روایت کی نقل میں منفرد ہواں کو امام ترمذی کا صحیح قرار دینا بعید از قیاس ہے۔ البتہ اس غیوم کی ایک اور حدیث ہے جس کو امام اتنے صحیح قرار دیا ہے۔ (شرح اذکار للبنوی از ابن علان)

اس حدیث کا یہ حال ہے کہ اسے کوئی صحیح و حسن کہتا ہے اور کوئی ضعیف و غیر معتبر۔ پھر بھی اذان واقامت کے مابین اس دعا کا پڑھنا کچھ ممکن نہیں جب کہ یہ بھی کہا گیا ہے کہ یہ وقت مقبولیت دعا کا وقت ہے۔ البتہ موضوع حدیث میں وارد شدہ اس مخصوص دعا سے حاصل ہونے والے اجر و ثواب پر ہمارا کلام ہے۔

میں سے ایک حدیث یہ بھی ہے کہ:

”میدان قیامت میں جب لوگ جمع ہوں گے تو پرده عرش سے پکارنے والا پکارے گا کہ اے اہل محشر! اپنی نیچی کروتا کہ فاطمہ بنت محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) گذر جائیں۔ پھر حضرت فاطمہؓ کہیں گی کہ اے اللہ! ان لوگوں کے حق میں میری شفاعت قبول کر لے جنہوں نے میری میت پر گریہ وزاری کی۔“

اس سے بھی برا معاملہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف اول محرم میں منسوب کردہ یہ خطبہ مکدوہ ہے کہ:

”اے لوگو! تمہارا یہ مہینہ (یعنی ماہ محرم) عظیم القدر و جلیل الفخر ہے۔ اسی مہینہ میں اللہ نے عرش، کرسی اور لوح قلم پیدا کئے۔ اسی مہینہ میں حسینؑ بن علیؑ بن ابی طالب شہید ہو کر فخر و مباحثات کے بلند درجہ پر فائز ہوئے۔

حضرت حسینؑ کے قتل کا یہ واقعہ کربلا نامی زمین میں پیش آیا۔ حضرت حسینؑ کے قاتل پر اللہ تعالیٰ نے ہر طرح کی بلا اور کرب نازل کی، حضرت حسین کے جسم میں نیروں کے تریشمہ اور تکوار کے چونیس رزم پائے گئے، ان کی موت پر آسمان و زمین رو پڑے اور خون کی بارش ہوئی، سورج گر ہن لگ جانے کے سبب آسمان تاریک ہو گئے، فلک کی سیا ہی گہری ہو گئی، تین دنوں تک ایسا ہی رہا، ستارے ٹوٹ ٹوٹ کر گرنے لگے اور عظیم ہولناک باتیں رونما ہو گئیں، حتیٰ کہ یہ گمان ہونے لگا کہ قیامت آگئی یہ سب کیوں نہ ہو؟ جب کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت حسین میں شدید محبت رکھتے تھے، انہیں گود میں اٹھاتے تھے، ان کے لبوں کو بوسے دیا کرتے تھے، اس صورت میں اگر آپؐ حضرت حسینؑ کو خفت پیاس کی حالت میں پہلوؤں کے میل گرا ہوا دیکھتے جب کہ ان کے سامنے پانی موجود بھی تھا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم چیخ پڑتے اور بے ہوش ہو کر گر جاتے۔“

شرح عمدة السالك موسوم به فیض الدالماک کے ایک خطبہ میں ہے کہ:

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صاحبہ کرامؓ کے سلسلے میں بات کرتے ہوئے فرمایا کہ عیسیٰ علیہ السلام بھی میرے صاحبی ہیں، یونکہ بیت المقدس میں وہ میرے ساتھ اکٹھا ہوئے تھے، اسی طرح خضر بھی میرے صاحبی ہیں۔ خضر کا اصل نام بلیاء بن بلقان ہے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ جو شخص ان کا

اور ان کے باپ کا نام جانتا ہو وہ جنت میں داخل ہو گا۔

جو لوگ اس قسم کی مکدو بہ احادیث اور یہودہ تحریر پر ہیں گے وہ لوگ ان اکاذب و لغویات کے ناقلين کے علی اور عقلی صلاحیت و کیفیت سے واقف ہو جائیں گے، ہم کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ:

**وَجْهَنَّمَ عَرْضُهَا السَّمُوتُ وَالْأَرْضُ أَعْدَثَ لِلْمُتَّقِينَ .**

اور اس جنت کی طرف سبقت کرو جس کی چورا کی آسمان و زمین کی طرح ہے یہ

[آل عمران، آیہ: ۱۳۳] متقيوں کے لئے تیار کی گئی ہے۔

اور متقي اور تقوی شعار وہ لوگ ہیں جو قرآن مجید اور سنت نبوی ﷺ کے احکام و فرائیں کی تعیل کرتے ہیں اور منوعہ چیزوں کو چھوڑ دیتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں بیشتر مقامات میں ایمان اور عمل صالح کو ایک دوسرے کے ساتھ بیان کیا ہے اور اسی پر جہنم سے نجات اور جنت میں داخلہ کا حکم لگایا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

**إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ كَانُوا بِشُكْرِ جَنَّتَ الْفَرْدَوْسِ نَزُلاً .**

کئے ان کے لئے جنت الفردوس میں

[الکھف، آیہ: ۱۰۷] مہماں نوازی کا سامان ہے۔

**أَفَمَنْ كَانَ مُرْءِمَا كَمَنْ كَانَ فَاسِقاً لَآيَسْتَوْنَ ۵ أَمَا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصِّلِحَاتِ فَلَهُمْ جَنَّتُ الْمَا وِي نَزُلاً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۵**

کیا بھر کے ایماندار بد کاروں کی طرح ہو جائیں گے؟ ہرگز (نہیں) برابر ہوں گے جو لوگ ایمان لائے اور نیک عمل کئے ان کے نیک اعمال کے بد لے میں ان کے لئے بطور مہماں نوازی جنت الماوی ہے۔

[السجدہ، آیہ: ۱۹۱۸]

**وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَمَا وَيْ هُمُ النَّارُ كُلُّمَا أَرَادُوا أَنْ يُخْرُجُوْا مِنْهَا أُعِيدُوا فِيهَا وَقَبِيلَ لَهُمْ ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَلِّبُونَ ۵**

اور جو لوگ فاسق ہیں، ان کا ٹھکانا جہنم ہے۔ جب بھی یہ جہنم سے لکھنا چاہیں گے دوبارہ اس میں دھکیلے جائیں گے اور ان سے کہا جائے گا کہ جہنم کا وہ عذاب چکھو جس کی تم تکذیب کرتے تھے۔

بَدْعَاتُ الْأَرْبَعَةِ وَالْمُشَارِثُ  
بَدْعَاتُ الْأَرْبَعَةِ وَالْمُشَارِثُ

إِنَّ الَّذِينَ امْنَوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ  
أُولَئِكَ هُمُ خَيْرُ الْبَرِّيَّةِ ۝ جَزَّ أَوْهُمْ  
عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّتْ عَدْنٌ تَجْرِي مِنْ  
تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَلِيلِنَّ فِيهَا إِبْدَارَ حَضَرِيَّ  
اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ  
خَشِيَ رَبَّهُ ۝

[البيهقي، آية: ۸۷] ڈرتے ہیں۔“

مندرجہ بالا مضمون کی آیات بہت زیادہ ہیں۔

جو آدمی اللہ کے اسمائے حسنی، رسول اور تمام انبیاء و مرسیین اور فرشتوں کے نام یاد کر لے مگر شریعت پر عمل نہ کرے یا پورا قرآن مجید اور احادیث نبوی یہ ﴿لَمْ يَكُنْ لَهُمْ ذَلِكَ عَمَلٌ نَّدِيَّ﴾ کرے تو اس نے کوئی ایسا عمل نہیں کیا، جس کے سبب وہ جنت میں ضرور داخل ہو گا۔ پھر وہ شخص جس نے صرف حضرت علی بن ابی طالب کا نام اور تاریخ ولادت لکھی وہ کیونکہ جنت میں داخل ہو گا؟ اس طرح کی بات کا مطلب دین میں بگاڑ پیدا کرنا ہے اور بے کار و کسل مند (ستی کرنے والا) لوگوں کو غلط کاری پر ورغلانا ہے۔

اگر جنت حضرت خضر اور ان کے والد کے نام یاد رکھنے سے مل جائے یا حضرت علی کا نام لکھنے سے جنت حاصل ہو جائے تو نماز، روزہ، صدقہ، زکوٰۃ، حج، امر بالمعروف، نہیں عن المکر اور دوسرے احکام شریعت کی بجائے آوری کی کیا ضرورت ہے؟ جب آدمی نے حضرت خضر اور ان کے والد کے نام یاد کر کے اپنے آپ کو محفوظ قلعہ میں محصور کر لیا اور اس عمل کی بدولت اپنی جان کے لئے امان حاصل کر لی تو صیغہ و کبیرہ گناہوں میں سے جو حرام کام بھی چاہے کرتا پھرے۔ وہ تو جنت کا مستحق ہو گیا، اسے عمل کی کوئی ضرورت نہیں۔ اور عمل صالح پر ابھارنے والی آیات اور حرام کام پر زجر و توبیخ کرنے والی آیات کی کوئی قیمت نہ رہی۔ یہ تو دین سے آزادی اور شریعت سے خروج کا ذریعہ ہے۔

بخدا! دشمنان اسلام نے بھی اسلام پر ایسی ضرب کاری اور نشرت زنی نہیں کی تھی جیسی ان غفلت شعار لوگوں نے علم دین کے نام پر اسلام کے اوپر ضرب لگائی ہے۔ اگر ہمیں یہ بات نہ

معلوم ہوتی کہ اس قسم کی روایات کے واضعین اپنی تحریر کردہ باتوں کے انجام پر غور نہیں کر سکتے نہ ان کے تنازع کو سوچ سکتے، جن کا انجام فرائض دینیہ کو ترک کرنا اور ہلاکت خیز جرائم کے ارتکاب پر فاسقوں کی ہمت افزائی ہے تو ہم ان واضعین حدیث کو ”زنادقة“، قرار دیتے، جنہوں نے دین کو بگاڑنا چاہا۔ مگر علماء اور فقہاء کا بھیس بدل لیا۔ ان لوگوں نے اس ارادہ سے ایسا نہیں کیا بلکہ سادہ لوگی کے سبب برعم خوبیش خدمت دین سمجھ کر کیا اور یہ سمجھا کہ ان باتوں سے رب العالمین سے لوگوں کو تقرب حاصل ہو گا۔

چنانچہ انہوں نے جو کچھ لکھا غفلت اور غیر شوری طور پر لکھا، اللہ تعالیٰ ہم کو اور اس کو سب کو معاف فرمائے اور ہم سب پر حرم فرمائے، آمین!

حوالی اور فقہی کتابوں میں ضعیف و موضوع احادیث اور ساقط الاعتبار اقوال نیز بدھات و ضلالت کی تحسین و تزکیہ میں مثلاً صالحین سے توسل اور انبیاء و متفقین کی قبروں پر مزار کی تعمیر وغیرہ جیسے کاموں کی باتیں لکھی ہوئی موجود ہیں، حتیٰ کہ بغایۃ المسٹر شدین میں مذکور ہے:

”حافظ عراقی نے فرمایا ہے کہ تمکہ کی غرض سے مقامات شریفہ اور صاحب بندوں کے ہاتھ پاؤں کا بوسہ دینا اور ان کو چومنا مستحسن و کارخیر ہے، کیونکہ عمل کا دار و مد ارنیت وارادہ پر ہوتا ہے۔“<sup>۱</sup>

اس کے بعد مصنف بغایۃ المسٹر شدین نے کہا:

”جس نے سیدہ فاطمۃ الزہراء کی اولاد کے سادات کی خوشبوونگہ لی اس سے اللہ تعالیٰ جذام کی بیماری دور کرے گا۔“

اے اللہ! تو پاک ہے۔ یہ بہتان عظیم ہے اور بدترین افتر اپرداز کی خانہ ساز بات ہے۔

اسی طرح شرح المجموعہ سے نقل کرتے ہوئے کتاب مذکور میں لکھا ہے:

**۱** بغایۃ المسٹر شدین کے مصنف نے نہیں بتالیا کہ حافظ عراقی کی کس کتاب میں یہ بات لکھی ہوئی ہے۔ اگر بالفرض حافظ عراقی نے یہ بات لکھی ہو تو مصنف مذکور کو یہ بات نقل نہیں کریں کہیں چاہیے تھی کیونکہ مقامات کو چومنا اور بوسہ دینا بت پرستی کا ذریعہ ہے۔ لہذا اس قسم کی بات کا ذکر کرنا اہل علم کے شایان شایان نہیں۔ یہ خانہ کعبہ ہے جو شرف (شرف وفضیلت والا) ہے مگر جمrasود کے علاوہ اس کے کسی حصہ کو بوسہ دینا اور چومنا مشروع نہیں، حتیٰ کہ رکن یمانی کا بوسہ بھی مشروع نہیں اس کا صرف ”اعلام“ (چھوٹا، مس کرنا) مشروع ہے۔

کیا کعبہ مشرفہ سے بھی زیادہ مقدس و مشرف کوئی دوسری جگہ ہو سکتی ہے، جو بیت اللہ اور قبلہ مسلمین ہے؟ اللہ تعالیٰ اس خانہ کعبہ کے شرف و عظمت کو بڑھائے آمین۔

”حدیث نبوی ﷺ میں ہے کہ جو آدمی اپنے مردہ کی قبر کے پاس تین مرتبہ ”اللهم بحق سیدنا محمد وال محمد لا تعذب هذا الميت“ کہہ دے۔۔۔ اسے صور پھونکنے تک یعنی قیامت تک عذاب قبر نہیں ہوگا۔۔۔“

یہ بھی جھوٹ ہے۔ احادیث صحیح یا حسنہ میں کسی نبی اور ولی سے توسل ثابت نہیں۔ اس سلسلے میں جو بھی حدیث وارد ہے وہ موضوع ضعیف ہے۔ پھر مصنف کتاب بغایۃ المستر شدین نے بعنوان ”فائدہ“ لکھا ہے:

”زیارت قبور یا تو صرف آخرت اور موت کو یاد دلانے کے لئے ہوتی ہے، دریں صورت قبروں میں مدفون اشخاص کی معرفت کے بغیر بھی قبروں کا دیکھنا مسنون ہے یاد عاکے لئے زیارت قبور ہوتی ہے۔ ایسی زیارت ہر مسلمان کی قبر پر مسنون ہے۔ پھر حصول برکت کے لئے کی جاتی ہے۔ لہذا اہل خیر کی قبروں کی زیارت مسنون ہے، کیونکہ اہل خیر کو اپنی برزخی زندگی یعنی قبر کے اندر لیئے لیئے بے شمار تصرف و برکات پہنچانے کا اختیار ہے۔“ اخ

میں کہتا ہوں کہ زیارت قبور کے سلسلے میں یہ تفصیل نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی کسی بھی حدیث میں نہ کوئی نہیں ہے۔ البتہ حضرت بریہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

«أَذْكُرْ نَهِيَّكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقُبُوْرِ فَقَدْ أَذْنَ لِمُحَمَّدٍ فِي زِيَارَةِ قَبْرِ أُمِّهِ فَزُورُوهَا فَإِنَّهَا تُذَكَّرُ الْآخِرَةُ۔»

”میں نے تمہیں زیارت قبور سے منع کر دیا تھا مگر میرے لئے اپنی ماں کی قبر کی زیارت کے لئے اجازت مل گئی ہے، لہذا تم بھی زیارت قبور کرو کیونکہ اس سے آخرت کی یادتا زہ ہوتی ہے۔“

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی ماں کی قبر کی زیارت کی تور و پڑے اور آپ ﷺ کے آس پاس والے لوگ بھی روپڑے۔ پھر آپ نے فرمایا کہ میں نے اپنی والدہ کے لئے دعاۓ استغفار کی اجازت اللہ سے طلب کی تھی، مگر اس کی اجازت نہیں ملی۔ البتہ اس کی قبر کی زیارت کی اجازت مل گئی، لہذا تم بھی قبروں کی زیارت کرو۔ (رواہ الجماعتہ)

پہلی حدیث میں نہ کوئی ہے کہ زیارت قبر آخرت کی یاد دلاتی ہے، اور دوسری میں ہے کہ موت

کی یاد دلاتی ہے، احادیث میں یہ مذکور نہیں کہ صالحین کی قبروں کی زیارت باعث حصول برکت ہے، جیسا کہ کتاب مذکور کے مصنف کا خیال خام ہے۔ مصنف کے اس قول پر غور کرو کہ ”اہل خیر کو اپنی قبروں میں لیئے ہوئے تصرفات و برکات کا اختیار حاصل ہے“

اس سے آپ کو معلوم ہو گیا ہو گا کہ قبر پرست لوگ کائنات میں تصرف اولیا کے معتقد کس طرح ہیں؟ اس سلسلے میں بدعتی علماء کے طویل مباحثہ ہیں۔

بلاشبہ کائنات میں اللہ کے علاوہ کسی اور کے لئے تصرف مانا واضح شرک ہے آدمی خواہ کتنے اونچے درج والا ہوموت کے بعد اس کے اندر تصرف عمل نہیں رہ جاتا۔

حدیث صحیح میں ہے کہ ”آدمی جب مر جاتا ہے تو اس کا سلسلہ عمل ختم ہو جاتا ہے۔ اس کو صرف تین باتوں سے فائدہ پہنچ سکتا ہے

اس نے کوئی صدقہ جاریہ کیا ہو، کوئی علمی کام کیا ہو جس سے لوگ نفع انداز ہو رہے ہوں۔ اس کا کوئی صالح لڑکا ہو جو اس کے لئے دعاۓ خیر کرتا ہو۔“

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَمَا يَسْتَوِي الْأَخْيَاءُ وَلَا الْأَمْوَالُ إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَنِ يَشَاءُ وَمَا أَنْتُ بِمُسْمِعٍ مِّنْ فِي بَشَّرٍ كَمَا يُنَزِّلُ مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ مَا يَرِيدُ  
الْقُبُوْرُ“ ۱۵۲ (فاطر، آیہ: ۱۵۲)

فقہائے متاخرین کی تحریر کردہ جن لغویات سے ہم واقف ہیں، اگر ان سب کا تذکرہ کرنے لگیں تو مستقل کتاب تیار ہو جائے گی، لیکن ہمارا مقصد صرف بعض مثالیں پیش کرنا ہے، جن کو حواشی و شروح میں بعض فقہائے قلم بند کر رکھا ہے۔

ان لغوطرابیوں نے بدعاں کی اشاعت اور بدعاں کی طرف لوگوں کو ترغیب دلانے میں اضافہ کیا ہے۔

میں نے اس کتاب میں عقائد و عبادات کے سلسلے کی بہت ساری بدعاں کا ذکر کر دیا ہے، اور خاتمہ کے موقع پر مکمل وہ ضعیف احادیث کا اچھا خاصاً تذکرہ آئے گا (و بالله التوفیق)۔

جن لوگوں نے (بری نیت سے) بدعاں ایجاد کیں، مثلاً شہادت حسین بن علی رضی اللہ عنہما کے سینکڑوں سال بعد اہل بیت کا ماتم تو اس کی غرض مسلمانوں میں تفریقہ اور شیعہ و سنی کے درمیان

دارہ اختلاف کی توسعہ ہے۔ کیونکہ اس تدیر سے وہ صحابہ کرامؐ خصوصاً حضرت عمر فاروق، عمرو بن العاص اور معاویہ ابن ابی سفیان رضی اللہ عنہم پر زبان سب وشم دراز کرتے ہیں۔ وہ اپنے عوام سے کہتے ہیں کہ حضرت حسینؑ کو ابن زیاد نے یزید کے حکم سے قتل کیا تھا اور یزید کو امیر معاویہؓ نے اپنا ولی عہد بنایا تھا اور اپنی وفات کے بعد اسے خلیفہ بنانے کے لئے بیعت لی تھی اور امیر معاویہؓ کو حضرت عمرؓ کو حضرت ابو بکرؓ نے شام کا گورنمنٹر کیا تھا اور حضرت عثمانؓ نے انہیں اس منصب پر برقرار رکھا تھا اور حضرت عمرؓ کو حضرت ابو بکرؓ نے اپنے بعد خلیفہ بنایا تھا۔ لہذا سب کے سب عن طعن کے مستحق ہیں۔ یہی سبب ہے کہ یہ لوگ اہل بیت کا بدلہ لینے کے خیال سے صحابہ کرامؐ کو گالیاں دیتے اور ان پر عن طعن کرتے ہیں۔

اہل بیت کے لئے ماتم پرستی کا دوسرا مقصد یہ ہے کہ اس مذہب کے ہاتھی اول کا اس مذہب کی تائیں سے مقصد یہ تھا کہ صحابہ کرامؐ کی تکفیر کی جائے اور حضرت علیؓ کی محبت کا دم بھرا جائے اور دوسروں سے بیزاری رکھی جائے۔ اس طرح مسلمانوں کے درمیان تفریقہ پڑے اور دین کی بنیادیں منہدم ہوں، کیونکہ جس دین کو سید الاتام محمد صلی اللہ علیہ وسلم لے کر آئے، جس کو اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں اور رسول اللہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی قولی، فعلی و تقریری احادیث کے ذریعہ مشروع کیا۔ اس دین کو اور قرآن و سنت کو ہمارے سامنے نقل کر کے پیش کرنے والے صحابہ کرامؓ ہیں اور جب یہ ثابت ہو جائے کہ نعمۃ باللہ یہ صحابہ کرامؐ کا فرد و فاسق ہیں اور کافروں فاسق کی نقل و روایت معتبر نہیں تو مقتبہ یہ نکلا کہ صحابہ کرامؐ سے منقول شدہ قرآن و احادیث ساقط الاعتبار ہیں۔ (نعمۃ باللہ من ذلك)

ان بدعاویت سے نکلنے والے نتائج مذکورہ اور برے مقاصد کو بہت سے شیعہ سمجھتے نہیں بلکہ ان کے نزدیک یہ بدعاویت ہی دین ہیں، جن سے اللہ کا تقرب حاصل ہوتا ہے۔ چنانچہ تم دیکھو گے کہ شیعہ تفسیر کے ساتھ دعا کرتے ہوئے صحابہ کرامؐ پر لعنت کرتا ہے اور کہتا ہے کہ ”اے اللہ قریش کے دونوں بتوں طاغوتوں اور دیوتاؤں پر لعنت بھیج جنہوں نے اہل بیت پر ظلم ڈھائے اور خلافت کا حق چھینا۔“ یہی دعا ہے جو شیعوں کی کتاب مفتاح الجہان میں مذکور ہے۔

کوئی شک نہیں کہ اس دعا کا اختراض کنندہ اس کتاب کا مصنف اللہ رسول پر ایمان نہیں رکھتا تھا۔ کیونکہ کسی بھی عاقل کو یہ شک نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہم کو اپنیں پر لعنت بھیجنے کا پابند نہیں بنایا

حالانکہ وہ اللہ کی نافرمانی اور اظہار تکبیر کرنے والا سب سے پہلی مخلوق ہے اس کی بابت ارشاد ربانی ہے کہ:

وَإِنْ عَلَيْكَ لَعْنَتٌ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ ۝  
[ص، آیہ: ۸۷] رہے گی۔

پھر ابلیس کے علاوہ دوسروں پر لعنت بھیجنے کا مکلف بھلا اللہ تعالیٰ لوگوں کو کیوں بنائے گا؟ لیکن اسلام اور نبی میرا سلام ﷺ و صحابہ کرام ﷺ سے بعض وعداوت ان معاندین حق کے اعضا سے پھوٹ پھوٹ کر نکل رہی ہے۔ اس کے باوجود یہ حب رسول کا مظاہرہ کرتے ہیں، مگر جوان لوگوں کے اعمال پر غور کرتے گا کہ صحابہ کرام ﷺ کی تکفیر کرتے ہیں، ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہؓ پر بہتان لگاتے ہیں وہ سمجھ جائے گا یہ لوگ دین سے دور ہیں اور امام المرسلین محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر بھی طعن کر رہے ہیں۔ کیونکہ اگر رسول ﷺ خود پاکیزہ ہوتے تو اپنے لئے پاکیزہ اصحاب و ازواج منتخب کرتے۔ یہود سے پوچھا گیا کہ موئی علیہ السلام کے بعد سب سے زیادہ اچھے لوگ کون ہیں؟ یہود نے کہا کہ حضرت موئیؓ کے اصحاب سب سے اچھے ہیں، نصاری اور عیسائیوں سے یہی سوال کیا گیا تو انہوں نے کہا کہ حضرت عیسیٰؓ کے بعد سب سے اچھے لوگ عیسیٰؓ کے اصحاب ہیں۔ روافض اور شیعوں سے یہ سوال کیجئے کہ سب سے بدرین لوگ کون ہیں؟ تو جواب دیں گے کہ محمد ﷺ کے صحابہ کرام ﷺ ہیں۔ (العياذ بالله)

الحاصل اس قسم کی بدعات شنیعہ مثلاً ماتم الہ بیت، صحابہ کرام ﷺ کی تکفیر اور ان پر سب و شتم اور امام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہؓ پر بہتان طرازی کا واحد مقصد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر برہ راست طعن و تشنیع ہے۔ اسی طرح اس کا مقصد قرآن مجید پر بھی طعن ہے اور اس کا مقصد دین کو منہدم کرنا بھی ہے خواہ وہ اعتراف نہ کریں۔ رافضی عوام اور متوسط درجے کے طلباء شیعہ ان باقیوں کے مفرکا اور اک نہیں کرپاتے۔ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو صراط مسقیم پر چلاتے۔ (لہیں)

### فرقہ باطنیہ

جنہوں نے دین کو منہدم کرنے اور قرآن و شریعت کے احکام کی تاویلات کی غرض سے بدعات ایجاد کی ان میں باطنیہ فرقہ کے لوگ ہیں۔ انہوں نے دین کو دھونوں میں تقسیم کر دیا اظاہرو

باطن جیسا کہ ہمارے استاد شیخ احمد نور بن عبد اللہ نے کہا:

وَأَغْتَقُدُوا بِأَنَّ لِلْقَرْآنَ

ظَهَرًا وَبِطَنًا وَالْمَرَادُ الثَّانِي

باطنی رونف کا اعتقاد یہ ہے کہ قرآن کے ظاہری اور باطنی دو طرح کے معانی و مطالب ہیں

اور قرآن کا معنی مقصود باطنی معانی ہیں۔

ان کی جوتاویلات بالطلہ احکام شرعیہ کو ساقطہ قرار دینے والی ہیں، ان میں سے ایک ان کا یہ

قول ہے کہ رضو<sup>۱</sup> کا معنی امام کی محبت ہے اور اس کا مطلب یہ ہے کہ امام اعظم کی متابعت کی

جائے اور امام اعظم سے ان کی مراد ان کا اپنا امام ہے جو کفری بدعاں میں ان کا پیشوائے یا پھر اس

سے مراد امام منتظر یعنی مهدی موعود ہیں۔ یہ لوگ کہتے ہیں کہ تم کا مطلب یہ ہے کہ امام اعظم کی

عدم موجودگی میں اس کے نائب یا قائم مقام کی اطاعت کی جائے اور عشیل کا مطلب یہ ہے کہ

معاہدہ کی تجدید کی جائے اور روزہ کا مطلب یہ بتلاتے ہیں کہ مفسدہ پور باتوں سے باز رہا جائے

اور ان باطنیہ نے زکوٰۃ کی تاویل کر کے اس کا مطلب یہ بیان کیا کہ اس سے تزکیہ نفس مراد ہے۔

اور کہا کہ جنت کا مطلب جسمانی راحت اور جہنم کا معنی جسمانی مشقت ہے۔ اسی طرح یہ

لوگ نہ قیامت پر بیان رکھتے ہیں نہ جزا سن اپر ہی ان کا بیان ہے، ہمارے استاد محترم نے فرمایا

لَمْ يَؤْمِنُوا بِالْحَسْرِ وَالْقِيَامَةِ

ابْرَحْ لِهِمْ بِالْوَيْلِ وَالنِّدَاءِ

”یہ رونف باطنیہ حشر اور قیامت پر بیان نہیں رکھتے، ان کے لئے قیچی ترین خرابی و ندامت

ہے۔“ باطنیہ کا شمار غالی شیعوں میں ہوتا ہے، غالی شیعوں کے اخبارہ فرقے ہیں جن میں پہلا فرقہ

سبائی ہے جو حضرت علی بن ابی طالب کی الہیت کے معتقد ہیں۔ ہمارے استاد محترم نے کہا:-

قَالَ أَمَا مِهْمَمٌ عَبْدِ بْنِ سَبَّا

إِنَّ الْأَلْهَةَ لَعَلَىٰ فَابْنِي

۱ ان کا عقیدہ ہے کہ نماز سے مراد نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات ہے کیونکہ قرآن بتاتے۔ ان الصُّلُوةُ تَنْهَىُ الْفَحْشَاءَ

وَالْمُنْكَرُ (سورہ العنكبوت، آیہ: ۳۵) بے شک نماز بے حیائی اور برے کا مول سے رہتی ہے۔

اور ان باتوں سے روئے والے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ ان باتوں سے روئے والا اللہ ہے

مگر نماز کی طرف اس کی نسبت مجازی طور پر کی گئی ہے۔

”سماں یوں کے امام عبید بن سبانے حضرت علیؓ سے کہا کہ آپ اللہ ہیں مگر حضرت علیؓ نے اس بات سے انکار کیا۔“

### قالَ عَلَىٰ لِمْ يَمْتَ وَمَا قُلَ

**بِلِ الْقَيْلِ مِنْ بِشَكْلِهِ شَكْلٌ**

”اور سماں یوں کا کہنا ہے ہے کہ علیؓ نہ مرے نہ قتل کے گئے بلکہ انہیں کا ہم شکل ایک دوسرا شخص قتل ہوا۔“

جن لوگوں نے یہ کفری مذاہب ایجاد کئے مثلاً سبائی و باطنی مذاہب۔ انہی میں سے قرامط، فسیریہ، درزیہ، بابیہ، بہائیہ، کاملیہ، خطابیہ، آغا غانمیہ اور اسماعیلیہ فرقے اور مذاہب بھی پیدا ہوئے ہیں؛ ان مذاہب کے موجودین کا واحد مقصد دین اسلام کا انہدام تھا۔ وہ اس لئے کہ انہوں نے جب اسلام کی قوت اور اس کی حریت اگنیز فتوحات دیکھیں کہ قیصر و کسری اور فراعنة کا خاتمه کر دیا گیا تو انہوں نے دل میں سوچا کہ جس دین اسلام نے ہمارے مذاہب اور ہماری عزت اور بادشاہوں کی شان و شوکت کا خاتمه کر دیا ہم اس سے جنگ کی طاقت نہیں رکھتے۔ پھر آؤ ہم ان سے براہ راست جنگ کرنے کے بجائے دوسرے ذہنگ کی جنگ کریں۔ وہ اس طرح کہ اسلام کا البارہ اوزھ کرائی کی بدعتات ایجاد کریں جن کے ذریعہ اسلام کا خاتمه کر دیں۔ چنانچہ ان لوگوں نے ایسی مکروہ کفریات کی چیزیں اختیاع کیں۔ جن کو شیطان نے اپنی وحی کے ذریعہ انہیں سکھلا یا تھا۔

برے مقصود وارادہ سے ایجاد کی جانے والی بدعتات میں وحدت الوجود اور ”الاتحاد“ کی بدعتات بھی ہیں۔ اتحاد کا مطلب یہ ہے کہ اللہ واحد کسی مخلوق رسول یا ولی کے اندر حلول کرتا ہے یعنی کہ اللہ انسانی شکل میں اوتار لیتا ہے۔ کیا اس کفر سے بھی بڑھ کر کوئی کفر ہو سکتا ہے؟ وحدت الوجود کا مطلب یہ ہے کہ کائنات کی ساری چیزیں مثلاً پھاڑ، دریا، سمندر اور حیوانات سب کے سب (نَعْوَذُ بِاللَّهِ) اللہ ہیں۔

ان دونوں نیادی نظریات یا بالفاظ دیگر دونوں فاسد عقائد کفریہ کو بہت سے روئسا صوفیا، اور اقطاب لوگ اپنادین و ایمان قرار دیے ہوئے ہیں مثلاً ابن عربی المعروف بشیخ اکبر محی الدین مصنف کتاب فتوحات مکید وغیرہ، منصور حلائق اور ابن الفارض۔ مزید تفصیل بدعتات صوفیہ کے

تذکرہ میں عنقریب آرہی ہے۔

قانون سازی میں مقام سنت سے ناواقفیت و جہالت کا معاملہ یہ ہے کہ اگر اصول حدیث سے ناواقفیت ہو جس پر حدیث کو صحیح و مقبول اور غیر صحیح و مردود قرار دیے جانے کا دار و مدار ہے۔ تو اصول حدیث کی یہ ناواقفیت وضع حدیث پر آمادہ کرتی ہے۔ نیز ایسی چیزیں داخل سنت ہو جاتی ہیں جو سنت نہیں ہوتیں اور سنت سے ثابت شدہ بالتوں کی مخالفت بھی اس سے لازم آتی ہے۔ شریعت میں مقام سنت سے ناواقفیت یعنی طور پر کتاب و سنت کی حدود و ذرا رہ سے خروج کا باعث بنتی ہے۔

متعدد قرآنی آیات اور صحیح احادیث نبویہ ﷺ اس مفہوم کی موجود ہیں مثلاً فرمان الہی ہے:

إِنَّمَا تُنْزَلُ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ      تم لوگ اس کی پیروی کر جو تمہاری طرف تمہارے  
وَلَا تَنْسِيُوا مِنْ ذُونِهِ أُولَيَاءَ قَلْبِكُمْ      رب کی جانب سے نازل کیا گیا ہے اس کے علاوہ  
دوسرے دوستوں کی پیروی مت کرو۔ تم لوگ بہت کم  
مَآتِدَّ كُرُونَ ۝

[الاعراف، آیہ: ۳] نصیحت پذیر ہوتے ہو۔

فَلْيَخُذِ الَّذِينَ يُحَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ      جو لوگ حکم نبی ﷺ کی مخالفت کرتے ہیں وہ  
تُصِّيهِمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِّيهِمْ عَذَابَ أَيْمَمْ ۝      ہوشیار ہیں کہ کہیں بتلانے فتنہ ہو جائیں یا  
[النور، آیہ: ۲۳] پھر کہیں انہیں دردناک عذاب نہیں جائے۔

صحیح حدیث نبوی ﷺ میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

«إِذَا أَمْرَتُكُمْ بِأَمْرٍ فَاتُوا مِنْهُ مَا أَسْتَطَعْتُمْ وَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوهُ۔»

”جب تم کو کوئی حکم دوں تو حتی الامکان اسے انجام دو اور جب کسی چیز سے منع کروں تو اس سے باز رہو۔“

مقام سنت سے ناواقفیت کے سب سنت کے مقابلہ میں اہل بدعت جو موقف رکھتے ہیں، اس کے اعتبار سے ان کی دو قسمیں ہیں:

ایک قسم کے لوگ قرآن مجید کے علاوہ دوسری چیزوں یعنی احادیث نبویہ ﷺ وغیرہ کو مانتے سے اجمالی اور تفصیلی ہر اعتبار سے انکار کرتے ہیں۔

دوسری قسم کے لوگ صرف اخبار آحاد کے مکر ہیں۔ قرآن مجید کے علاوہ تمام سنتوں یا اخبار

آحادیا مستقل حکم رکھنے والی احادیث کے انکار کا نظریہ ① اور اس کی تاریخ پر اپنی ہے اس نظریہ کو

❶ مغلولہ تجھیہ، خوارج اور شیعہ نے بعض احادیث صحیحہ کا انکار اس زعم باطل کے تحت کرو دیا کہ یہ عقل کے مطابق نہیں ہیں۔ مثلاً آخرت میں دید اور الہی، ہرات کو آسمان دینا کی طرف نزولی الہی اور نیز ان و پل صراط سے تنقیح احادیث کا ان فرقوں نے انکار کیا۔

احادیث آحاد کو رد کرنے پر اپنی بدعت سب کے سب، ہم زبان و ہم آواز ہیں، اس ہم آنکھی کے باوجود ان کے درمیان باہم اختلاف مذہب بھی ہے اور اشاعر و نیز بہت سے علمائے زمانہ ان مذکورین حدیث کے ساتھ اس معاملہ میں اتفاق رکھتے ہیں کہ عقائد کے سلسلے میں اخبار آحاد کو جوت نہیں بنائتے اس شبکی بنا پر کہ اخبار آحاد مفید نہیں ہیں اور حق کے بالمقابل فتن سے کام نہیں چل سکتا۔

نیزان کا نظریہ ہے کہ عقائد کے سلسلے میں صرف قطعی اور تیقینی دلائل قول کئے جاسکتے ہیں گویا یہ لوگ یا تو جانتے نہیں یا پھر تجاذب عارفانہ سے کام لیتے ہیں کہ عقائد اور فروعی احکام میں کوئی فرق نہیں جس طرح فروعی احکام میں احادیث آحاد کو جوت بنایا جاتا ہے اسی طرح عقائد میں بھی انہیں قابل جوت بنائتے ہیں۔ بہت سے نظریے احادیث کی جویں اور ان کے مفید ہونے کے ثبوت میں رسائل لکھتے ہیں۔

مولانا مودودی (بائی جماعت اسلامی) نے ماہنامہ البلاغ شمارہ ۲۰۹ ذی قعدہ ۱۴۲۰ھ میں کہا کہ تیر ہویں صدی بھری کے شروع ہوتے ہی فتنہ انکار حدیث کے قالب میں نئی زندگی پیدا ہو گئی۔

یہ فتنہ عراق میں پیدا ہوا تھا اور ہندوستان میں آ کر جوان ہوا۔ ہندوستان میں اس فتنے کی ابتداء سر سید احمد خان اور مولوی چراغ علی کے ذریعہ ہوئی۔ پھر اس کے سریل عبد اللہ چکرالوی ہوئے۔ پھر اس کے علم بدار مولوی احمد الدین امرتسری ہوئے۔ اس کے بعد مولوی اسلم چراغ پوری آگے ہڑھتے اور آخر میں اس کی قیادت نام احمد پوریز نے سنگھی جو مظلالت کے آخری دہانے پر پہنچ گئے۔

غلام احمد پوریز ہمارا معاصر ہے پاکستان میں زندہ موجود ہے (اب فوت ہو چکا ہے)۔ ضلالت و کفر اور جھوٹ پھیلانے میں بہت سرگرم ہے۔ اپنے نظریات تقریروں کے ذریعہ پھیلاتا ہے۔ انہیں ضبط تحریر میں لا کر رینڈیو کے ذریعہ نشر کیا جاتا ہے۔ اس شخص کی تصنیف کردہ کتبیں ہیں اور اس کے تبعین و پیروکار بھی ہیں۔ قرآن مجید کی ایک تفسیر بھی اس نے لکھی ہے جو اس کے کافر انظہری کے مطابق ہے میرے بعض تلامذہ و اصحاب نے بتایا کہ اس کے تکریر پر عمل کر کے بہت سے لوگ گمراہ ہو چکے ہیں اس کے ساتھ علمائے اہل حدیث اور بعض احناف کی صفت آرائیاں اور عکشیں بھی ہوئیں۔

غمز معلوم ہوتا ہے کہ اس کو معاذین اسلام کی طرف سے خارجی مدد و مطہری رکھتی ہے۔ یہ معاذین اسلام اسی گروہ شخص کو مادی مدد کے ذریعہ غذا پہنچاتے ہیں تاکہ پوری قوت کے ساتھ جو چاہے شائع کرے۔ (بات اُنکے صفحہ پر)

شانہ تقدیم بنانے والے سب سے پہلے امام محمد بن ادریس شافعی مولود ۱۸۰ ہجری و متوفی ۲۰۳ ہجری ہیں جنہوں نے اس نظریہ کا کھوٹا پن اور اس کے پیدا کردہ شبہات ظاہر کر دیئے ((کتاب الام)) کے جزء جماعت علم میں ایک خاص فصل امام شافعی نے قائم کی ہے۔ اس فصل

(گزشتہ سے پوست)

لیکن اہل حق کے پاس مالی و مادی، مسائل کمزور ہیں ان کی کتابیں اور مقالات عام طور پر صرف ان کے تبعین میں محصور رہتے ہیں۔ مثکرین حدیث کا یہ فرقہ یہود و نصاریٰ سے بھی زیادہ مسلمانوں کے حق میں خطرناک ہے کیونکہ یہ لوگ اسلام اور قرآن کی خدمت کے نام پر اپنے کفر کی اشاعت کرتے ہیں۔

یہ بات کتاب و سنت اور عقل و نقل سے ثابت ہے کہ جس نے سنت نبویہ کا انکار کیا اس نے اللہ عظیم کے ساتھ کفر کیا اور اس نے اصول و فروع دونوں امور میں اجماع امت کے خلاف مخصوص نیادیں ایجاد کیا۔ مثلاً ان کا کہنا ہے کہ دن بھر میں صرف تین وقت کی نمازیں پڑھنی فرض ہیں عبادت کے معاملہ میں جیسا کہ میں نے شاہی مثکرین حدیث بہت سی تفصیلی باتیں کہتے ہیں جن کی تفاصیل پر میں واقف نہیں ہو سکا۔ حکام اور علمائے اسلام پر اس فرقہ کے خلاف جہاد واجب ہے کہ ان کفار کے بالقابل سرگرم رہیں اور سنت کی حمایت اور مثکرین حدیث کی تردید میں لکھی گئی کتابوں کی ترویج میں کوشش رہیں اور عربی و غیر عربی زبانوں کے جانے والے مبلغین کو اس کذاب گمراہ کے فتنے سے سد باب کے لئے بچتیں۔ بخدا! ان لوگوں کے خلاف جہاد یہ سائی مبلغین اور اسلاف کے خلاف لڑنے والوں سے جنگ سے کم نہیں ہے کیونکہ اسلام کے کھلے ہوئے دشمنوں سے کوئی دھوکا نہیں کھا سکتا مگر ان مثکرین حدیث سے کتاب و سنت کے وہ پڑھنے والے لوگ دھوکا کھا جاتے ہیں جو گھر اعلیٰ نہیں رکھتے قدیم و جدید ہر دور میں ان مثکرین حدیث کی مخلاتوں کا پرده علمائے اسلام نے چاک کر دیا ہے۔

عقائد کے معاملہ میں اخبار آحاد کردار کرنے کا نظریہ اگرچہ بہت سے لوگوں کا ہے مگر یہ باطل نظریہ ہے جس سے بہت سارے عقائد اور فروعی مسائل باطل قرار پاتے ہیں۔ اس سے بھی انکار حدیث کا دروازہ کھلتا ہے۔ کیونکہ اخبار آحاد بھی سنت کی ایک قسم ہے۔ بلکہ اکثر ختنیں اخبار آحاد ہیں، لہذا جو لوگ اخبار آحاد کے مثکر ہیں وہ لوگ خبر متواتر کے انکار میں بھی پیش جاتے ہیں اور سنت کریمہ کا خاتمه کر دیتے ہیں۔

بس طرح کوئی شخص نے ”تيسیر الوہیں فی الاتقاء بالصحیحین“ نامی کتاب لکھی ہے، جس کا ظاہری حصہ رحمت ہے اور باطنی حقیقت میں باطل ہے، کیونکہ صحیحین کے علاوہ دوسری سنتوں اور احادیث کی فتنی بھی فتنہ انکار حدیث تک پہنچا لی ہے۔

میں امام شافعی رض نے ایک ایسے آدمی کے ساتھ اپنے مناظرہ کا ذکر کیا ہے جو اپنے ہم مذہب لوگوں کے نزد ہی علم کا علم رکھنے کی طرف منسوب تھا یہ نہاد۔ عالم اور اس کے ہم مذہب روحانیت کا نظریہ رکھتے تھے۔ لیکن امام شافعی رض نے ان لوگوں کے شبہات کو توڑ کر کھدیا۔

صدیوں سے یہ نظریات اہل حق کے خوف سے روپوش ہو گئے تھے، مگر تیر ہوں صدی بھری میں یہ باطل نظریات ہندوستان اور پاکستان میں دوبارہ ظاہر ہو گئے۔ چنانچہ ہندوستان و پاکستان میں ایک فرقہ منکرین حدیث کا پیدا ہو گیا جو اہل قرآن کھلاتا ہے اور ہندوستان سے یہ نظریات بعض عربی ممالک مثلاً مصر و لیبیا میں بھی داخل ہو گئے۔

ڈاکٹر مصطفیٰ سباعی رض نے اپنی کتاب ”السنۃ و مکاناتها“ کے باب فصل ۱۱ میں ذکر کیا ہے: ہمارے اس زمانہ میں جن لوگوں کو فن حدیث سے لگاؤ نہیں ہے ان میں سے بعض لوگ انکار حدیث کے درپے ہیں۔ سید رشید رضا کے مجلہ المنار کے دو شماروں میں ڈاکٹر توفیق صدقی کے دو مقالے شائع ہوئے ہیں جن میں ”الاسلام ہوا القرآن وحدہ“ کے عنوان سے اس نظریہ کا اعلان کیا گیا ہے۔ (ملاحظہ ہو مجلہ المنار شمارہ ۷، ۱۲)

ڈاکٹر مصطفیٰ سباعی نے ان مقالات کے شبہات کا ذکر کیا پھر ان کی تردید کی۔

اس آخری دور میں اس گمراہ کن نظریہ کا حامل لیبیا کا یہ رمعم قدما فی ہو گیا اور اس نے پوری طرح ترک سنت اور صرف قرآن ماننے کا اعلان کر دیا۔ اس کفری نظریہ کو اس شخص نے جبراً و قهراً اپنے ملک پر مسلط کیا اور حدیث و سنت کی بہت ساری کتابیں جو اسے مل سکیں نذر آتش کر دیں اور حدیث و نقد کی کتابیں پڑھنے پر پابندی لگادی۔

اللہ تعالیٰ اس سے وہ معاملہ کرے جس کا وہ مستحق ہے، آ میں۔ لیبیا میں رہنے والے میرے معتبر و معتمد اصحاب میں سے بعض لوگوں نے مجھے یہ بات بتلائی ہے حتیٰ کہ میرے دوست نے کہا کہ میں جس مسجد میں نماز پڑھتا ہوں، اس کے مقابلے لوگ فرض نمازوں سے متعلق سنن موكدہ والی نمازوں تک نہیں پڑھتے وہ صرف فرض نمازوں پر اکتفا کرتے ہیں۔

**جیت حدیث کے منکرین اور قرآن کو کافی سمجھنے والوں کے شبہات**

پہلا شبہ: منکرین حدیث کا کہنا ہے کہ قرآن مجید میں ہر چیز کی وضاحت ہے اس لئے اس کے علاوہ کسی دوسری چیز کی حاجت نہیں ہے۔ ارشاد الہی ہے کہ:

وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الِكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ۔ اور ہم نے آپ پر کتاب (قرآن) نازل [النحل، آیہ: ۸۹] کی ہے جس میں ہر چیز کی وضاحت ہے۔

نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

مَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ۔ ہم نے کتاب میں کوئی چیز بیان کرنے میں کمی نہیں کی ہے۔ [الانعام، آیہ: ۳۸]

**حوالہ** اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ سنت قرآن مجید کی تفسیر و توضیح ہے کبھی کبھی مستقل حکم

بھی دیتی ہے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الِكِتَابَ لِتُبَيَّنَ میں کی نہیں کی ہے۔ ہم نے آپ ﷺ کی طرف ذکر (قرآن مجید) نازل کیا تاکہ آپ ﷺ لوگوں کی طرف نازل شدہ اس قرآن کی سب کے سامنے وضاحت کر دیں۔ تاکہ یہ لوگ یَقْنَعُونَ ۝ [النحل، آیہ: ۳۲] سوچیں سمجھیں۔

سنت پر عمل دراصل قرآن ہی پر عمل ہے اور اس کی توجیہ کی اتباع ہے، پھر سنت بسا اوقات آیات قرآنیہ کی مراد کو واضح کرتی ہے۔ اس کے بغیر قرآن کا سمجھنا ناممکن ہے اور سنت کو چھوڑ کر صرف قرآن پر عمل کرنا آسان نہیں رہ جائے گا۔

مثلًا قرآن مجید میں مطلقاً نماز پڑھنے کا حکم ہے اور سنت نے اس معاملہ میں جائزہ عورتوں کو خارج کر دیا ہے یعنی کہ یہ عورتیں حالت حیض میں نماز نہ پڑھیں، سنتوں سے ہی نماز کی رکعتوں کی تعداد اور ادائیگی کی کیفیات کی تحدید ہوتی ہے۔

قرآن مجید میں مسلمانوں کے مابین علی الاعوام میراث کے احکام ہیں۔ لیکن سنت نے مقتول کی میراث قاتل کو دینے سے منع کر دیا ہے۔

صحیح حدیث میں ہے کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہیں نے کہا کہ جب یہ قرآنی آیت نازل ہوئی۔ وَلَمْ يَلْبُسُوا آئِمَانَهُمْ بِظُلْمٍ [الانعام، آیہ: ۸۲] جنہوں نے اپنا ایمان ظلم سے داغ دار نہیں بنایا۔

بِدَهَاتِ الرَّأْنِ كَا شَرِيعَىٰ پُو شَارِمَ  
تو صحابہ کرام ﷺ نے عرض کیا کہ ہم میں سے کون ہے جو ظلم نہ کئے ہو؟ اس پر یہ آیت نازل  
ہوئی کہ:

إِنَّ الشَّرِكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ۔ [لقن، آیہ: ۱۳] بے شک شرک ظلم عظیم ہے۔  
یعنی کہ ظلم سے یہاں مراد شرک ہے جو بخشانہ جائے گا۔

اسی طریقہ پر صحابہ کرام ﷺ نے ہر اس شبہ کا جواب دیا ہے، جس کو ایسے بعض لوگوں نے پیدا  
کر کھاتا ہجوسنت سے ثابت ہونے والے کسی حکم کا انکار کرتے تھے۔

حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ اللہ نے گودنے والی اور گدوانے والی عورتوں سفید  
بالوں کو اکھاڑنے والی عورتوں اور بناوٹی حسن کے لئے دانتوں کو رکڑ کر الگ الگ باریک بنوانے  
والی عورتوں پر لعنت کی ہے۔

قرآن مجید پڑھی ہوئی ایک عورت نے کہا جس کا نام ام یعقوب تھا کہ آپ کیا کہہ رہے ہیں،  
یہ بات قرآن مجید میں کہیں نہیں ہے؟ ابن مسعود رضی اللہ عنہ نے کہا کہ جس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
نے لعنت پہنچی ہو میں کیوں نہ اس پر لعنت پہنچیوں؟ یہ بات تو قرآن مجید میں موجود ہے خاتون نے  
کہا میں نے پورا قرآن پڑھ دالا ہے مگر یہ بات مجھے کہیں نہیں ملی۔ ابن مسعود رضی اللہ عنہ نے کہا اگر تم  
نے قرآن مجید پڑھا ہے تو اس میں یہ آیت موجود ہے:

وَمَا أَنْكُمُ الرَّؤْسُولُ فَخُلُودُهُ وَمَا نَهَكُمُ عَنْهُ  
رسول ﷺ جو کچھ تم کو دیں اس پر عمل کرو  
فَأَنْتُهُوا۔ [الحشر، آیہ: ۷]

امام حسن بصری سے مردی ہے کہ حضرت عمران رضی اللہ عنہ بن حصین ابو نجید صحابی سنت نبوی ﷺ  
بیان کر رہے تھے کہ ایک آدمی نے کہا کہ آپ ہم سے قرآن بیان کیجئے۔ اس شخص سے حضرت  
عمران رضی اللہ عنہ نے کہا، تم اور تمہارے اصحاب قرآن مجید پڑھتے ہو کیا تم نماز اور اس کی تمام حدود کو  
قرآن سے بیان کر سکتے ہو؟ کیا تم قرآن سے سونے اونٹ گائے اور تمام اقسام مال کا نصاب  
زکوٰۃ بیان کر سکتے ہو؟ لیکن تم کو کچھ باتیں یاد ہیں اور کچھ نہیں ہیں۔

پھر حضرت عمران رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی اس طرح زکوٰۃ فرض  
کی ہے۔ اس آدمی نے حضرت عمران رضی اللہ عنہ کو دعائے خیر دیتے ہوئے کہا کہ آپ نے مجھے ایمانی  
زندگی بخشی اللہ آپ کو زندہ رکھے۔ امام حسن بصریؑ نے کہا کہ وہ آدمی فقہائے مسلمین سے ہو کر مرا۔

(مستدرک حاکم ص ۱۰۹ ج ۱ سنن ابن داود مع شرح ساعتی ص ۲۲۲ ج او صحیح الحاکم و الفره)

**حوالہ** منکرین حدیث کی طرف سے پیش کی گئی آیت مافرطنا فی الكتاب من شنی کا جواب یہ ہے کہ یہاں پر کتاب سے مراد وحی محفوظ ہے جس کی دلیل اس آیت کا سیاق سباق ہے اس آیت کے شروع میں یہ ہے:

وَمَا مِنْ ذَايْبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا طَنِيرٌ  
يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أَمْمَّ امْتَأْلَكُمْ مَافَرَطَ  
فِي الْكِتَبِ مِنْ شَنِيْءٍ .

[الانعام، آیہ: ۳۸]

زمین پر چلنے والا ہر جاندار یا بازو سے اڑنے والا ہر پرنہ تمہاری طرح خلوق ہیں ان میں سے کسی کا ذکر کتاب کے اندر کرنے میں ہم نے کوئی کم نہیں کی ہے۔

اگر ہم فرض کر لیں کہ یہاں کتاب سے مراد قرآن ہی ہے تو اس کا وہی جواب ہے جو پہلے شبہ کے جواب میں دیا گیا ہے، یعنی کہ سنت پر عمل دراصل قرآن پر عمل ہے۔ کتاب کا لفظ قرآن و سنت دونوں کو شامل ہے۔

**تیسرا شہ: منکرین حدیث کی طرف سے کہا جاتا ہے کہ قرآن نے فرمایا ہے:**

﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْدِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ﴾ [الحجر، ۱۵، آیہ: ۹]

”ہم نے ذکر (قرآن مجید) کو نازل کیا ہے کہ اور ہم اس کی حفاظت کرنے والے ہیں: اس کا مفہوم یہ تکالا کہ قرآن کے علاوہ کوئی چیز یعنی حدیث محفوظ نہیں ہے۔

**حوالہ:** اس کا جواب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ذکر کو محفوظ رکھنے کا جو وعدہ کیا ہے وہ صرف قرآن پر مخصوص نہیں بلکہ اس سے مراد اللہ کی وہ شریعت اور دین ہے جس کو دے کر اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کو مبouth فرمایا ہے اور دین و شریعت عام چیز ہے قرآن و سنت سب پر مشتمل ہے، ہماری اس بات پر یہ قرآنی ارشاد دلیل ہے کہ:

فَاسْتَلِوْا أَهْلَ الدِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لَا يَعْنِي أَكْرَمْهُمْ عِلْمَ نَهْ هُوَ أَهْلُ ذِكْرٍ سَعْلَمُونَ

[الحل، آیہ: ۳۳]

اہل ذکر سے مراد اللہ کی شریعت اور دین کا علم رکھنے والے لوگ ہیں اور کوئی شک نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے جس طرح اپنی کتاب قرآن مجید کو محفوظ رکھا ہے اسی طرح سنت کو بھی محفوظ رکھا ہے اس نے سنت کے لئے ایسے علماء اور تیار کئے جو اس کی حفاظت کریں اور نقل و روایت کریں، درس و تدریس دیں اور صحیح و غیر صحیح کو ظاہر و واضح کر دکھائیں۔

ان علامے اس کا خیر میں اپنی پوری زندگیاں وقف کر دیں، اسانید کے ساتھ احادیث کی نقل و روایت میں بھاری مشتبئیں اٹھائیں، رواۃ حدیث اور مقبول و مردود ناقلين کی معرفت و تاریخ حاصل کی، صحیح، حسن، ضعیف، مرسلاً، معصل اور دوسری اقسام حدیث کی تمیز حاصل کی اور ایسی تمیز حاصل کی کہی بدعتی کے لئے ان پر تقدیم میں شبہ کی گنجائش باقی نہیں رہی یا جیت حدیث میں مجال شک نہیں رہ گیا، کوئی شک نہیں کہ سنت نبوی ﷺ کتب حدیث میں محفوظ و مدون ہو چکی ہے اس میں سے کوئی چیز باقی نہیں رہ گئی۔

تمام محدثین نے جن میں سرفہrst امام شافعی یعنی ہیں نے واضح طور پر بیان کر دیا ہے کہ تمام سنتیں عام اہل علم کے یہاں موجود ہیں اگرچہ کسی عالم کے مقابلہ میں دوسرے عالم کے پاس سنتوں کا علم زیادہ ہے۔

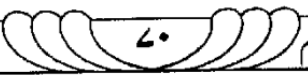
اگر تمام علام کے علوم جمع کئے جائیں تو سب احادیث و سنن یکجا ہو جائیں اور اگر ہر ایک عالم کا علم جدا رکھا جائے تو بعض احادیث و سنن جمع نہ ہو سکیں گی البتہ جو ایک جگہ نہ ہوں گی وہ دوسرے اہل علم کے پاس موجود ہوں گی۔ (الرسالة للإمام الشافعي ص ۳۲)

بلاشہ ہم مذکورہ بالاتفاق کو طور پر صحیح سمجھتے ہیں اور ہمیں اس پر یقین کامل ہے کہ نماز، زکوٰۃ، روزہ، حج، معاملات اور فرائض سے متعلق کوئی بھی حدیث نبوی ﷺ ضائع نہیں ہو سکی ہے بلکہ آپ کی فعلی و قوی و تقریری تمام احادیث مدون ہو کر جمع ہو گئی ہیں۔ اگرچہ مدد و میں و ترتیب کے طریقے مختلف ہیں اور مدلول کتابوں کے مراتب میں فرق ہے۔

حافظ ابن حزمؓ نے کہا :

”اہل لغت اور علامے شریعت میں سے کسی کو اس حقیقت سے انکار نہیں کہ اللہ کی جانب سے تمام وحی کردہ باقی نازل شدہ ذکر ہیں، لہذا پوری کی پوری وحی لیقینی طور پر اللہ کے محفوظ کر دینے سے محفوظ ہے؛ جس چیز کے محفوظ رکھنے کی ذمہ داری اللہ نے لے رکھی ہے۔ اس کے لئے یہ ضمانت و گارنٹی ہو گئی کہ اس میں سے کوئی چیز ضائع نہ ہو گی اور اس کی کوئی چیز محرف نہ ہو سکے گی اور اس کے باطل ہونے پر واضح دلیل نہ دی جا سکے گی۔ (السنة ومکاتبها بحواله احکام لا بن حزم)“

چوتھا شبهہ: مذکورین حدیث چوتھا شبهہ یہ پیش کرتے ہیں کہ حدیث کے اندر بہت سے جھوٹ شامل ہو گئے ہیں اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے اس بات پر دلالت کرنے والی احادیث مردودی ہیں

بدهات اور آن کا شرعی پوشنہ تم 

کہ حدیث جدت نہیں مثلاً ایک حدیث یہ مروی ہے کہ میرے بعد حدیث کی اشاعت ہو گی جو حدیث موافق قرآن ہو وہ تو میری حدیث ہے اور جو خلاف قرآن ہو وہ میری حدیث نہیں ہے۔ لہذا جو حدیث خلاف قرآن کسی جدید حکم کا اپنات کرے وہ حدیث نبوی نہیں رہی اور جو موافق قرآن ہو وہ مخصوص تائید کے طور پر ہے بذات خود کوئی حدیث جدت نہیں۔

دوسری حدیث یہ ہے کہ ”اگر تم سے ایسی حدیث بیان کی جائے جسے تم جانتے ہو اور مذکور نہیں سمجھتے، اس کی تم تصدیق کرو خواہ میں نے اسے کہا ہو یا نہ کہا ہو، کیونکہ میں معروف بات کہتا ہوں غیر معروف بات نہیں کہتا، لیکن اگر تم سے کوئی اسی حدیث بیان کی جائے جس سے تم آشنا نہیں ہو تو اس کی تصدیق نہ کرو، خواہ میں نے کہی ہو یا نہ کہی ہو، کیونکہ میں غیر معروف و مذکور بات نہیں کہتا۔“ اس حدیث کا مفاد یہ ہے کہ نبی ﷺ کی طرف منسوب شدہ احادیث کو قرآن مجید سے ثابت شدہ احکام پر پیش کیا جائے، جنہیں مسلمان جانتے ہوں، اس صورت میں سنت جدت نہیں ہو سکتی۔

**حوالہ** اولاً اللہ تعالیٰ نے ایسے اہل علم فراہم کر کے ہیں جو صحیح، حسن، ضعیف و موضوع احادیث کی تمیز کر سکیں اور صادق و کاذب، جید الحفظ سُنّی الحفظ اور مغفل و بیدار مغزرواۃ کی معرفت رکھیں۔ علمانے اس سلسلے میں متعدد کتابیں لکھی ہیں، لہذا جن احادیث صحیح و حسن کو جدت بنایا جاسکتا ہے وہ صحیح و ممتاز ہو جکی ہیں۔ اس لئے اس شبہ کا کوئی دخل جیت حدیث میں نہیں ہو سکتا کہ حدیث میں جھوٹی باتیں چونکہ شامل ہو گئی ہیں، اس لئے ناقابلِ دفعہ ہیں۔

ثانیاً چوتھے شبہ کے تحت جن دونوں حدیثوں کا ذکر کیا گیا ہے، ان میں سے پہلی حدیث کی بابت امام زین العابدینؑ نے فرمایا کہ اس کا روای خالد بن ابی کریمہ مجہول ہے اور ابو جعفر اور رسول اللہ ﷺ کے مابین سند منقطع ہے، کیونکہ ابو جعفر صحابی نہیں لہذا یہ حدیث ساقط الاعتبار ہے۔

امام شافعیؑ نے فرمایا کہ ”حدیث نہ کو کچھ بھی ثابت نہیں کرتی۔ نہ اس کا چھوٹا جزو ثابت ہے نہ بڑا۔ یہ منقطع حدیث ہے جو مجہول رادی سے مروی ہے، ہم اس طرح کی روایت کو کسی معاملہ میں قبول نہیں کیا کرتے۔“

حافظ ابن حزمؓ نے فرمایا کہ ”اس حدیث کی بعض سندوں میں حسین بن عبد اللہ نای راوی ساقط الاعتبار زندقة کے نام سے مسمی ہے“، امام زین العابدینؑ نے یہ بھی کہا کہ قرآن مجید پر حدیث کو پیش کرنے سے متعلق مروی شدہ روایت غیر

صحیح دبائل ہے اور وہ اپنے باطل ہونے پر اپنے مضمون کے اعتبار سے شاہد ہے، کیونکہ قرآن مجید میں یہ حکم کہیں نہیں ہے کہ حدیث کو قرآن پر پیش کرو۔

ٹالاً دوسرا حدیث کی بابت یہ جواب ہے کہ یہ اپنی تمام انسانیت کے ساتھ ضعیف ہے۔ این حزم رض نے کہا کہ ”یہ حدیث مرسل ہے اور اس کا راوی اصلیٰ صحیح مجہول ہے اور اس کے مضمون میں ایسی بات موجود ہے، جس کی بنا پر ہم اس کو قطعی طور پر مکذوب و غیر صحیح قرار دیتے ہیں وہ یہ کہ ”جو مردی شدہ حدیث موافق قرآن ہو اسے خواہ میں نے کہا ہو یا نہ کہا ہو تم اس کی تصدیق کرو۔“

ظاہر ہے کہ رسول اللہ صلی علیہ وسلم اپنی طرف ایسی بات منسوب کرنے کی اجازت دینے سے بری و حفظ ہیں، جو مکذوب ہو آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے اسے کہا ہے، وجہ کہ تو اتر سے یہ ثابت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا کہ،

”مَنْ كَذَبَ عَلَىٰ مُعَمَّدَ فَلَا يَبْتَغُوا مَقْعِدَةً مِنَ النَّارِ۔“

”جُو شخص مجھ پر عمداً جھوٹ باندھے وہ اپنا ٹھکانہ جہنم میں بنادے۔“

پھر امام ابن حزم رض نے کہا کہ ”اس حدیث کا ایک راوی عبد اللہ بن سعید مشہور کذاب ہے۔ یہ رسول اللہ صلی علیہ وسلم کی طرف جھوٹی بات کا انتساب ہے کہ ایک طرف آپ فرمائیں کہ فلاں بات اگرچہ میں نہ کہی ہو۔

گرورہ چونکہ موافق قرآن ہے اس لئے میری کہی ہوئی ہے، آخر جو بات آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے کہی نہیں وہ آپ صلی اللہ علیہ و سلم کی کہی ہوئی کیسے ہو گئی؟ ایسی بات کہنے کو جائز قرار دینے والا سوائے کذاب زندگی اور کافر احمد کے کوئی دوسرا نہیں ہو سکتا۔

رابعاً ہم ان دونوں حدیثوں اور ان کے ہم معنی احادیث کے خلاف ان احادیث کو پیش کرتے ہیں جن میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم نے اس بدعت سے ڈرایا اور تغیر و لا یا ہے۔ یعنی ترک سنت اور سنت کو وجہت نہ بنانے والی ایجاد و شدہ ان بدعات سے احادیث صحیح میں سخت منع کیا گیا ہے۔ حضرت ابو الفتح رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ و سلم کے پاس لوگ موجود تھے تو آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا:

”لا الفين احد كم يا تيه امر من امرى قد امرت به او نهيت عنه فهو بتکى على اريكته يحدث بحد بشى فيقول بيني وبينكم كتاب الله فما وجدنا فيه حلالاً استحللناه وما وجدنا فيه حراماً حرمناه وانما حرم رسول الله

کما حرم اللہ۔ ①

”تم میں سے میں کسی ایسے شخص کو نہ پاؤں جس کے پاس میری حکم کردہ یا منع کردہ کوئی بات آئے تو وہ اپنے تخت پر بیٹھا ہوا اعلان کرے کہ ہمارے اور تمہارے مابین کتاب اللہ موجود ہے اس میں جو چیز ہم حلال پائیں گے اسے حلال سمجھیں گے اور جو حرام پائیں گے۔ اسے حرام سمجھیں گے حالانکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حرام کردہ چیز اسی طرح حرام ہے، جس طرح اللہ کی حرام کردہ چیز حرام ہے۔“

حضرت مقداد رض بن معدی کرب کندی صحابی سے مردی ہے کہ جنگ خیر کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے چند چیزیں حرام کیں جن میں پالتو گہم ہے وغیرہ بھی تھے اس وقت آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی فرمایا تھا:

”يو شك ان يقعد الرجل منكم على اريكته يحدث بحد يشى فيقول بيني وبينكم كتاب الله فما وجدنا فيه حلا لا استحللناه وما وجدنا فيه حرام اما حرمناه وإنما حرم رسول الله كما حرم الله۔ ②“

”عنقریب ایک ایسا شخص پیدا ہو گا جو اپنے تخت پر بیٹھا ہوا اعلان کرتا پھرے گا کہ ہمارے اور تمہارے مابین کتاب اللہ موجود ہے اس میں جو چیز حلال کی گئی ہے اسے ہم حلال مانیں گے اور جو حرام کی گئی ہے اسے حرام مانیں گے۔ سنو! رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کی حرام کردہ چیزیں اسی طرح حرام ہیں جس طرح اللہ کی حرام کردہ چیزیں ہیں۔“

پانچواں شبہ: مذکورین حدیث کا قول ہے کہ جس مردی حدیث سے کوئی جدید شرعی حکم ثابت ہو وہ خلاف قرآن ہے۔ (یعنی اس حدیث کو خلاف قرآن ہونے کے سبب مردود ہونا چاہیے)

**حوالہ** سنت کبھی تو قرآن کے اجمالی بیان کی تفصیل کے طور پر آتی ہے، مثلاً نمازوں کی رکعت کی تعداد اور زکوٰۃ کے نصاب نیز مناسک حج کی تفصیلات وغیرہ اور کبھی حدیث مراد قرآن کی تفسیر کے طور پر آتی ہے جیسا کہ آیت قرآنی **الَّذِينَ أَمْنُوا وَلَمْ يَلْبُسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ** کے سلسلے میں لگزدی ہوئی حدیث کا حال ہے، اس حدیث کے ذریعہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

① (ابو داؤد ج ۲ مستدرک ج ۱ ترمذی وحسنہ)

② (ابو داؤد ترمذی دارمی ابن ماجہ مستدرک و جامع بیان العلم ج ۲)

بَدْعَاتُ الْأَوْرَانِ كَا شَرِيعَىٰ پُوسْتَارِمْ بَدْعَاتُ الْأَوْرَانِ

نے آیت مذکورہ میں واقع شدہ لفظ ظلم کا معنی شرک بتلایا اور صحابہ کرام نے معصیت کے ارتکاب کو جو ظلم سمجھ رکھا تھا، اس وہم کی آپ نے نقی کی۔ اور کبھی حدیث مستقل حکم شرعی کے طور پر آتی ہے مثلاً پالتو گدھوں، پھاڑ کھانے والے درندوں، کچلی کے دانتوں والے حیوانات اور نکاح متعہ کی حرمت وغیرہ۔

تو اتر معنوی وہ حدیث ہے، جس کے الفاظ اگرچہ مختلف ہوں مگر سب کا مضمون ایک ہو جیسے حوض کوڑ، قیامت کے روز شخاعت اور دیدارِ الٰہی سے متعلق وارد شدہ احادیث۔

خبر آتا ہے۔ وہ احادیث ہیں جن کو صرف ایک دو یا تین روایی روایت کرتے ہوں۔ جس کا حاصل یہ ہے کہ جس حدیث کے رواۃ حدیث متواتر کی تعداد کوئی پہنچے ہوں وہ اخبار آحادیت ہیں۔

اخبار آحادیت کے منکر ہیں دو گروہ ہیں، ایک گروہ عقائد و اعمال دونوں میں اخبار آحادیت کی جیت کا منکر ہے۔ دوسرا صرف عقائد میں جیت حدیث سے انکار کرتا ہے۔ یہ بات بہت سے تکلمین اشاعرہ، ماتریدیہ، معززہ اور اہل اصول کہتے ہیں اور دور حاضر کے بہت سے نام نہاد علماء بھی اس معاملہ میں ان کی ہمنوائی کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔

## منکر ہیں اخبار آحادیت کے دونوں فرقوں کے شبہات اور ان کے جواب

پہلا شبہ: منکر ہیں اخبار آحادیت کے طرف سے کہا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

وَلَا تَقْنُقْ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ جس بات کا تم کو علم نہیں ہے اس کے  
وَالْبَصَرُ وَالْفُؤَادُ كُلُّ أُولَئِكَ سَكَانُ عَنْهُ پچھے مت پڑو کان، آنکھ اور دل بھی سے  
مَسْتُوْلًا۔ (الإسراء، آیہ: ۳۶) بروز قیامت باز پرس ہوگی۔

دوسری جگہ اللہ نے فرمایا:

إِنَّ الظَّنَّ لَا يَعْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا.  
ظن ثابت شدہ حق کے بالقابل کسی کام کا نہیں ہے۔ (يونس، آیہ: ۳۹)

اور بطریق آhad مروی شدہ احادیث ظنی ہیں ان میں روایی سے خطاؤ نسیان سرزد ہونے کا اختال رہتا ہے اور جس کا یہ حال ہو وہ قطعی علم والی نہیں ہے۔ لہذا استدلال کے لئے مفید نہیں۔

**جواب** اس شبہ کے جواب میں ہم کہتے ہیں کہ دین کے فروعی اور جزوی مسائل میں

”ظن“ پر عمل واجب ہے اور فروعی و جزئی مسائل معلوم کرنے کا راستہ زیادہ تر ظن ہی سے ہے۔ کیا تم دیکھتے نہیں ہو کہ فصوص قرآن بھئے میں لوگوں کی عقائد مختلف ہیں اور فصوص قرآن کے معانی بیان کرنے میں مجتہدین متعدد مذاہب اختیار کرتے ہیں اور کوئی بھی مجتہد اپنے اجتہاد کو قطعی طور پر صحیح نہیں کہتا۔ اس کے باوجود اس پر اجماع ہے کہ اپنے اجتہاد کے مطابق آدمی کو عمل کرنا واجب ہے حالانکہ یہ اجتہادی ظنی چیز ہے پھر خبر واحد پر عمل کا بھی تو یہی حال ہوتا ہے کہ وہ ظنی ہے لہذا اس پر عمل واجب ہوا۔

بہت سے متكلمین اور اہل اصول جو یہ کہتے ہیں کہ دین کے اصول اور قواعد عامہ یعنی عقائد کو ظنی طریق پر قطعاً نہیں انخذل کیا جاسکتا اور فروع میں معاملہ ایسا نہیں ہے بلکہ فروعات میں ظن پر عمل ہو سکتا ہے تو حقیقت امر اس کے بالکل بر عکس ہے۔ اصول و فروع کے مابین خبر واحد سے استدلال کے معاملہ میں یہ تفہیق غلط ہے۔ حق بات یہ ہے اور اس سے اعراض کی گنجائش نہیں کہ عقائد جس طرح خبر متواتر سے ثابت ہوتے ہیں اسی طرح خبر واحد سے بھی ثابت ہوتے ہیں۔ متكلمین و اصولیین کی یہ تفہیق بدعت ہے، جس کو ان لوگوں نے معتزلہ و جہیہ اور دوسرے گمراہ فرقوں کی تقلید میں ایجاد کر لیا ہے۔ خبر واحد کے واجب عمل والا عنفہ و ہونے پر دلالت کرنے والی احادیث کا بیان عنقریب آرہا ہے۔

قرآنی آیت ”ان يَبْعُونَ إِلَّا الظَّنَ وَإِنَ الظَّنَ لَا يَغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا“ سے مذکورین جیت خبر واحد کے استدلال کا جواب یہ ہے کہ اس آیت میں واقع شدہ لفظ ظن سے وہ ظن نہ موم مراد ہے جس کا راجح ہونا معلوم نہ ہو بلکہ مرجوح ہو یا ایسا خالی خوبی ظن جس کے قابل اتباع ہونے پر دلیل نہ ہو مثلاً محض نفس پرستی کی بناء پر ترجیح یا رغبت و تجھیں کی بنیاد پر ترجیح اس کی تو ضعی دوسری آیت سے ہوتی ہے:

إِنْ يَجِيدُونَ إِلَّا الظَّنَ وَمَا تَهُوَ إِلَّا نَفْسٌ وَ يَكْفَارُ صِرْفَ ظَنَ پَرَسْتِي وَنَفْسٌ پَرَسْتِي كَيْفِي پَيْروِي  
كَرْتَے ہیں، حالانکہ اس کے خلاف ان لَقَدْ جَاءُ هُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْهَدِيَ ۝

[النجم، آیہ: ۲۲]

کے رب کی طرف سے ہدایت آچکی ہے۔ جو ظن راویوں یا رواۃ کے مابین ترجیح پر قائم ہو اور بذریعہ استدلال حدیث یارائے کے راجح ہونے پر مشتمل ہو وہ درحقیقت اس بات کی اتباع ہے جس کا احسان ہونا معلوم ہے یا ایسے قطعی علم کا

اتباع ہے جو زیادہ راجح ہو ایسا ظن دلیل اور علمی بنیاد پر قائم ہوا کرتا ہے۔ یہ وہ چیز ہے جو شریعت کی پیش کردہ ہے اور اس کو اہل عقل لوگوں نے اختیار کر رکھا ہے۔

اہل عقل جو عمل کرتے ہیں اسے راجح سمجھ کر کرتے ہیں اور اس کے راجح ہونے کا اعتقاد رکھتے ہیں۔ سبی وہ احسن طریقہ ہے جس کے اتباع کی طرف قرآن کریم نے دعوت دیتے ہوئے کہا ہے: **وَاتَّبِعُوا الْخَيْرَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّنْ رَّبِّكُمْ**. تمہارے رب کی طرف سے جو "احسن چیز" اتنا ری گئی ہے تم اس کی اتباع کرو۔

[الزمر، آیہ: ٥٥]

یہ اتباع علم ہے ظن مجرد کا اتباع نہیں ہے۔ اس پر آیت:

**وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ.** جس چیز کا تمہیں علم نہ ہو تم اس کی اتباع  
[الاسراء، آیہ: ٢٦] مت کرو۔

کا اطلاق اور ظن راجح کا اتباع علم کے قبیل سے ہے۔

یہ معلوم ہے کہ عہد صحابہ ﷺ سے لے کر آج تک مسلمان اخبار آحاد کی پیروی کرتے اور ان پر برابر عمل کرتے چلے آرہے ہیں۔ نیزا اخبار آحاد سے غیبی امور اور اعتقادی حقائق کو ثابت مانتے ہیں۔ مثلاً ابتدائے تخلیق کی باشیں اور علامات قیامت جیسی چیزیں بلکہ اخبار آحاد کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کی صفات کا اثبات بھی کرتے ہیں۔

اگر اخبار آحاد منفرد علم نہ ہوتیں اور اثبات عقائد کرنے کو صحابہ تابعین اتباع تابعین اور ائمہ اسلام کل کے کل ایسی باتوں کے تبع قرار پائیں گے جن کا انہیں علم نہیں تھا، حافظ ابن قیم نے "مخصر الصواعق" میں کہا ہے کہ "اس قسم کی بات کوئی مسلمان نہیں کہہ سکتا"۔

دوسری اشیہ: نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے صحیح طور پر ثابت ہے کہ ظہر و عصر میں سے کسی نماز کی صرف دور کعیتیں پڑھ کر سلام پھیر دینے کے بعد صرف ذوالیدین نامی ایک آدمی کے اس بیان کو قبول کرنے میں آپ ﷺ نے توقف کیا، جس نے آپ ﷺ سے کہا تھا کہ نماز مختصر کر دی گئی ہے یا یہ کہ آپ ﷺ نے بھول کر صرف دور کعات پر سلام پھیر دیا ہے؟

نفس مذکور کی خبر آپ ﷺ نے اس وقت تک قبول نہیں کی جب تک کہ حضرت ابو جہرؓ عمرؓ اور دوسرے حاضرین نے اس کی تصدیق نہیں کر دی۔ ان لوگوں کی تصدیق کے بعد آپ ﷺ نے باقی دور کعات نماز پوری کی اور سجدہ سہو کیا، اگر خبر واحد جنت ہوتی تو ذوالیدین کی

خبر پر بلا توقف و تامل عمل کرتے ہوئے آپ نماز پوری کرتے۔

**جواب** رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ذوالیدین کی خرب قبول کرنے میں اس لئے توقف کیا تھا کہ بہت سارے موجود لوگوں میں سے کسی نے بھی بات نہیں کہی تھی صرف ذوالیدین نے اسے تہنیا بیان کیا۔ اس لئے آپ کو یہ تو ہم ہوا کہ شاید یہ خود غلط فہمی میں بتلا ہوں۔ اور خبر واحد میں دفعہ وہم کی علامات کی موجودگی میں توقف واجب ہے البتہ جب دوسرا لوگ اس کی موافقت کریں جس سے دفعہ وہم کی علامت رفع ہو جائے، جیسا کہ ذوالیدین کے معاملہ میں ہوا تو اسی خبر و حدیث کے مقصیٰ پر عمل واجب ① ہے۔

پھر حدیث ذوالیدین سے اخبار آحاد کی محیت کے مکنرین کیونکر استدلال کر سکتے ہیں، کیونکہ حدیث ذکر کے مطابق ذوالیدین کی خبر کی تصدیق کرنے والوں کی تعداد درجہ تواتر کو نہیں ہے، ہو چکی پھر بھی خبر ذوالیدین کی تصدیق کرنے والوں کی بات کے مطابق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عمل کیا۔ جس کا مفاد یہ ہوا کہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خبر واحد پر عمل کیا، اس سے تو خود ہمارے اس موقف و نظریہ کی تائید و تصویب ہوتی ہے کہ خبر واحد صحیح ہے۔

تیسرا شبہ: خبر واحد پر ترک عمل متعدد صحابہ سے مردی ہے، چنانچہ دادی کی میراث کے سلسلے میں مغیرہ بن شعبہ کی روایت کردہ، خبر واحد کو حضرت ابو بکر (رضی اللہ عنہ) تصدیق نے روکر دیا تھا۔ پھر

① ہم کہتے ہیں کہ ذوالیدین والی حدیث اس بات کی دلیل قاطع ہے کہ شقدر اوی کی خبر واحد مفید علم ہے کیونکہ ذوالیدین کی کہی ہوئی بات فی نسبت حق اور واقع امر کے مطابق تھی اگرچہ اسے بیان کرنے میں و منفرد تھے اور ان کی اس بات کی موافقت میں بولنے سے توقف کرنے کے اباب موجود تھے جس کی وجہ سے دوسرا لوگوں نے یہ بات نہیں کہی تھی اس لئے کسی شقدر اوی کے بیان کی موافقت کا نہ پایا جاتا فی نفس اس کی بیان کردہ خبر کے مفید علم ہونے سے مانع نہیں ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا خبر نہ کر کے معاملہ میں توقف اس لئے نہیں تھا کہ خبر نہ کو مفید علم نہیں تھی۔ بلکہ اس کا سبب اصل میں یہ تھا کہ آپ "کو وہم و نسیان کے سب یقین تھا کہ میں نے نماز پوری پڑھی یعنی کہ آپ میں اور ذوالیدین میں اس معاملہ کے اندر اختلاف ہو گیا جس کو دوسروں کے بیانات کے ذریعہ عمل کیا گیا۔

جب محمد ﷺ بن مسلمہ نے حدیث مغیرہ ﷺ کی تصدیق و تائید کی تو حضرت ابو بکر ؓ نے اس پر عمل کیا۔ طلب اذن کے معاملہ میں حضرت عمر ؓ ابن خطاب نے ابو موسیٰ اشعری ؓ کی روایت کردہ خبر واحد کو رد کر دیا تھی کہ جب ابو سعید خدری ؓ نے اس کی تصدیق کی تو انہوں نے اسے مانا۔ اسی طرح حضرت ابو بکر و عمر ؓ نے عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کی خبر حکم ؓ بن ابی العاص کی واپسی کے متعلق رد کر دی تھی۔ اسی طرح حضرت علی ؓ بن ابی طالب نے مفوضہ کے معاملہ میں ابو سفیان ؓ کی حدیث رد کر دی تھی اور حضرت عائشہ صدیقہؓ نے عبد اللہ ؓ بن عمر کی روایت کردہ اس حدیث کو رد کر دیا تھا، جس میں مذکور ہے کہ میت پر رونے سے میت کو عذاب ہوتا ہے۔

**حاء** یہ بات تواتر کے ساتھ ثابت ہے اور اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ صحابہ کرام ؓ نے خبر واحد پر عمل کیا ہے، ہم عن قریب ان دلائل و واقعات میں سے بعض کا ذکر کریں گے جن سے ثابت ہوتا ہے کہ صحابہ کرام ؓ خبر واحد پر عمل کرتے تھے۔  
اگر بعض اخبار احادیث پر عمل کرنے میں کچھ صحابہ کرام ؓ سے توقف منقول ہے تو یہ چیز اس بات کی دلیل نہیں ہو سکتی کہ وہ اس پر عمل کے قائل نہیں تھے بلکہ یہ بات وہ کسی شک و تردادر و ہم کی بناء پر کرتے تھے یا پھر اس کی تحقیق میں رغبت کی بنیاد پر ایسا کرتے تھے۔

اس سلسلے میں بطور مثال وہ حدیث پیش نظر رکھو، جس کو مخالفین دلیل بنائے ہوئے ہیں کہ حضرت ابو بکر صدیق ؓ نے دادی کی میراث میں حضرت مغیرہ ؓ کی خبر واحد رد کر دی تھی۔

اس معاملہ میں امر واقع یہ ہے کہ حضرت ابو بکر ؓ نے حدیث مغیرہ کو اس لئے رفہیں کیا تھا کہ وہ خبر واحد کو جنت نہیں مانتے تھے بلکہ انہوں نے اس لئے توقف کیا تھا کہ اس کی تائید میں کوئی حدیث سامنے آئے اور اسلام میں اس قانون کی موجودگی کے اعتقاد میں اضافہ کریں یعنی کہ دادی کو پوتے کی میراث سے چھٹا حصہ ملنے کی مزید تائید مطلوب تھی۔ چونکہ یہ ایک ایسا قانون و معاملہ تھا جو نص قرآنی میں نہیں تھا اس لئے اس پر عمل کرنے اور اسے برقرار رکھنے یا ماننے کے لئے تحقیق مزید و احتیاط لیج کی ضرورت محسوس ہوئی اور جب محمد ﷺ بن مسلمہ نے بھی شہادت دی کہ انہوں

بدهات اور ان کا شرعی پوشاختہ نے بھی اس سلسلے میں مغیرہ ﷺ والی حدیث سنی ہے تو حدیث مغیرہ ﷺ پر عمل کرنے میں انہیں کوئی تردید نہ رہ گیا۔ ①

اسی قسم کی بات حضرت ابو موسیٰ رضی اللہ عنہ کی روایت کردہ خبر واحد کو در عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی بابت بھی کہی جاسکتی ہے۔ اس طرز عمل سے دراصل حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا حقیقی مقصد صحابہ کرام رضی اللہ عنہ کو درس بلیغ دینا تھا، نیز صحابہ کرام رضی اللہ عنہ کے بعد والوں کو بھی سبق دینا مقصد تھا کہ کہیں حدیث نبوی ﷺ میں کوئی غلط بات نہ داخل ہو جائے۔ اسی بنا پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ابو موسیٰ رضی اللہ عنہ سے فرمایا تھا کہ: میں آپ کو ہم تم نہیں سمجھتا لیکن یہ حدیث نبوی ﷺ ہے اس کی حفاظت و صانت مقصود ہے۔ اسی طرح کی بات ہر اس روایت کے سلسلے میں کہی جاسکتی ہے، جو اس مضمون کی حامل ہو یعنی کہ یہ خبر واحد کی عدم جیعت کی دلیل کے طور پر وارد نہیں ہوئی، ورنہ ایک صحابی رضی اللہ عنہ کی موافقت صرف ایک دوسرے صحابی رضی اللہ عنہ کے کر دینے سے کوئی روایت دائرہ خبر واحد سے خارج نہیں ہوتی بلکہ اس کی موافقت اور دو تین صحابی بھی کریں تو بھی وہ خبر واحد ہی رہے گی۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہ ایک دوسرے سے سوالات کرتے ہی رہتے تھے وہ ایک دوسرے کے جوابات دیتے، ایک دوسرے کی تردید کرتے، ایک دوسرے کی غلطی پکڑتے اور یہ صرف اللہ کے

❶ اس حدیث مغیرہ کی تائید میں محمد بن مسلم کی شہادت کے باوجود بھی حدیث نہ کو خبر واحد کے دائرة میں رہتی ہے۔ وہ خبر واحد کے درج سے اوپر نہیں جاتی۔ اس لئے واقعہ نہ کو ردہ بذات خود خبر واحد کی جیعت کی دلیل ہے نیز روایت کو دنکروہ میں اس بات کا اشارہ نہیں پایا جاتا کہ اگر حدیث مغیرہ کی تائید میں شہادت محمد بن مسلم نہ ہوتی تو حدیث مغیرہ پر حضرت ابو بکرؓ عمل نہ کرتے۔

حضرت ابو بکرؓ کے اس طرز عمل کا مقصد صرف اس تدریخ کا اگر حدیث نہ کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سننے والے دوسرے لوگ بھی ہوں تو اشاعت حدیث نہ کو کر کے لئے اسے بیان کریں اس کی متعدد مثالیں موجود ہیں کہ حضرت ابو بکرؓ نے صرف خبر واحد پر بلا توقف و بلا تحقیق عمل کیا کہنا سر اسر غلط ہے کہ حدیث مغیرہ کے خبر واحد ہونے کے سب اس پر عمل کرنے میں حضرت ابو بکرؓ کو توقف تھا اس دعویٰ پر کوئی دلیل نہیں دی جاسکتی کہ موضوع کو اس پر عمل کرنے میں محض اس لئے توقف تھا کہ وہ خبر واحد تھی۔

اس حدیث کی بات یہ پوچھ لینے کو کہ اسے اور بھی ”کسی صحابی نے زبان نبوی سے سنائے۔“ اس پر عمل کرنے میں توقف سے تعبیر ہی غلط ہے قرآن مجید نے اپنی بابت کہا کہ ”اگر تم ہماری بیان کردہ آیات کو نہیں جانتے تو اہل ذکر سے پوچھ لاؤ۔ (سورۃ النحل ۳۳) تو کیا یہ پوچھنا اس امر کی دلیل ہے کہ اہل ذکر (اہل کتاب) جب تک مضمون قرآن کی تصدیق و تائید نہ کریں تب تک اسے ماننے میں توقف کرو۔

دین کو محفوظ رکھنے کے واسطے محنت صرف کرتے تھے اور احادیث نبوی ﷺ کو غلطی اور وہم سے بچانے کی کوشش کرتے تھے۔ امام آمدی نے کہا کہ جن احادیث کو بعض صحابہ کرام ﷺ نے رد کیا قبول کرنے میں توقف کیا، اس کے مختلف اسباب مقتضی ہوتے تھے مثلاً ان کے معارض کوئی دوسری چیز ان کی اپنی نظر میں موجود ہوتی تھی یا کوئی شرط اس کے قبول کرنے سے مانع ہوتی تھی اس کا سبب یہ نہیں تھا کہ وہ ان احادیث کو جھٹ نہیں مانتے تھے، کیونکہ احادیث پر عمل کرنے میں تمام صحابہ کرام ﷺ متفق تھے، اسی لئے ہمارا یہ اجماع ہے کہ کتاب و سنت کے ظواہر جست ہیں۔

اگر بعض کا ترک جائز ہے یا ان کے مقبول ہونے میں توقف ہے تو اس کے خارجی اسباب ہیں۔ (الاحکام للامدی)

## خبر واحد کے مقبول و قابل عمل ولائق اعتقداد ہونے پر کچھ دلیلیں

① حدیث صحیح میں مذکور ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ائمہ اسلامی سے فرمایا کہ فلاں آدمی کی بیوی کے پاس جاؤ اگر وہ ارتکاب زنا کی معرف ہو تو اسے سنگ سار کر دینا۔ ائمہ ﷺ کے اور عورت مذکورہ نے اعتراف زنا کر لیا۔ بنابریں اسے ائمہ ﷺ نے سنگ سار کر دیا۔ حضرت ائمہ ﷺ واحد شخص تھے۔ انہوں نے حکم نبوی ﷺ کے مطابق حد شرعی نافذ کی۔ اگر خبر واحد جست نہ ہوتی تو اقامت حد کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ائمہ ﷺ کو تن تھا نہ سیچھتے اور خاتون مذکور اس خبر واحد کی تعمیل بھی کرنے پر راضی نہ ہوتی، کیونکہ اس نے فرمان نبوی ﷺ نے خود رسول اللہ ﷺ کی زبان مبارک سے نہیں سناتا، بلکہ صرف ایک شخص کی خبر واحد سے اسے یہ حدیث معلوم ہوئی تھی۔

② تحویل قبلہ کی بُردی نے والے صرف ایک شخص کی خبر پر اہل قباء بحالت نماز بیت المقدس کے بجائے خانہ کعبہ کی طرف متوجہ ہو گئے۔ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کام کو برقرار کھا اور یہ معلوم ہے کہ یہ معاملہ عقیدہ عمل دونوں سے متعلق ہے۔

عقیدہ یہ ہے کہ کعبہ کا قبلہ ہونا قبلہ بیت المقدس کا نام تھا اور یہ کہ خانہ کعبہ کی طرف رخ کے بغیر نماز صحیح نہیں ہوگی اور عمل یہ کہ اہل قباء نے بالفعل خبر واحد پر عمل کرتے ہوئے بیت المقدس کے بجائے نماز ہی کی حالت میں خانہ کعبہ کی طرف رخ کر لیا اور یہ معلوم ہے کہ نماز اسلام کے

ارکان میں توحید کے بعد سب سے اہم رکن ہے۔

② رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے شاہان عرب و جم کے پاس دعوت اسلام دینے کے لئے قصد بھیجے اور یہ معلوم ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے ہر بادشاہ کے پاس صرف ایک قاصد بھیجا گیا تھا یا زیادہ سے زیادہ دو قاصد تھے جن کے ساتھ مکتب نبوی ﷺ تھا اور یہ مکتب متواتر نہیں تھا۔ اس کے باوجود جس کو توفیق ہوئی وہ مسلمان ہوا اور اس نے یہ سمجھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے بھیجے گئے قاصد کے ذریعہ روانہ کردہ پیغام نبوی ﷺ جلت ہے بـ اگر خبر واحد جلت نہ ہوتی تو رسول اللہ ﷺ فرد واحد کو شاہان مذکورین کے پاس نہ بھیجتے۔

اسی طرح رسول اللہ ﷺ نے حضرت معاذ بن جبل ﷺ کو میں کا گورنر بننا کر بھیجا اور انہیں ہدایت کی تم اہل کتاب کے یہاں جا رہے ہو۔ سب سے پہلے تم انہیں کلمہ توحید کی دعوت دینا اگر وہ مان لیں تو انہیں بتانا کہ ان پر دن بھر میں پانچ نمازیں فرض ہیں۔ (بخاری و مسلم)

شاہان وقت اور عام لوگوں کے پاس دین اسلام قبول کرنے کی دعوت کے لئے ایک ایک آدمی کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا بھیجا اور لوگوں کا ان کی دعوت و پیغام کے مطابق ایمان لانا خبر واحد کے مقبول و جلت ہونے کی بنیاد پر تھا۔ آپ کو معلوم ہے کہ دعوت دین اور کفر سے اسلام کی طرف لانے کی تبلیغ دین کی بنیاد اور جڑ ہے لیکن کہیہ عقیدہ کی بات ہے اسی مقصد کے لئے رسولوں کی بعثت ہوئی تھی اور اسی غرض سے اللہ تعالیٰ نے کتاب میں نازل کی تھیں یہ چیزیں عملیات سے بھی تعلق رکھتی ہے۔

اس کے باوجود یہ کیسے کہا جاسکتا ہے کہ خبر واحد عقائد کے عالمہ میں مقبول و جلت نہیں یہ تفرد آخ ر عقائد و اعمال کے ماہین کیسے پیدا ہو گیا؟

#### ③ قرآنی آیت

لا تَقْرُفْ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ .  
جس چیز کا تمہیں علم نہیں ہے اس کو نہ مانو نہ  
الاسراء، آیہ: ۳۶] اس پر عمل کرو۔

اور یہ معلوم ہے کہ عقائد اور اعمال سے متعلق جملہ امور میں عہد صحابہ سے اہل اسلام اخبار آحاد کو مانتے اور ان پر عمل کرتے تھے بلکہ اخبار آحاد سے صفات باری تعالیٰ کا اثبات تک کرتے تھے۔ اگر آیت مذکورہ کا مفاد یہ ہوتا کہ خبر واحد سے علم و عقیدہ کا اثبات و افادہ نہیں ہوتا

پدھات اور ان کا شرعی پوشاک اسلام ب  
تو لازم آئے گا کہ نعوذ باللہ صاحبہ بھی و تا بعین اور ان کے بعد کے اسلاف نے ایسی باتوں کا  
اتباع کیا جن کا انہیں علم نہیں تھا۔ حافظ ابن قیم نے کہا کہ ایسی بات کہنا کسی مسلمان کے شایان  
شان نہیں۔ (مخصر الصواعق ص ۳۹۶ ج ۲)

⑤ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

بَيْأَنُهَا الَّذِينَ أَمْنَوْا إِنْ جَاءَ كُمْ فَاسِقٌ بِنَيَّارٍ اے ایمان والو! اگر کوئی فاسق کسی قسم کی  
خبر لے کر آئے تو اس کی تحقیق کر کے اس فَتَّيَّبُوا (وفی قرۃ فَتَّیَّبُوا)۔  
[الحجرات، آیہ: ۲۶] کے مطابق عملی قدم اٹھاؤ۔

اس آیت کا مفہوم اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ شفہ آدی کوئی بھی خبر لائے تو وہ خبر جوت ہے  
اور اس کی چھان بین، تحقیق و تفتیش کی حاجت نہیں بلکہ فوراً اس کو قبول کیا جائے۔ اسی بنا پر حافظ  
ابن قیم نے اعلام ج ۲ ص ۳۹۲ میں بیان کیا:

”یہ آیت قطعی طور پر اس بات کی دلیل ہے کہ خبر واحد جوت ہے جس کے لئے چھان بین  
اور تحقیق کی ضرورت نہیں ہے اگر خبر واحد مفید علم نہ ہوتی تو افادہ علم حاصل کرنے کے لئے خبر واحد  
کی چھان بین اور تحقیق کا حکم ہوتا تا کہ عمل کیا جاسکے۔ نیز اس موقف پر یہ بات بھی دلالت کرتی  
ہے کہ سلف صالحین ہمیشہ کہتے رہتے تھے کہ فلاں بات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کہی یا یہ کام کیا یا  
اس کا حکم دیا اور اس سے رد کا۔

صحابہ کرام بھی کا یہ طرز عمل بالکل معروف و معلوم ہے صحیح بخاری میں بہت سے مقامات پر یہ  
ہے کہ صرف ایک صحابی نے کوئی حدیث بیان کی۔ ظاہر ہے کہ یہ شہادت ہے اور اس بات کی قطعی  
دلیل ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف صحابہ کرام بھی فردا فردا اکیلے قول فعل کا  
انتساب کر دیا کرتے تھے۔ اگر یہ چیز یعنی خبر واحد مفید علم نہیں تو اس کا مطلب نعوذ باللہ یہ ہوا کہ  
سارے صحابہ کرام بھی بلا علم اور بغیر جانے بوجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف انتساب کر  
دیا کرتے تھے۔

(رسالة العدیت حجۃ بن سبہ لی العقاد دوا لا حکام للعلام ناصر الدین البانی رقم ۵۳)

⑥ سنت نبویہ بھی تعلیل کا حکم دینے والی بعض آیات کا ذکرہ یہاں پر کیا جاتا ہے:

(الف) ارشاد قرآنی ہے کہ:

کسی مومن مرد یا عورت کو اللہ و رسول کے کئے ہوئے فیصلہ کے وقت کوئی اختیار نہیں، اور جو اللہ و رسول کی نافرمانی کرے وہ حکلی ہوئی ضلالت میں پڑ گیا۔

وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةً إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونُ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ صَلَالًا مُبِينًا۔ [الاحزاب، آیہ: ۳۶]

اے ایمان والو! اللہ و رسول سے آگے مت بھو (یعنی ان کی نافرمانی مت کرو) اللہ سے ڈر بے شک اللہ سننے والا جانے والا ہے۔

(ب) يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْدِمُوا بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَآتُقُو اللَّهَ أَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلَيْمٌ۔ [الحجرات، آیہ: ۱]

(اے نبی ﷺ) آپ کہہ دیجئے کہ اللہ رسول کی اطاعت کرو اگر لوگ اس سے سرتاہی کریں تو اللہ کافروں کو پسند نہیں کرتا۔

(ج) قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُوا فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكُفَّارِ ۝

اے ایمان والو! اللہ اور اس کے رسول اور اپنے ذمہ داران حکومت کی اطاعت کرو۔ اگر کسی معاملہ میں تمہارا زراع ہو جائے تو اے اللہ رسول کے پاس حل کرنے کے لئے لے جاؤ۔ اگر اللہ اور آخرت پر تم ایمان رکھتے ہو۔ یہی اچھا اور باعتبار انجام سب سے بہتر طریقہ ہے۔

(د) يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنٌ تَأْوِيلًا ۝ [آل عمران، آیہ: ۳۲]

جس طرح تم ایک دوسرے کو مخاطب کرتے ہو، اس طرح رسول کو مخاطب نہ کیا کرو۔ اللہ تعالیٰ تم میں سے ان لوگوں کو جانتا ہے جوچکے سے کھسک جایا کرتے ہیں۔ جو لوگ حکم نبوی ﷺ کی مخالفت کرتے ہیں انہیں اس بات سے ہوشیار و خبردار رہنا چاہیے کہ کہیں بتلاعے فتنہ ہو جائیں یا عذاب ایم کے شکار ہو جائیں۔

(ه) لَا تَجْعَلُوا أَذْعَاءَ الرَّسُولِ يَئِسِّكُمْ كَذُعَاءٌ وَبَعْضُكُمْ بَعْضًا فَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ إِلَيْهِ الْدِيَنَ يَعْسَلَلُونَ مِنْكُمْ لَوْاً ذَا فَلَيْحَدِّرُ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصَبِّيْهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصَبِّيْهُمْ عَذَابَ الْيَمِّ ۝ [النور، آیہ: ۶۳]

اور اللہ کے رسول ﷺ جو حکم تمہیں دیں اسے قبول کرو اور جس سے روکیں اس سے باز رہو اور اللہ سے ذرuba بے شک اللہ خت سزا دینے والا ہے۔“

کیا آپ انہیں نہیں دیکھتے جو دعا کرتے ہیں کہ آپ پر اور آپ سے پہلے لوگوں پر نازل شدہ آیات پر ایمان رکھتے ہیں۔ اس کے باوجود وہ طاغوت کو حکم ہنانے کا ارادہ رکھتے ہیں، حالانکہ انہیں طاغوت کے انکار کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور شیطان چاہتا ہے کہ انہیں بہت دور والی ضلالت میں پھنسادے۔ ان لوگوں سے جب کہا جاتا ہے کہ اللہ کی نازل کردہ چیزوں اور رسول کی طرف آؤ تو آپ منافقوں کو دیکھیں گے کہ وہ بڑی طرح آپ سے اعراض اور انحراف کرتے ہیں۔

(وَمَا أَنْكُمُ الرَّسُولُ فَخَذُوهُ وَمَا نَهِكُمْ عَنْهُ فَاقْتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ۝ [الحشر، آیہ: ۲۷]

(ر). أَكُمْ تَرَأَى الَّذِينَ يَرْغُمُونَ أَنَّهُمْ أَنْتُمْ بِمَا أَنْزَلْ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزَلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَعْنَى كُمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أَمْرُوا أَنْ يُكَفِرُوا بِهِ وَرَيْدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضْلِلُهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا ۝ وَإِذَا قُبِلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَاللَّهُ الرَّسُولُ رَأَيْتُ الْمُنَّا فِقِيرُنَ يَصْدُونَ غُنْكَ صَدُودًا.

[النساء، آیہ: ۶۰-۶۱]

ہر معاملہ میں اتباع نبوی ﷺ کی ترغیب دلانے والی بعض احادیث کا بیان

① «عن ابی هریرہ رضی اللہ عنہ ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال  
کل امتی ید خلون الحجۃ الا من ابی قالو ا ومن یا بی؟ قال من اطا عنی  
دخل الحجۃ ومن عصانی فقد ابی» ①

”حضرت ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میری امت کے سبھی لوگ جنت میں داخل ہوں گے صرف وہ نہیں داخل ہوں گے جو انکار کریں گے۔ لوگوں نے عرض کیا انکار کرنے والے کون ہیں؟ آپ نے فرمایا جو لوگ میری اطاعت کرتے ہیں وہ جنت میں داخل ہوں گے، مگر جو میری نافرمانی کرتے ہیں وہی مکرر ہیں۔“

② «عن ابی مو سنی الا شعری رضی اللہ عنہ عن النبی صلی اللہ علیہ

وسلم قال انما مثلی ومثل ما بعثني الله به كمثل رجل اثى قوماً فقال يا قوم انى رايت الجيش بعينى وانى انا النذير العريان فالنجاء النجاء فاطا عه طائفه من قومهم فادلحوافا نطلقو على مهلهم فنجوا وکذبت طائفه منهم فاصبحوا مكنا لهم فصيبحهم الجيش فا هلكم واجتا حهم فذا لک مثل من اطاعنى فاتبع ما جئت به ومثل من عصانى وکذب بما جئت به الحق۔ ①

”حضرت موسی اشعری (صلی اللہ علیہ وسلم) سے مردی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے جو چیز (شریعت) دے کر مجھے بھیجا ہے اس کی اور میری مثال اس شخص کی طرح ہے جو اپنی قوم کے پاس آ کر کہے کہ میں نے اپنی آنکھوں سے لٹکر دیکھا ہے جو تم پر حملہ کرنے والا ہے میں تم کو اس سے کھلا ہو اڑانے والا ہوں۔ لہذا نجات کا راستہ سوچو۔ تو اس کی قوم کے ایک گروہ نے اس کی بات مان کر رات میں راہ فرار اختیار کر لی یعنی وہ لٹکر کے آنے سے پہلے چل نکل اور نجع گئے، لیکن دوسرے گروہ نے اس شخص کی تکذیب کی اور صبح تک اپنی جگہ پڑے رہے اور صبح ہی کے وقت لٹکرنے اس پر حملہ کر کے ہلاک و بر باد کر دیا۔ یہی مثال میری ہے۔ جس نے میری اطاعت کی اور میری لائی ہوئی شریعت کی پیروی کی وہ نجات یافتہ ہے اور جس نے میری نافرمانی اور تکذیب کی اور میرے لائے ہوئے نہ ہب حق کو نہیں بناؤہ بر باد ہو گیا۔“

② ”عن المقدام بن معدی كرب رضى الله عنه قال قال رسول الله صلی علیہ وسلم الا انى اوتيت القرآن و مثله معه الا يوشك رجل شبعان على اريكته يقول عليكم بهذا القرآن فما وجد تم فيه من حلال فا حلوه وما وجدتم فيه من حرام فحرموه و ان ما حرم رسول الله كما حرم الله الا لا يحل لكم الحمار الاهلى ولا كل ذى ناب من السباع ولا لقطة معاهد الا ان يستغنى عنها أصحابها و من نزل بقوم فعليهم ان يقروا و ان

② (بنواری و مسلم)

لِمْ يَقُرُّوْهُ فَلَهُ اَنْ يَعْقِبُهُمْ بِمِثْلِ قَرَاهٖ - ①

”حضرت مقدم بن معدی کربلا<sup>رض</sup> سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سنو! مجھے قرآن کے ساتھ اسی جیسی چیز اور وی گئی ہے اور یہ بھی سنو کہ اپنے تحنت پر بیٹھا ہوا ایک آسودہ حال شخص کہتا پھرے گا کہ تم صرف قرآن مجید پر عمل کرو اس میں جو حلال ہوا سے حلال مانو اور جو حرام ہوا سے حرام مانو۔ حالانکہ رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) کی حرام کردہ چیز اللہ کے حرام قرار دینے کی طرح ہے، سنو! پا تو گدھے کچلیوں والے درندے ذی کی گری پڑی چیزیں حرام ہیں، البتہ اس چیز کا مالک اگر اس سے بے نیاز ہو تو دوسری بات ہے۔ جو آدمی کسی (یعنی ذی کا) مہمان ہو لیکن میزبان مہمان نوازی نہ کرے تو وہ اس سے مہمان نوازی کے سامان لے سکتا ہے۔ (یعنی حکومت سے شکایت کر کے)“

② (عن ابی هریرۃ قال قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم ترکت فیکم امرین لن تضلوا بعد هما ما تمسکتم بهما کتاب الله و سنتی ولن یتفرقا حتی یردا على الحوض۔)

”حضرت ابو ہریرہ<sup>رض</sup> سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں تم میں وہ چیزیں کتاب اللہ اور اپنی سنت چھوڑ کر جارہا ہوں۔ ان پر جب تک عمل کرو گئے کبھی گمراہ نہ ہو گئے یہ دونوں چیزیں کبھی جدا نہیں ہو سکتیں، یہاں تک کہ ایک ساتھ میرے پاس حوض کو شرپرا میں گی۔“

## مذکورہ آیات و احادیث کن باتوں پر دلالت کرتی ہیں؟

پہلی آیت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ اللہ اور اس کے رسول کے نیعلے میں کوئی فرق نہیں ہے اور ان میں سے کسی کے حکم کی موجودگی میں کسی مومن مرد یا عورت کو اس کے خلاف کچھ کرنے کا اختیار نہیں ہے، بلکہ دل و جان سے اس کی قیمت و اطاعت فرض ہے اور رسول اللہ کی نافرمانی اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کے مترادف ہے۔

① (ابو داؤد، ترمذی، حاکم، احمد، بسنہ صحیح) ② (مالك و حاکم)

دوسری آیت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ سے تقدیم ناجائز ہے اسی طرح رسول ﷺ سے آگے بڑھنا بھی جائز نہیں۔ مطلب یہ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جو بات نہ کہیں تم کہی وہ بات مت کہونہ کوئی حکم دونہ فتویٰ دوا و نہ کسی معاملہ کا فیصلہ رسول کے فیصلے سے پہلے کرو اور کوئی شک نہیں کہ اصول ہو یا فروع اگر کوئی آدمی خبر واحد پر عمل نہیں کرتا تو وہ اللہ رسول دونوں کی نافرمانی کا مرتكب ہوتا ہے اور اللہ رسول دونوں سے آگے بڑھ جاتا ہے۔ کیونکہ یہ بات نہ اللہ نے کہی ہے نہ رسول نے کہ خبر واحد مت مانو، نہ انہوں نے اس کا حکم دیا، نہ فتویٰ دیا۔ اگرچہ رسول اللہ ﷺ رفیق اعلیٰ سے جامیں یعنی وفات پا گئے مگر ان کی سنت باقی موجود ہے۔ الہذا سنت کی مخالفت کرنے والے کے پاس کوئی عذر بھی موجود نہیں۔

تیسرا آیت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ اطاعت رسول سے روگردانی کافروں کا کام ہے اور رسول اللہ کا مطیع اللہ کی اطاعت کرنے والا ہے۔ مگر منکرین حدیث یا منکرین حیث اخبار آحاد اللہ رسول سے اعراض روگردانی کرنے والوں میں داخل ہیں، بالغاظ دیگر یہ کتاب اللہ و سنت رسول اللہ ﷺ سے اعراض کرنے والے ہیں۔

چوتھی آیت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ باہمی نزاع اور اختلاف کے موقعہ پر اللہ و رسول کی طرف رجوع کیا جائے اور دونوں قسم کی حدیشوں کے منکرین اپنے اختیار کر دہ موقوف میں کتاب و سنت پر اعتماد نہیں کرتے، اور نہ اس نزاٹی معاملہ میں کتاب و سنت کی طرف رجوع کرتے ہیں بلکہ اپنی عقل و خواہشات اور خود ساختہ اصول و قواعد کی طرف رجوع کرتے ہیں حتیٰ کہ یہ لوگ آیات و احادیث کو بھی اپنے خانہ ساز اصول و ضوابط کے تالیع بنائے ہوئے ہیں۔ جو آیات و احادیث ان کے اختراض قواعد و ضوابط کے مطابق ہیں، انہیں قبول کرتے ہیں اور جو موافق نہیں انہیں مختلف حیلوں سے رد کرتے ہیں اختراضی اسی بنا پر انہوں نے جب یہ قاعدہ بنایا کہ اخبار احادیث مفید ظن ہیں تو انہوں نے اپنے اس قاعدہ کو ایک ہتھیار قرار دے لیا جس کو بہت ساری آیات و احادیث کے خلاف بطور محاربہ

استعمال کیا۔ یہ آیات و احادیث اللہ کے اسماء و صفات احوال بزرخ، حشر و نشر، زرول مسح، آخرت میں دیدار الہی وغیرہ امور پر مشتمل ہیں۔ ان لوگوں کا محاب و بہبود یہ ہے کہ کبھی ان آیات و احادیث کو تاویل کرتے ہیں اور کبھی اس شبہ آفرینی کے ذریعہ انہیں رد کر دیتے ہیں کہ یہ مفید ٹکن نہیں ان سے علم کا افادہ نہیں ہوتا۔

دیگر نمذکورہ آیات و احادیث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع و اطاعت کی فرضیت پر دلالت کرتی ہیں اور یہ کہ مخالفت نبوی معصیت ہے۔ تمام صحابہ کرام رض و تابعین رض اور علمائے کرام کا موقف احادیث نبویہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بنیاد پر یہ تھا کہ مطلق طور پر اطاعت نبوی کی جائے اس معاملہ میں عقائد و غیر عقائد کے مابین کوئی اختلاف نہیں۔ نیز یہ کہ سنت قرآن کی تفسیر و توضیح ہے اور قرآن مجید اپنے بیان معانی میں سنت سے مستثنی نہیں ہے بلکہ واجب الاتبع ہونے میں سنت قرآن، ہی کی طرح ہے۔

انحراف و خلافات سے بچانے والی چیز صرف کتاب و سنت ہر دو پر عمل ہے اور یہ قانون قیامت تک کے لئے ہے، لہذا دونوں کے مابین تفریق جائز نہیں۔

اسی طرح عقائد و عملیات میں اس طرح کی تفریق جائز نہیں کہ عقائد میں خبر واحد جدت نہیں اور عملیات میں جدت ہے، یعنی نظریہ بدعت ہے جس سے سلف آشنا ہیں تھے۔ اہل بدعت نے عقائد و اعمال کے معاملہ میں مذکورہ بالاتفاق والاحرب بہ استعمال کر کے بہت سے عقائد کو ختم کر دیا جیسا کہ اس طرف پہلے بھی اشارہ ہو چکا ہے۔

الحمد لله رب العالمين، ملک العالمات ناصر الدین الالبانی کی نقل کے مطابق حافظ ابن قیم نے کہا: ”عقائد و اعمال میں تفریق مذکورہ اجماع امت سے باطل ہے کیونکہ ہمیشہ سے عقائد کے معاملہ میں خبر واحد کو اسی طرح جدت مانا جاتا تھا ہے جس طرح اعمال میں خصوصاً ان احکام میں جو اس مضمون پر مشتمل ہوں کہ اللہ تعالیٰ نے فلاں مسئلہ شروع کیا ہے اور فلاں بات اس نے واجب کر کرچی ہے اللہ کا دین اور اس کی شریعت اللہ کے اسماء و صفات پر قائم ہے۔ صحابہ کرام رض و تابعین رض اتباع تابعین رض اہل حدیث و اہل سنت صفات الہیہ، اسماء الہیہ، تقدیر اور احکام کے جملہ

مسائل میں اخبار آحاد کو جھت مانتے تھے۔“

تفريق مذکور کے کتنے قائلین اپنے موقف پر دعوائے اجماع رکھتے ہیں۔ حالانکہ ہم عرض کر چکے ہیں کہ صحابہ کرام رض و تابعین اور جملہ علمائے کرام اس موقف کے خلاف تھے اور اجماع کیا گیا ہے۔ تفريقي مذکور کے قائلین کے اس پر بھی دعوائے کی بنیاد اس پر ہے کہ عقائد میں علم یقینی کی ضرورت ہے۔ اس سلسلے میں ظن کا رآمد نہیں ہے اور اعمال کا معاملہ اس طرح نہیں ہے۔ ہم اس تفريقي کا توڑ اور تردید حافظ ابن قيم رحمۃ اللہ علیہ کے مذکور بالازیان کے ذریعہ کر سکتے ہیں جس کا حاصل یہ ہے کہ علمی امور کا مقصود دو چیزیں ہیں، ایک علم اور دوسرا عمل۔ اگر علم اس بات پر دلالت کر رہا ہو کہ اللہ و رسول صلی اللہ علیہ و سلم پر ایمان رکھنا ضروری ہے تو اس ایمان کے ساتھ عمل کا شکر رہنا لازم ہے یعنی اللہ و رسول سے محبت کی جائے ان کے حکم کی تقبیل کی جائے۔ ان کے دشمنوں یعنی اہل کفر و نفاق سے بغض و عداوت رکھی جائے، جو لوگ اللہ و رسول سے محبت کریں ان سے دوستی اور جوان سے دشمنی رکھیں ان سے دشمنی رکھی جائے۔

عمل صرف ظاہری اعضا کے افعال پر مخصوص نہیں ہے جیسا کہ عقائد و اعمال میں تفريقي مذکور کے قائلین نے سمجھ رکھا ہے، جس طرح علمی امور میں مطلوب دو چیزیں علم و عمل ہوتی ہیں اسی طرح عملی امور کا بھی حال ہے۔ مثلاً تمہارا یہ علم کفاراں کام کرنا واجب ہے یا مستحب و حرام ہے تمہیں یہ بتلاتا ہے کہ اس کام کے واجب و مستحب یا حرام ہونے کا عقیدہ رکھو اور یہ کہ تم اپنے اس علم کے مطابق اس پر عمل کرو اس صورت میں عملی امور سے متعلق علم و عمل یعنی فروعی امور کا تعلق بھی علمی امور کے ساتھ ہو گیا۔

حافظ موصوف رحمۃ اللہ علیہ نے کہا:

”مذکورہ بالتفصیل سے مسائل ایمان کے معاملہ میں بہت سارے متكلمین غافل ہیں اور یہ گمان رکھتے ہیں کہ ایمان صرف تصدیق کا کہتے ہیں، اعمال اس سے خارج ہیں اور یہ قیچی ترین بھاری غلطی ہے۔ کیونکہ بہت سے کفار بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صداقت کے دل سے معرفت تھے اس میں شک نہیں رکھتے تھے، لیکن اس تصدیق کے ساتھ ان کا عمل قلب نہیں دیتا تھا۔ یعنی آپ سے محبت، آپ کی لائی ہوئی شریعت سے محبت اور اس سے رضا مندی وغیرہ

لہذا تم اس موضوع کو نظر انداز مت کرو، کیونکہ یہ بہت اہم مسئلہ ہے۔ اس سے تم ایمان کی حقیقت جان سکتے ہو، علمی مسائل بھی عملی حیثیت رکھتے ہیں اور عملی مسائل بھی علمی حیثیت رکھتے ہیں، شارع نے لوگوں سے صرف عمل کرانے پر اکتفا نہیں کیا، بلکہ ان کے متعلق علم رکھنے کا بھی حکم دیا ہے۔

ہمارا یہ کلام اس صورت میں ہے جبکہ ہم یہ فرض کر لیں کہ اخبار آحاد صرف مفید طن ہیں مفید علم نہیں مگر علامہ سفارینی نے کہا:

”اخبار آحاد اگر مستفیض و مشہور ہوں تو ان سے نظری علم حاصل ہوتا ہے، علامہ ابن مظہع وغیرہ نے امام ابو اسحاق اسٹرا میں وابن فورک سے یہی نقل کیا ہے، اور ایک قول یہ بھی ہے کہ مشہور خبر واحد مفید علم ہے۔ اکثر لوگوں کے نزد یک غیر مشہور خبر واحد صرف مفید طن ہوتی ہے اگرچہ اس کی تائید میں قرینة بھی موجود ہو، کیونکہ اس میں بعض روایت سے سہو و خطا کا احتمال رہتا ہے۔“

امام موفق، ابن حمدان طوفی، اور بہت سارے لوگ کہتے ہیں کہ قرآن کی موجودگی میں خبر واحد مفید علم ہوتی ہے، علامہ علاء الدین علی بن سلیمان المرداوی نے شرح الخریر میں کہا کہ موفق وغیرہ کی بات ہی زیادہ صحیح و ظاہر ہے۔ بقول ماوردی اگرچہ قرآن کو عادة ضبط نہیں کیا جاسکتا لیکن دوسرے اہل علم کہتے ہیں کہ قرآن قید و ضبط میں لائے جاسکتے ہیں، جن سے اسی طرح کاظمینان حاصل ہو سکتا ہے جس طرح خبر متواتر اور اس جیسی حدیث سے کاظمینان ہوا کرتا ہے اور احتمال شک کی نفع کوئی گنجائش نہیں رہ جاتی۔ غیر مشہور خبر واحد کو اگر وہ ائمہ کرام نقل کریں، جن کی امامت و جلالت و صلاحیت ضبط متفق علیہ ہے اور ان کی روایت کردہ خبر واحد کو امت قبول کرتی ہے تو وہ خبر واحد مفید معلوم ہوتی ہے۔

قاضی ابو یعلی نے کہا کہ ہمارا بھی مذهب ہے۔ ابوالخطاب نے کہا کہ ہمارے اصحاب کا ظاہر کلام بھی ہے کہ ایسی خبر واحد مفید علم ہے اور اسی مذهب کو امام ابن الزاغوی نے اور حافظ ابن تیمیہ نے اختیار کر کھا ہے اور حنفی و شافعی و حنبلی مذهب کے اصولی لوگوں کا اختیار کردہ مذهب بھی بھی ہے کہ جس خبر واحد کو امت علمی اور علمی طور پر قبول کرے وہ مفید علم ہے۔ البتہ تھوڑے سے لوگوں نے مشکلین کی تقلید میں اس مذهب سے اختلاف کیا ہے ورنہ ایسی خبر واحد کے مفید علم ہونے کی

بات کا تمذکرہ امام ابوالسخن، ابوالطیب، عبد الوہاب مالکی سرخی خفی اور ان جیسے دیگر حفیہ اور مالکی نے بھی کیا ہے اور اکثر فقہاء اہل حدیث، سلف صالحین اور اکثر اشاعر وغیرہم کا یہی موقف ہے۔

(لوامع الانور البهیۃ ج ۱)

جن احادیث کوامت نے قبول کیا ہے ان میں صحیحین کی احادیث بھی ہیں کیونکہ ان کا صحیح ہونا قطعی ہے اس سے صرف وہ احادیث مستثنی ہیں جن پر نقد کیا گیا ہے۔ ان احادیث سے یقینی طور پر نظری علم حاصل ہوتا ہے جیسا کہ امام ابن الصلاح نے اپنی کتاب علوم الحدیث میں جزم کے ساتھ فرمایا ہے اور حافظ ابن کثیر ابن تیمیہ و ابن قیم نے اس کی حمایت و تائید کی ہے اور حافظ ابن قیم نے اس طرح کی احادیث کی مثالیں بھی ذکر کی ہیں مثلاً، انما الا عمال بالنبیات "اور فرض رسول اللہ ﷺ زکوٰۃ الفطر اور اس جیسی متعدد احادیث۔ (مختصر صواعق ج ۲)

علامہ سفاری کے کلام کا خلاصہ یہ ہے کہ اگر یہ فرض کر لیا جائے کہ اخبار آحاد مفید نہیں ہیں تو اس مفروضہ سے اخبار آحاد کی متعدد اقسام خارج ہیں جن سے علم یقینی حاصل ہوتا ہے، یعنی کہ جب خبر واحد مشہور و مستفیض ہو اور اسے امت نے قبول کر لیا ہو۔

شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے فرمایا کہ "خبر واحد کو جب امت علمی و عملی طور پر قبول کرے تو وہ موجب مفید علم ہے"۔ یہی احتفاظ و شوافع و حتابہ کا اختیار کردہ نہ ہب ہے۔ نیز خبر واحد قرآن کی موجودگی میں بھی مفید علم ہے، جیسا کہ علامہ سفاری نے امام موفق و ابن حمدان وطنی اور مرداوی سے نقل کر کھا ہے اور شیخ مرداوی نے کہا ہے کہ یہی زیادہ صحیح و اظہر نہ ہب ہے۔

خبر واحد کی ایک چوتھی قسم بھی مفید علم ہونے والی احادیث میں شامل ہے اور وہ یہ کہ جس کی سند کے سبھی رواؤ ائمہ حفاظ ہوں، مثلاً وہ احادیث جن کو امام مالک نے نافع عن ابن عمر اور اس طرح کی دوسری سندوں سے نقل کر کھا ہے۔

خبر واحد کی جیت پر جب ہماری بحث ختم ہو گئی تو ہم ان بدعتات پر گفتگو شروع کرتے ہیں، جن کو بیان کرنے کیلئے یہ کتاب لکھ رہے ہیں۔

## نمہبی تعصب کی بعض بدعتیں

نمہبی تعصب والی بدعت تقلیدی نہب کے قبیل میں پھیلی ہوئی ہے، تم بہت سے متعدد خفیہ کو دیکھو گے کہ سنت نبویہ کے احکام سے ناواقف ہیں۔ غالباً نکد وہ علماء کے بھیں میں ہوتے ہیں اور علم و معرفت کے دعوے دار بھی ہوتے ہیں چنانچہ ان کا خیال ہے کہ غیر حنفی کے پیچے پڑھی ہوئی نماز صحیح نہیں ہوتی، ان کا خیال نہایت برخیال ہے بھی کہ یہ لوگ رکوع جاتے وقت اور رکوع سے کھڑے ہوتے وقت اور تشهد اولیٰ سے اٹھتے وقت رفع الدین کرنے اور بوقت تشهد التحیات پڑھتے ہوئے اگست شہادت اٹھانے والے پر سخت تکیر و تنقید کرتے ہیں، بلکہ بعض لوگوں کے غلو حماقت اور جہل و ضلال کا یہ حال ہے کہ جو لوگ ”اسا موم من ان شاء الله“ کہنے کے قائل ہیں۔ ان کے ایمان ہی میں وہ مشک کرتے ہیں۔ یہی حال دوسرے تقلیدی نہب کے متعدد مقلدین کا بھی ہے خواہ وہ شافعی ہوں یا مالکی ہوں۔ وہ یہ سمجھتے ہیں کہ حق صرف ان کے تقلیدی نہب میں محصور و مقید ہے اور اس کی مخالفت کبھی بھی جائز نہیں ہے گویا ان کا تقلیدی نہب نازل شدہ قرآن مجید ہے جس کو جبرائیل امین لے کر آئے ہیں۔

بعض کی شدت تعصب کا یہ حال ہے کہ اس امام کے پیچھے نماز پڑھنی مکروہ سمجھتے ہیں، جوان کے تقلیدی نہب کے علاوہ کسی دوسرے تقلیدی نہب کا مقلد ہو اور اپنی بیٹی کا ناکاح ایسے شخص سے نہیں کر سکتا جو تقلید پرستی میں اس کا ہم نہب نہ ہو۔ اس قسم کی باتیں اگر معروف اہل بدعت سے صادر ہوں تو تجنب نہیں بلکہ بہت زیادہ تجنب ان لوگوں پر ہے جو نام نہاد علماء کہلاتے ہیں اور اہل سنت و اجماعت ہونے کے مدعا ہوتے ہیں اور اپنے کو ائمہ اربعہ میں سے کسی کی طرف منسوب کرتے ہیں گویا یہ نام نہاد مدعا عیان اہل علم و دعوے دار ان اہل سنت اپنے اماموں کے اس متفقہ رمان کا علم نہیں رکھتے کہ ”اذا صاحب الحديث فلا عبرة بالمنصب“ جب صحیح حدیث مل بائے تو ہمارے اختیار کردہ نہب و قول کا کوئی اعتبار نہیں ہے۔ اس طرح کی بات امام شافعی، ابو شفیع اور دوسرے اماموں نے بھی کہہ رکھی ہے ① گویا یہ نام نہاد علماء جو جہلا کہلانے کے زیادہ حق امام شافعی نے فرمایا۔

اصحُّ الْحَدِيثُ فَهُوَ مُلْهَبٌ وَاضْرِبُوا بِقَوْلِي الْحَاجِطَ ”صحیح حدیث ہی میر انہب ہے اس کے خلاف رے قول کو دیوار پر مار دو۔“ (باتی حاشیاً لگے صفحہ پر)

دار ہیں نہیں جانتے کہ جن اماموں کی تقلید کا یہ لوگ دم بھرتے ہیں انہوں نے کسی کو اپنی متابعت (تقلید) کا حکم نہیں دیا ہے بلکہ انہوں نے قول الہی و قول نبوی کی متابعت و اطاعت کا حکم دیا ہے کیونکہ ارشاد خداوندی ہے:

اَتَبْسِعُوا اَمَا اُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّنْ رَّبِّكُمْ  
وَلَا تَبْغُوا مِنْ ذُوْنَهُ اُولَيَاءَ قَلْيَلًا  
مَآتَذَكَّرُونَ ۝ ۵۰۔ [الاعراف، آیة: ۳]

ان احکام کی اتباع کرو جو تمہارے رب کی جانب سے تمہارے طرف اتارے گئے ہیں اور اس کے سوا دیگر اولیا کی اتباع نہ کرو تم بہت کم نصیحت حاصل کرتے ہو۔

امیر کرام حبیم اللہ کا علمی مقام و دینی خدمات اپنی جگہ پر ہیں، ان کا انکار جاہل و مکابر آدمی ہی کر سکتا ہے وہ لوگ راہ حق کے راہب ہیں، اپنے علم کے مطابق انہوں نے کام کیا، لیکن یہ غیر معقول و عجیب ہے کہ ایک عالم تمام علوم پر حاوی ہو اور اسے تمام احادیث معلوم ہوں یہ حال با توں میں سے ہے، البتہ ہر عالم اپنے علم کے مطابق مسئلہ بتلاتا اور تقویٰ دیتا ہے۔

امام ابوحنیفہ رض نے وہ باتیں کہیں جو ان کے خیال میں صحیح تھیں مگر انہیں اس کا پتا نہیں تھا کہ ان سے امام مالک رض و امام شافعی رض و احمد رض نے کس بناء پر اختلاف کیا ہے؟ حالانکہ ان حضرات میں سے سب کا یہی ایک کا قول امام ابوحنیفہ رض کے بالمقابل زیادہ صحیح ہو سکتا ہے۔

(گزشتہ سے یوں ہے)  
القول المفید ص ۲۷ یجب تقديم کلام الله ورسول على اقوال العلماء حجة الله البالغة

ج ۱ / ص ۱۵۷ باب حکایت حال الناس قبل المائة الرابعة وبعدها.

امام مالک رض نے قبر نبوی کی طرف اشارہ کر کے کہا:

کل یوخذ من قوله ویترک الا صاحب هذا القبر و اشار الى قبر الرسول صلی الله عليه وسلم .

حجۃ الله البالغة ج ۱ / ص ۱۵۷ باب حکایت حال الناس قبل المائة الرابعة بعدها.

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو چھوڑ کر ہر شخص کی بات رد و قبول و توں ہو سکتی ہے۔“

یعنی اگر موافق حق ہے تو قابل قول و رسمہ مردود ہے۔ امام ابوحنیفہ رض نے کہا کہ ”الله اور اس کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رض کی باتیں ہمارے سر آنکھوں پر لیکن ان کے بعد تباہیں وغیرہ کی باتیں ماننا ہم پر ضروری نہیں کیونکہ وہ بھی آدمی ہیں اور ہم بھی آدمی ہیں۔“

امام احمد بن حنبل رض نے فرمایا کہ تم لوگ نہیں تعلیم کر دئے نہ امام مالک و اوزاعی رض کی۔ بلکہ جہاں سے ہم احکام اخذ کرتے ہیں تم بھی کرو، ہم بھی آدمی ہیں۔

امام شافعی رض کی بات درسرے اہل علم و اماموں سے بھی ضروری ہے اس موضوع پر معلومات کے لئے حافظ ابن قیم کی کتاب

”اعلام المؤمنین“ اور علام فیصلانی کی کتاب ”ایقاۃ اولی حکم و الاعتبار“ وغیرہ کی طرف مراجعت کیجئے۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

یہی حال دوسرے اماموں کا ہے مثلاً امام شافعیٰ وغیرہ کا قول ضعیف ہوا اور ان کے بال مقابل امام ابو حنیفہ رض کا قول زیادہ صحیح ہو۔

دریں صورت مسلمانوں کو اپنے دین کا حریص ہونا چاہیے یعنی اس پر ضروری ہے کہ اللہ رسول کے احکام کی تقلید کرے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم کے طور و طریق کی مخالفت نہ کرے اور کتاب و سنت کی دلیل نہ جان پائے تو انہم کرام مثلاً آئمہ اربعہ کے اقوال لے سکتا ہے۔ لیکن اگر کسی مسئلہ میں اسے کتاب و سنت کی صحیح دلیل معلوم ہو جائے اور امام کا مذہب اس دلیل صحیح کے خلاف ہو تو مذہب امام ترک کر کے اجاتع دلیل سے کام لے، تقلیدی مذاہب کی تقلید و عصیت ترک کر دے بلکہ یہ اعتقاد رکھے کہ تمام انہم کرام رضوان اللہ علیہم و صواب پر تھے، سب کے سب مجدد تھے، ان کے درمیان تم تفریق مت کرو اور کسی کے خلاف کسی کی بے جا حمایت مت کرو تمہارے سامنے ہم شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کی بات پیش کر رہے ہیں جس سے تم کو اس معاملہ میں تشفی ہو جائے گی۔

## شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ سے کیا ہوا ایک سوال اور اس کا جواب

امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ سے یہ سوال کیا گیا:

ایک آدمی تقلیدی مذاہب میں سے کسی مذہب کا فقیہ ہے اور اس کی بصیرت رکھتا ہے، پھر اسے حدیث سے اشغال ہوا اسے کچھ احادیث صحیح میں جن کے ناسخ و تخصیص یا معارض کا اسے علم نہیں لیکن یہ احادیث صحیح اس کے تقلیدی مذہب کے خلاف ہیں۔ تو کیا اسے تقلیدی مذہب کی پیروی کرنی چاہیے جو احادیث مذکورہ کے خلاف ہیں یا اس پر اپنے تقلیدی مذہب کو چھوڑ کر حدیث کے مطابق عمل کی طرف رجوع کرنا لازم ہے؟“

امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے اس سوال کا یہ جواب دیا:

”الحمد لله رب العالمین، کتاب و سنت اور اجماع امت سے یہ ثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بنو اسرائیل کی اطاعت فرض کی ہے اور اللہ تعالیٰ نے رسول کے علاوہ کسی دوسرے آدمی کی ہربات کی اطاعت کو فرض نہیں کیا حتیٰ کہ امت کی صدیق اکبر حضرت ابو بکر رض مئے کہا کہ جب تک میں اللہ کی اطاعت کروں تم لوگ میری اطاعت کرو اور اگر میں اللہ کی نافرمانی

کروں تو کوئی اطاعت ضروری نہیں، پوری امت اس بات پر متفق ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم (وسابقہ انبیاء) کے علاوہ کوئی بھی شخص مخصوص نہیں ہے۔

انہ اربجہ نے لوگوں کو تقلید سے منع کیا ہے، الہذا ان اماموں کی یہ بات ماننی واجب ہے، امام ابوحنفیہ رض اپنے بیان کردہ فقہی مسئلہ کی بابت فرمایا کرتے تھے کہ یہ شخص میری ذاتی رائے ہے اپنی دانست میں میری یہ بات سب سے اچھی ہے، اگر کوئی شخص اس سے بہتر رائے پیش کرے تو تم اسے قبول کر لیں گے یہی وجہ ہے کہ امام ابوحنفیہ کے افضل تین شاگرد امام ابو یوسف جب امام دارا الجمیۃ امام مالک رض کے پاس آئے اور ان سے صارع اور سبزیوں میں زکوٰۃ کے متعلق مسئلہ پوچھا تو امام مالک رض نے اس سلسلے میں وہ جواب دیا جو سنت نبویہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت تھا، اس موقع پر امام ابو یوسف رض نے کہا کہ میں آپ کے اس فرمان کی طرف رجوع کرتا ہوں، اگر میرے استاد امام ابوحنفیہ بھی یہ جان لیتے تو اپنے قول سے اسی طرح رجوع کر لیتے جس طرح میں نے رجوع کر لیا ہے۔

شیخ الاسلام رحمۃ اللہ علیہ نے سلسلہ کلام جاری رکھتے ہوئے آگے جل کر یہاں تک کہا کہ جس نے علماء کے کسی اختلافی مسئلہ میں غور کیا اور دیکھا کہ کسی ایک امام کے قول کی موافقت میں دلالت کرنے والے نصوص کتاب و سنت موجود ہیں، جن کے معارض کوئی دلیل غور کے باوجود وادے نظر نہیں آتی تو اس کے سامنے دو معاملات ہیں یا تو وہ اپنے تقلیدی امام کی متابعت کرے جس کا قول خلاف نصوص ہے (حالانکہ اس طرح کے اقوال امام سے جدت شرعیہ قائم نہیں ہوتی یہ تو محض ایک تقلیدی عادت ہے جس کے خلاف دوسرے مقلدین کا طرز عمل پکھا اور ہوتا ہے یعنی کہ وہ اپنے امام کے مذہب سے اشغال رکھتا ہے اور اس کے خلاف نصوص کو چھوڑ دیتا ہے۔) یا پھر اس کے سامنے دو سراستہ یہ ہے کہ اس قول کی پیروی کرے جو اس کی نظر میں از روئے نصوص راجح ہے اس موقع پر کسی بھی امام کی اگر وہ موافقت کرتا ہے ہے تو ٹھیک ہے اور نصوص سے اس کا عمل خلاف نہیں رہتا۔

یہ بات اس صورت میں ہے جب ہم یہ مان لیں کہ شخص مذکور کی نظر نصوص پر قاصر ہے اور مسئلہ مذکورہ میں اس کا اجتہاد کمزور ہونے کے سبب پورا نہیں ہے۔ لیکن اگر شخص مذکور پوری طرح اجتہاد پر قادر ہے اور دوسرے قول کے بارے میں وہ سمجھتا ہے کہ نصوص کو دفع کرنے کے لئے اس کے پاس کوئی دلیل نہیں ہے تو اس صورت میں اسے اتباع نصوص لازم ہے۔ اگر وہ اس صورت میں اتباع نصوص کے بجائے تقلیدی مذہب کی متابعت کرتا ہے تو وہ تبع ظن ہے اور نفس

پرستی میں بتلا ہے اور اللہ رسول کے بڑے نافرمانوں میں سے ہے، اگر میں اس دلیل کا علم نہیں رکھتا، اس لئے تقلیدی قول کی پیروی کرتا ہوں تو اس سے کہا جائے گا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ:

**فَإِنَّكُمْ لَهُ مَا مَسْتَطِعُتُمْ** [سورة العنكبوت، آیہ: ۱۶] "اللہ کا تقویٰ اپنی استطاعت بھرا خیار کردا۔"

تو ان نصوص کے خلاف تم موہوم دلیل کا علم اس مسئلہ کی بابت رکھنے کی استطاعت نہیں رکھتے تو موہوم دلیل کے بجائے تم پر اس دلیل کی پیروی راجح ہے جس پر تم واقف ہو۔ لہذا تم پر ضروری ہے کہ معلوم شدہ نصوص کی پیروی کرو پھر اگر بعد میں تم پر اس کے خلاف کوئی دلیل ظاہر ہو جائے تو تم اس ظاہر دلیل کی پیروی کر لینا۔ اس معاملہ میں تھاری حیثیت اس مستقل مجہد کی طرح ہو گی جو اجتہاد بدل جانے پر اپنی فقہی رائے بدل کر دوسرا رائے کی طرف منتقل ہو جایا کرتا ہے۔ حق ظاہر ہونے پر اپنی رائے چھوڑ کر حق کی پیروی ہی طریق محدود ہے۔ اس کے برخلاف دوسرے قول پر اڑے رہنا غلط روی ہے۔

اگر مقلد کوئی حدیث سنی خصوصاً اسی حدیث جس کو شقر رواۃ نے بیان کیا ہو تو اسی حدیث چھوڑ کر تقلیدی مذہب کی بات پر عمل کرنے کے لئے اس آدمی کے پاس کوئی عندر نہیں رہ جاتا۔

اگر اس مسترد سنتقی سے کہا جائے کہ تم زیادہ جانتے ہو یا فلاں امام زیادہ جانتے ہیں، جن کی تقلید کی جاتی ہے تو یہ معارضہ فاسدہ ہو گا کیونکہ امام مذکور سے اس مسئلہ میں اسی جیسے دوسرے اماموں نے اختلاف کر کے حدیث و نصوص کے مطابق قوای دیا ہے۔ شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے اپنی بات جاری رکھتے ہوئے آگے چل کر فرمایا:

اگر یہ دروازہ کھول دیا جائے کہ حدیث صحیح پر تقلیدی مذہب کی بات مقدم رکھی جائے تو اس سے اللہ رسول کے حکم سے اعراض لازم آئے گا اور ہر تقلیدی امام نبی و رسول کی طرح بن جائے گا۔ یہ بات دین کو بدل دینے کے ہم معنی ہے اور فصاری کے اس طرز عمل کے مشابہ ہے جس کی مذمت قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ نے اس طرح فرمائی ہے:

أَتَخَذُ وَالْأَخْبَارُ هُمْ وَرُهْبَانُهُمْ أَرْبَابًا  
مِنْ ذُوْنَ اللَّهِ وَالْمَيْسِحَ أَبْنَ مَرْيَمَ  
بَهِي رَبْ بَنَالِيَا حَالَكَهُ نَبِيُّنَ صَرْفَ أَيْكَعْ مَعْبُودٌ  
اللَّهُ كَعْبَاتَ كَحْكَمَ دِيَأَكَيَا تَهَا اللَّهُ بَاكَ ہے ان  
تمام چیزوں سے جن کو یہ اس کے ساتھ شریک  
کرتے ہیں۔ (فتاویٰ ابن تیمیہ بہشت)

[التوبہ، آیہ: ۳۱]

یُشَرِّکُونَ ۝

## حسنہ اور سینہ بدعتوں کی تقسیم

بدعات کو حسنہ اور سینہ (چھپی اور بربی بدعاں) میں تقسیم کرنا کار باطل ہے، کیونکہ اس پر کتاب و سنت سے کوئی دلیل قائم نہیں ہے بلکہ کتاب و سنت نے ہر قسم کی بدعاں سے مطلقًا منع کیا ہے۔ کتاب اللہ میں ارشاد ہے:

وَمَا أَنْكُمُ الرَّؤْسُولُ فَخُلُودٌ وَمَا نَهَكُمْ  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تم کو حکم دیں اسے  
لے لو اور جن باتوں سے منع کریں ان سے  
عنة فانتهوا۔

[الحضر، آیہ: ۷] باز رہو۔

اور رسول اللہ ﷺ یہ بدعاں لے کر ہمارے پاس نہیں آئے نہ انہوں نے ان کا ہم کو حکم دیا جنہیں اکثر مسلمان کرتے ہیں۔ بلکہ رسول اللہ ﷺ نے ان بدعاں سے روکا اور ذرا یا ہے اس سلسلے کی کچھ حدیثیں گذر پچھلی ہیں۔

حضرت عرب باض رض بن ساریہ کی روایت کردہ حدیث نبوی صلی اللہ علیہ وسلم میں ہے کہ:

«وَإِيَّاُنَّكُمْ وَمُحَدِّثَاتِ الْمُؤْرِفَاتِ كُلُّ يَدْعَةٍ ضَلَالٌ لَهُ» ①

”تمام ایجاد کردہ بدعاں سے بچو، کیونکہ ہر بدعت ضلالت و گمراہی ہے۔“

اس حدیث میں جو ہر بدعت کو ضلالت کہا تو اس عموم میں ہر قسم کی بدعاں آنکھیں اور اس عمومی حکم کی تخصیص اللہ و رسول کی طرف سے نہیں کی گئی ہے کہ بدعاں کو حسنہ کہہ کر ایجاد کرنے اور ان پر عمل کرنے والے جنت پکر سکیں۔

بدعاں کی اس تقسیم سے بہت سارے ایسے لوگ فریب میں مبتلا ہو گئے جو عالم سمجھے جاتے ہیں اور بہت سے صوفیا اور مقلد فقہاء اور جاہل عوام اس تقسیم کے سبب گمراہ ہو گئے۔

تم دیکھتے ہو کہ یہ لوگ کچھ ایسی عباوتیں کرتے ہیں جو اللہ و رسول سے منقول نہیں۔ اگر

① (كتاب السنۃ: ابن ابی عاصم ج ۱/ ص ۱۹، المعجم الكبير: الطبراني ج ۱۸/ ص ۲۴۶، مسند احمد ج ۴/ ص ۱۲۶، سنن ابی داؤد ج ۵/ ص ۱۳، كتاب السنۃ باب فی لزوم السنۃ (۴۶:۷)، الجامع الترمذی ج ۴:۵، كتاب العلم باب ما جاء فی الأحادیث نمبر (۲۶۷۶)، ابن ماجہ ج ۱/ ص ۱۴ فی المقدمة حدیث نمبر (۴۴)، دلائل النبوة ج ۶/ ص ۵۴۱ باب اخبار بظهور الاختلاف مشکوہ ج ۱/ ص ۵۸، كتاب الایمان، حدیث نمبر ۱۶۵)

انہیں کوئی عالم یا متعلم ان بدعتات سے منع کرے تو کہتے ہیں کہ اگر تمہارے خیال میں یہ چیزیں بدعت ہیں تو یہ بدعت حسنہ ہیں۔ مثلاً میلا دالبی، اذان کے بعد منبروں پر جہز اور دوسلام اذان سے پہلے مناجات اور دعا میں نیز رسول اللہ ﷺ کے سلسلے میں نعمتیہ اشعار پڑھنا وغیرہ۔ علم سے خالی جاہل آدمی یا بدعتات کو حسنہ قرار دینے والے جامد و مقلد اساتذہ سے پڑھے ہوئے نام نہاد عملاء حسن کے ذہنوں میں یہ جامد بعثتی اساتذہ بدعتات کو اچھے قاب میں ڈھال کر بھا دیتے ہیں وہ اپنی ناقص و ناکارہ عقل کے سبب ان بدعتات کو حسنہ سمجھ بیٹھتے ہیں۔ مثلاً رسول پر درود و سلام کا حکم قرآن و سنت میں دیا گیا ہے، پھر اذان کے بعد منبروں پر جہز ارسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اوپر درود سلام پر کیوں نکیر کی جاتی ہے اور اسے بدعت کہا جاتا ہے اور حب نبوی ﷺ واجبات ایمان میں سے ہے اور بندہ بغیر حب نبوی کے مومن نہیں ہو سکتا اور حب نبوی کے باعث ہی، ہم میلا دالبی کی محفلیں رچاتے ہیں پھر ان پر کیوں نکیر کی جاتی ہے اور انہیں بدعت کہا جاتا ہے؟ مگر ان اہل بدعت پر یہ حقیقت مخفی ہے کہ قرآن مجید میں اگرچہ نبی ﷺ پر درود و سلام کا حکم دیا گیا ہے اور اس کے شروع ہونے میں کوئی شک نہیں کیونکہ ارشادِ بانی ہے:

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَا حَصْلَةً عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا** اے ایمان و الا! رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود و سلام سمجھو۔

**الْتَّسْلِيمُمَا** [الاحزاب، آیہ: ۵۶]

لیکن رسول اللہ ﷺ نے اپنے مقرر کردہ مؤذنوں سے یہ نہیں کہا کہ اذان کے بعد تم بالجھ منبروں کے اوپر درود و سلام پڑھو اور نہ تو کسی شخص نے اذان کے بعد زمانہ نبوی سے لے کر زمانہ ما بعد تک اس طرح کا کام کیا مگر اب کچھ ممالک میں اہل بدعت اس طرح کا کام کرنے لگے ہیں۔

اسی طرح رسول اللہ ﷺ نے میلا دخوانی و مخالف میلا درچانے کا حکم بھی نہیں دیا اور نہ صحابہ و تابعین رضی اللہ عنہم نے یہ کام کیا۔ حالانکہ صحابہ ﷺ و تابعین کرام ان اہل بدعت کے مقابل میں کہیں زیادہ رسول اللہ ﷺ سے محبت رکھتے تھے۔

قارئین کرام کے شہادات کی رفع کرنے کے لئے ہم عنقریب بعض بدعتات کو حسنہ کہنے والوں کے شہادات کی وضاحت عقلی و نقلي دلیلوں سے کریں گے۔

بعض بدعاۃت کو حسنہ قرار دینے پر بعض اہل بدعت کے دلائل کا جائزہ  
بعض اہل بدعت کہتے ہیں کہ فلاں علامہ نے کہا ہے کہ بعض بدعاۃت حسنہ بھی ہوتی ہیں اور  
یہ بات بہت سے مقلدین کہتے پھرتے ہیں۔ لیکن اس طرح کی بات کرنے والوں اور ان سے  
اختلاف رکھنے والوں کے ماہین حکم اور فیصل کتاب اللہ اور سنت نبوی ہے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:  
وَمَا اخْتَلَفُتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَخُمُّكُمْ  
إِلَى اللَّهِ ذِلِّكُمُ اللَّهُ رَبُّنِي عَلَيْهِ  
مِنْ أَسِي پُر بھروسہ کرتا ہوں اور اسی کی طرف  
تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبْ۔

[الشوری، آیہ ۱۰] رجوع کرتا ہوں“

فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ  
أَكْرَكِي معاملہ میں تمہارا نزاع ہو جائے تو اسے  
وَالرَّسُولُ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ  
اللہ و رسول کے پاس لے جاؤ اگر تم اللہ اور  
الآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَوْيِلاً۔

[النساء، آیہ ۵۹] اور بہترین نتیجہ والا ہے۔

علمائے اصول نے کہا ہے کہ ”نکرہ“ کا لفظ اگر فنی یا نہیں یا شرط کے سلسلے میں آئے تو عموم کا  
معنی دیتا ہے اور دونوں آیتوں میں ”شئی“ کا لفظ نکرہ ہے جو شرط کے سلسلہ بیان میں آیا ہے۔ لہذا  
آیت کا معنی یہ ہوا کہ امت اسلامیہ خصوصاً علماء کے ماہین جب کوئی بھی اختلاف کسی بھی معاملہ  
میں ہو تو اس کا مرچع اللہ و رسول ہیں اور جب ہم اللہ و رسول یعنی کتاب و سنت کی طرف اس تنازع  
فیہ اختلافی معاملہ میں رجوع کرتے ہیں تو دیکھتے ہیں کہ ایجاد بدعت کی کوئی گنجائش و اجازت نہیں  
اور نہ بدعاۃت پر عمل کرنے کا کوئی جواز ہے۔

امام شافعیؒ کا یہ کہنا کہ بدعاۃت دو طرح کی ہیں، محمودہ و نہ موصہ، جو بدعاۃت موافق سنت ہیں وہ  
محمودہ ہیں اور جو خلاف سنت ہیں وہ نہ موصہ ہیں تو بدعاۃت محمودہ سے موصوف کی مراد وہ باقی میں ہیں  
جو دینیوی مصالح و منافع اور معاشی امور سے متعلق ایجاد کی گئی ہیں اور ان کے خلاف نصوص موجود  
نہیں ہیں مثلاً وائر لیس، بھل، ہوائی جہاز، موڑوں، ٹیلی و پیرن اور اس طرح کی دوسری نفع بخش عمدہ  
ایجادات کا معاملہ ہے کہ ان کا استعمال جائز ہے، کیونکہ یہ نہ ضرر رہا اس ہیں نہ لوگوں کو کسی خرابی

میں بتلا کرتی ہیں نہ ان کا استعمال کسی حرام کام کے ازٹکاب پر آمادہ کرتا ہے اور نہ یہ چیزیں اصول دین میں سے کسی چیز کو نہدم کرتی ہیں اللہ تعالیٰ نے اس کی اجازت دے رکھی ہے کہا پنے دنیاوی مصالح کے لئے اس کے بندے جو چیزیں چاہیں ایجاد کریں۔ چنانچہ اس نے فرمایا:

وَأَفْلَوُ الْخَيْرُ لِعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۝

[الحج، آیہ: ۷۷]

## بدعات کی تحسین کرنے والوں کے شبہات اور ان کے جوابات

بدعات کو حسنة قرار دینے والے مندرجہ ذیل روایات سے استدلال کرتے ہیں۔

① صحیح مسلم میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے:

«مَنْ سَنَ سُنَّةً حَسَنَةً فَلَهُ أَجْرٌ هَاوَآخْرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا لَا يُنَقْصُ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئًا وَمَنْ سَنَ سُنَّةً سَيِّفَةً فَعَلَيْهِ وِرْزُرُهَا وَوِرْزُرُ مَنْ عَمِلَ بِهَا لَا يُنَقْصُ مِنْ أَوْزَارِهِمْ شَيْئًا۔» ۱

”جس نے کوئی اچھا طریقہ نکالا اس کو اس کا ثواب ملے گا اور اس پر عمل کرنے والے کا بھی ثواب اسے ملے گا اور اس کے ثواب سے کچھ کم نہ کیا جائے گا اور جس نے کوئی برا راستہ نکالا اس کے اوپر اس پر عمل کرنے والے کا گناہ ہو گا اور عمل کرنے والے کا گناہ کچھ کم نہیں کیا جائے گا۔“

② ایک حدیث یہ مردی ہے کہ:

”مسلمان جس بات کو اچھا سمجھیں وہ اللہ کے نزدیک بھی ٹھیک ہے۔“

③ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے اپنے دور خلافت میں جمعہ کے روز ایک اذان کا اضافہ کیا اور عہد صدقی میں قرآن مجید دون و مرتب ہوا۔

④ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جب نماز تراویح کا جماعت پڑھنے کا مشورہ دیا تو فرمایا تھا کہ ”نعمت البدعة هذه“، یعنی یہ بدعت اچھی ہے اور اس طرح کی نماز تراویح کا پڑھنے والوں سے وہ لوگ

⑤ صحیح سنن ابن ماجہ ج ۱ / ص ۱۴۱، باب من سن۔ (۱۷۲) مجمع الزوائد ج ۱ / ص ۱۶۷ ((باب فیمن سن خیرا)) الكامل ج ۵ / ص ۱۷۰۷. فتح الباری کتاب الاذان باب الذکر بعد الصلاة ص ۹۲۳۱۔ (باب فضائل القرآن باب جمع القرآن)

بہتر ہیں جو سور ہتے ہیں۔

### جواب ۱۲۔ جن احادیث میں ایجاد بدعات سے مطلقاً منع کیا گیا ہے وہ مذکورہ بالا

روایات کے بالمقابل زیادہ صریح و واضح اور تعداد میں بھی بڑھی ہوئی ہیں اور کم از کم یہ بات مانی پڑے گی کہ مذکورہ بالا جن روایات سے بدعات کو حسنة قرار دینے والے استدلال کرتے ہیں وہ روایات ان صریح المعنی اور کثیر العدد احادیث کے معارض ہیں اور جن روایات مذکورہ سے بدعات کی تحسین کرتے ہوئے استدلال کرتے ہیں اگر ان کا وہی مطلب و معنی ہوتا جو یہ اہل بدعت سمجھ رہے ہیں تو سب سے پہلے ان احادیث و روایات کے ناقل و راوی صحابہ و تابعین وغیرہ ان کی ایجاد کردہ اور حسنة قرار دی ہوئی بدعات کو ایجاد کرتے جنہوں نے اپنی جانبیں اور اپنے اموال اللہ تعالیٰ کے لئے راہ خدا میں صرف کر دیے مثلاً حضرت ابو بکر صدیق و عمر فاروق و عثمان عرنی و علی مرتضی رضی اللہ عنہم و امام زہری و ابن المبارک امام مالک و شافعی و احمد بن حنبل وغیرہم و رحمہم اللہ تعالیٰ، لیکن ان حضرات میں سے کسی نے اس طرح کی کوئی بات نہیں کی، جس سے ہم یقینی طور پر جان گئے کہ معاملہ اس کے بر عکس ہے جو ان اہل بدعت نے سمجھ رکھا ہے۔

۳۔ پہلی حدیث کا خصوصی جواب یہ ہے کہ اس حدیث میں حسنة و سنت سیدہ کا ذکر ہے اس میں بدعت حسنة و بدعت نہ مومہ کا ذکر نہیں ہے اور لفظ سنت کا اطلاق لغت میں عادت طور طریقہ اخلاق و کردار اور طبیعت و مزاج پر بھی ہوتا ہے تو یہاں پر سنت حسنة و سیدہ سے یہی مراد ہے کہ جو آدمی کوئی اچھی عادت و طبیعت و کردار و مزاج اور طور طریقہ رکھے وہ قابل تحسین ہے اور اس کے بر عکس کرنے والا نہ موم ہے۔ یہاں بدعت حسنة و سیدہ کا کوئی معاملہ و مسئلہ اس حدیث میں مذکور نہیں ہے۔ جو عمل لا ائمہ ثواب و قابل تحسین ہوتا ہے اس کے لئے دلیل ہوتی ہے۔ لہذا بدعات کو حسنة قرار دینے والوں پر دلیل پیش کرنا لازم ہے کہ یہ بدعات حسنة اور قابل ثواب ہیں؟  
ہمارا موقف یہ ہے کہ صرف وہی عمل حسن ہو سکتا ہے جس کے کرنے کا حکم شارع نے دیا ہو یا خود کیا ہو یا اس پر تقریر فرمائی ہو (تقریر شارع کا مطلب بیان کیا جا چکا ہے)۔ یہ اہل بدعت کہتے ہیں کہ ایسے امور بھی حسنة ہو سکتے ہیں جن کا حکم شارع نے نہیں دیا یا انہیں خود نہیں کیا یا ان پر تقریر نہیں فرمائی ہے۔

دریں صورت اہل بدعت کا دعویٰ بلادیل ترجیح ہمارے موقف کے بالمقابل میں راجح نہیں

بَدْعَاتُ اُورَانِ کَا شَرِعِیٌ پُوسْتَارِمُ بَدْعَاتُ اُورَانِ کَا شَرِعِیٌ پُوسْتَارِمُ

ہو سکتا، اگر حدیث مذکور کا معنی یہ ہوتا کہ ایجاد بدعت اچھی چیز ہے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں ایجاد بدعت کی اجازت ہوتی بلکہ اس کی تحسین کی جاتی حالانکہ یہ بات کوئی نہیں کہتا۔ اس حدیث مذکور کا ایک دوسرا سبب بھی ہے۔ جس سے واضح طور پر معلوم ہوتا جاتا ہے کہ اس سے وہ بدعت مراد نہیں ہے جس کے متعلق ہم گفتگو کر رہے ہیں۔ اس حدیث کا یہ سبب ہے کہ عرب کا ایک وفد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا وہ انہائی تجھ دستی اور فرقہ و فاقہ کی حالت میں تھے۔ ان کی یہ حالت تھی کہ آپ ﷺ نے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو ان پر صدقہ کرنے کا حکم دیا، اس وقت ایک صحابی ﷺ نے بڑھ چڑھ کر صدقہ دیا۔

اس صحابی کا یہ فعل آپ کو بہت پسند آیا، چنانچہ آپ نے فرمایا کہ جس نے کوئی اچھا راستہ نکالا آخوند حدیث تک۔

اس سے یہ بات روز روشن کی طرح واضح ہو گئی کہ سنت حسنہ سے وہ عمل مراد ہے، جس کو اس صدقہ دینے والے صحابی نے انجام دیا تھا۔  
یہ حدیث دوسرے طریق سے بھی مردی ہے جس سے اس کی مزید وضاحت ہو جاتی ہے  
حدیث ان الفاظ کے ساتھ مردی ہے۔

«مَنْ أَحْيَنِي سَنَةً مِنْ سَنَتِي قَدَّامِيَتْ فَلَهُ أَجْرُهَا وَاجْرُ مِنْ عَمَلٍ بِهَا مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْفَصِصَ مِنْ أَجْوَرِهِمْ شَيْئًا۔» ①

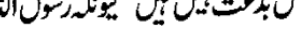
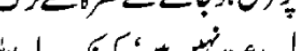
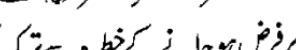
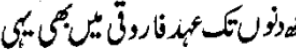
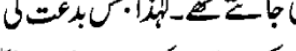
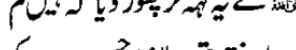
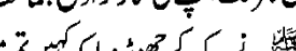
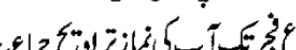
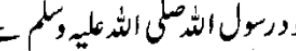
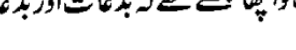
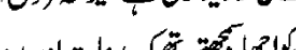
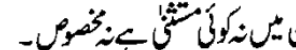
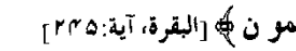
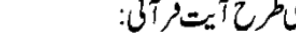
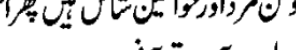
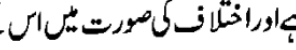
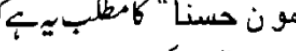
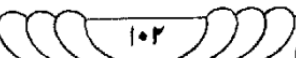
”جس نے میری کسی ایسی سنت کو زندہ کیا جو متروک تھی تو اسے اس کا اجر ملے گا اور اس پر عمل کرنے والوں کا بھی اسے اجر ملے گا، اور عمل کرنے والوں کے اجر میں سے کچھ کم نہیں کیا جائے گا“

۲۔ بدعتات کی تحسین کرنے والوں کی اپنی تائید میں پیش کردہ دوسری روایت کے متعلق خاص جواب یہ ہے:

(الف) ہماری طرف سے اس حدیث کو صحیح ثابت کرنے کا مطالبہ ہے مگر ان حامیان بدعت نے اس کی صحت نہیں ثابت کی لہذا یہ جھٹ نہیں بن سکتی۔

(ب) یہ حدیث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے صحیح طور پر مردی نہیں ہے، صرف ابن

① (سنن ابن ماجہ ج ۱/ ص ۷۶ باب من احیا سنۃ قد امتیت حدیث نمبر ۲۰۹)



سنۃ کے ساتھ ان خلفاء کی سنۃ عمل کرنے کا حکم دیا ہے۔ چنانچہ فرمایا:

۱) «عَلَيْكُمْ بِسْتُرْنَ وَسُنَّةُ الْخُلُفَاءِ الرَّاشِدِينَ مِنْ بَعْدِنِي۔» ۲)

”میری سنۃ اور میرے بعد خلفاء راشدین کی سنۃ کو اپنے اوپر لازم کرو۔“

نیز فرمایا:

۲) «إِقْتَدُوا بِالْذِي مِنْ بَعْدِنِي أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ۔» ۳)

”میرے بعد حضرت ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کی پیروی کرنا۔“

یہ حکم جب ہے کہ نصوص کے خلاف خلیفہ راشد کا عمل نہ ہو ورنہ خود خلفاء پنے اختیار کردہ موقف کے خلاف نصوص پر مطلع ہو کر نصوص کی پیروی کرتے ہوئے اپنا موقف چھوڑ دیا کرتے تھے۔

۴) نماز تراویح باجماعت کی تحسین حضرت عمر رض نے اس لیے کی تھی کہ تمام صحابہ نے اجتماعی طور پر اس کی تحسین کی تھی اور متفقہ طور پر سب نے اس کو عمل صالح قرار دیا تھا اس کا تعلق ان بدعاں سے نہیں ہے جن میں ہمارا اور اہل بدعت کا اختلاف ہے کیوں کہ اہل بدعت کی ایجاد کردہ بدعاں کی تحسین اور انہیں عمل صالح قرار دینے پر صحابہ کا اجماع واتفاق نہیں جس چیز کو حضرت عمر رض نے بدعت کہا تھا وہ لغوی اعتبار سے خادی می و شرعی اعتبار سے نہیں تھا۔

۵) اذان عثمانی اور حضرت ابو بکر رض کی ترتیب قرآنی کا جواب مذکورہ بالاسطروں میں آچکا ہے کہ خلفاء راشدین کا عمل بدعت نہیں اور جن با توں پر صحابہ کا اجماع ہو وہ جنت ہیں اور حضرت ابو بکر کی تدوین قرآن پر تمام صحابہ کا اجماع ہے اسی طرح اذان عثمانی پر بھی۔ (اب بھی اگر اسی طرح کی ضرورت درپیش ہو جس کی بنا پر حضرت عثمان رض نے اذان جمع میں اضافہ کیا تھا تو وہ اذان کبھی جاسکتی ہے۔ ازمترجم)

۶) تدوین قرآن کا کام ضرورت شدیدہ کے تحت عمل میں آیا تھا، اسی طرح اذان عثمانی رض کا معاملہ بھی تھا اور ضرورت کے موقع پر شرعی احکام کا جو حال ہے وہ مخفی نہیں۔ نیز تمام صحابہ رض اہل اسلام نے تدوین قرآن و اذان عثمانی کی تحسین کی تھی اور ان کے اچھا ہونے میں بھلاکوں شکر کر سکتا ہے؟

۱) (سنن ابی داؤد ج، ص ۱۳ حدیث نمبر (۴۶۰۷) کتاب سنۃ وابن ماجہ: فی المقدمة باب اتباع سنۃ

الخلفاء الراشدین۔ ۲) (جامع الترمذی ج ۵ ص ۶۰۹ رکتاب المناقب باب مناقب ابی بکر و عمر

پھر بدعاں کی تحسین کرنے والوں کے لئے ان روایات میں کون سی جگہ رہ جاتی ہے؟ قرآن مجید کی تدوین صدیقی رض کے سبب اللہ تعالیٰ نے دین اسلام کی حفاظت کی اور اس کی برکت پوری دنیا میں عام ہے۔ اس پر بھلاں بدعاں کا قیاس کون لوگ کر سکتے ہیں جو راجح و شائع ہو کر مسلمانوں کے عقائد و اخلاق بگاڑ رہی ہیں یعنی میلاد النبی کی محفلیں اور اولیا کے عرس اور میلے جہاں بزراروں مردوں عورتیں جمع ہوتے ہیں، باہم دونوں کا اختلاط ہوتا ہے ذکر و درود سے زیادہ ان تقریبات میں شر، فجور، فتن، غزل خوانی وغیرہ جیسی باتیں ہوتی ہیں، جن سے بڑے خوفناک وہلاکت خیز نتائج برآمد ہوتے ہیں۔ مثلاً زنا کاری و بدکاری اور لواط وغیرہ وغیرہ۔

جس تدوین قرآن پر انسانوں کی ہدایت و سعادت موقوف ہے کہ قرآن کے عقائد و احکام و آداب قرآن کی تدوین کی بدولت حاصل ہو سکتے ہیں اس پر صوفیوں کے گمراہ کن طور طریقوں کو کون قیاس کر سکتا ہے؟ ان صوفیوں کے بنیادی اصولوں میں سے وحدۃ الوجود و حلول کے عقائد ہیں، جو کفر ہیں، ان عقائد کے کفر ہونے میں شک کرنے والے بھی کافر ہیں، منصور حلاج اپنے اسی صوفیانہ برے عقیدہ کے سبب قتل کیا گیا اور اس کا قتل ستر عالموں کے فتوائے کفر کے بعد ہوا، جنہوں نے اسے کافر اور واجب القتل قرار دیا۔

اس قرآن پر ان بدعاں کو کون قیاس کر سکتا ہے؟ جس کی بابت ارشادِ الہی ہے:

فَإِمَا يَا تَيْنَكُمْ مِنْ هُذِيَ فَمَنِ اتَّبَعَ  
ہماری طرف سے تمہارے پاس ہدایت آئے گی تو  
جوس کی پیروی کرے گا وہ نہ گمراہ ہو گا اور نہ بد  
نصیب ہو گا۔ اور جس نے میری ہدایت و نصیحت  
سے اعراض کیا اسے تنگ زندگی میسر ہو گی اور  
[طہ، آیہ: ۱۲۳] بروز قیامت اسے ہم انہا اللھا میں گے۔

نیز سورہ اسراء میں فرمانِ ربی ہے:

وَنَزَّلْنَا مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ  
لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَرِيدُ الظَّالِمِينَ إِلَّا  
خَسَارًا [الاسراء، آیہ: ۸۲]

اور سورہ النساء میں فرمایا:

يَأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرُوهَانٌ مِّنْ  
رَبِّكُمْ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُّبِينًا فَإِنَّمَا  
الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَأَعْتَصُمُوا بِهِ  
فَسَيْدُ الْخَلْمَمْ فِي رَحْمَةِ مَنْهُ وَفَضْلِ  
وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطًا مَّسْتَقِيمًا .

[الساعہ، آیہ: ۱۷۶] [۱۷۶۱]

کرے گا اور اپنے تک سیدھا راست ان کو بتادے گا۔

اور سورہ المائدہ میں فرمایا:

تمہارے پاس اللہ کی طرف سے نور اور واضح کتاب  
(قرآن) آئی ہے، جس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ ایسے  
لوگوں کو جو رضاۓ حق کے طالب ہوں سلامتی کی  
راہیں پڑلاتا ہے اور ان کو اپنی توفیق سے تاریکیوں  
سے نکال کر نور کی طرف لے آتا ہے اور راہ راست  
کی طرف رہنمائی کرتا ہے۔

فَذِجَاءَكُمْ مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَ كِتَابٌ  
مُّبِينٌ ۝ يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مِنْ أَتَيْعَ  
رِضْوَانَهُ سُلْطَنَ السَّلَامِ وَيَغْوِي جَهَنَّمَ  
مِنَ الظُّلْمَتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِهِ  
وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ .

[المائدہ، آیہ: ۱۴۱] [۱۴۱۵]

اور سورہ فصلت میں فرمایا:

اور اگر ہم نے قرآن مجید کو عجمی زبان میں بنادیا ہوتا تو  
یہ لوگ کہتے کہ اس کی آیات الگ الگ مفصل طور پر  
کیوں نہیں بیان کی گئیں۔ آپ کہتے کہ یہ قرآن  
لوگوں کے لئے ہدایت و شفا ہے جو ایمان رکھتے ہیں  
اور جو ایمان نہیں رکھتے ان کے کافوں میں کارک لگے  
ہوئے ہیں اور وہ ان کی سمجھ میں نہیں آ سکتا یہ لوگ گویا  
کہیں دور سے پکارے جا رہے ہیں کہ سننے نہیں۔

وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا  
لَوْلَا فَصَلَّثَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ  
وَعَرَبِيٌّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُذِي  
وَشْفَاءٌ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي  
آذَانِهِمْ وَقُرْءَانٌ عَلَيْهِمْ عَمَّى  
أُولَئِنَّكَ يَنَادُونَ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ

[آلہ السجدة، آیہ: ۳۲] [۳۲۳]

لوگوں کو کفر و شرک کی ظلمتوں سے توحید و ایمان کی روشنی کی طرف نکال کر لانے والا قرآن  
مجید ہی ہے یا پھر رسول اللہ ﷺ کی دعوت تبلیغ اور عبادات کا طریقہ لوگوں کو قرآن و سنت مطہرہ ہی

سے معلوم ہو سکتا ہے اور خوش نصیب لوگوں کو اعمال صالح و پاکیزہ اخلاق اور آداب کاملہ کی طرف ہدایت صرف قرآن و سنت نبویہ ہی سے ملتی ہے اور لوگوں کو عدل، بھائی چارگی، محبت و مودت، حقوق انسانی اور معنوی ساز و سامان یا اسباب کے تحت ہلاکت خیز جنگلوں کو ختم کرنے کی توفیق لوگوں کو قرآن و سنت ہی کے ذریعہ حاصل ہوئی۔

یہ کتاب جس کی شان یہ ہے کہ اسے روح الامین جبریل علیہ الصلوٰۃ والسلام سید المرسلین محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے قلب پر لے کر نازل ہوئے تاکہ آپ واضح عربی زبان میں لوگوں کو ڈرانے والوں میں سے ہوں کیا اس قرآن مجید پر ان بدعاوٰت کو قیاس کیا جاسکتا ہے جن میں سے بہت ساری بدعاوٰت، شرک صریح اور کفر قیچ ہیں۔ مثلاً قبروں کے طواف، قبروں پر نذر و نیاز، چڑھانے، قبروں کے لئے اوقاف، قبروں سے سوالات وغیرہ جیسی بدعاوٰت منکرہ جن کو عقول سیمہ بھی گوارا نہیں کر سکتیں چہ جائے کہ انہیں آسمانی مذاہب جائز قرار دیں۔

جمع جیسی عظیم الشان عبادت کے لئے لوگوں کو جمع کرنے کی ضرورت کے پیش نظر جوازان عثمانی رض راجح ہوئی۔ یہ شعائر اسلام میں سے ہے جس کی باہت قرآن ناطق ہے:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ أَمْوَالِهِ مَنْ حَمَدَ اللَّهَ فَلْيَأْتِ مَنْ حَمَدَ اللَّهَ جَبَ اذان وَيَ جَاءَتْ تَوْمِيدًا لِلَّهِ كَمَا يَ دَعُوا إِلَيْهِ ذِكْرَ اللَّهِ يُومَ الْجُمُعَةِ فَلَا سُبُّوا إِلَيْهِ ذِكْرَ اللَّهِ

[الجمعة، آية: ۹] دوڑ پڑو۔

بھلا اس عبادت عظیمہ پر بدعاوٰت مروجہ کوون قیاس کر سکتا ہے، نماز جمعہ تو وہ ہے کہ اس میں مسلمانوں کا جم غیر جمع ہو کر نماز سے پہلے خطیب کے خطبہ میں نفع بخش ارشادات اور پتنۃ و عمدہ توجیہات سنتا ہے جن کا تعلق دینی و اخروی اور دنیاوی امور سے ہوتا ہے۔

جس اذان کا افتتاح (نعرہ تکبیر) اللہ اکبر سے ہوتا ہے اس کے بعد کلمہ شہادت کا اعلان ہوتا ہے پھر مسلمانوں کو نماز و فلاح کی دعوت وی جاتی ہے، پھر نعرہ تکبیر و کلمہ توحید سے اس کا اختتام ہوتا ہے، بھلا اس اذان پر ان نوایجاداً ذکار کوون قیاس کر سکتا ہے، جن میں اللہ کے علاوہ دوسروں سے فر یاد اور شرکیہ کلمات ہوتے ہیں؟ یا ذکار و کلمات توحید خالص کے بالکل منافی ہیں۔

حضرت ابو بکر رض کی تدوین قرآن اور جمعہ کے روز والی اذان عثمانی رض پر عالم اسلام میں پھیلی ہوئی ان مرجبہ بدعاوٰت کو وہ شخص قیاس کرے گا جس نے اپنے کو حماقت میں مبتلا کر کھا ہو

اور جس نے لوگوں کے دین و فہم کو تماشا بنا لیا ہوا اور لوگوں کے عقائد بگاڑنے کا ارادہ کر لیا ہوا اور اللہ رسول کی راہ سے لوگوں کو روکنے کا عزم کر رکھا ہو۔

## ہر بدعت کے ضلالت ہونے پر دلائل واضح

۱۔ قرآن مجید میں ارشاد ربانی ہے۔

**الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْتُمْ مُّتَّمِثُّ** ”میں نے آج تمہارے لئے تمہارے دین کو مکمل کر دیا اور تم پر اپنی نعمت پوری کر دی، اور **عَلَيْكُمْ نِعْمَتٌ وَرَضِيَّتُ لَكُمُ الْإِسْلَامُ** تمہارے لئے دین اسلام سے راضی ہو گیا۔“ [المائدہ، آیہ: ۳]

جب رسول اللہ ﷺ نے انقال کیا تو دین کامل ہو چکا تھا، اس لئے مزید کسی چیز اور اضافہ کی کوئی حاجت نہیں۔

نیز بندوں کے لئے شریعت سازی رب العالمین کا حق ہے، کسی انسان کا حق نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

**أَمْ لَهُمْ شُرٌ كُلُّا شَرَّ غُوا لَهُمْ مِنَ الدِّينِ** انہوں نے اللہ تعالیٰ کے لئے ایسے شر کا ظہرا رکھے ہیں جنہوں نے اللہ تعالیٰ کی اجازت

[الشوری، آیہ: ۲۱] کے بغیر ان کے لئے کوئی دین ہنا دیا ہے۔

عبادات شریعت کے بتلانے ہی سے معلوم ہو سکتی ہیں۔ لہذا کسی بھی مسلمان کے لئے جائز نہیں کہ اپنی مسخر قرار دی ہوئی کوئی ایسی عبادت کرے جو کتاب و سنت اور صحابہ سے منقول نہ ہو۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

**وَأَنَّ هَذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ** . [الانعام، آیہ: ۱۵۲]

نیز ارشاد ہے :

**وَمَا أَتَكُمُ الرَّسُولُ فَخُلِدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوَا** . [العشر، آیہ: ۷]

ان کے علاوہ بھی متعدد آیات اس معنی کی موجود ہیں، اس سلسلے میں کئی احادیث پہلے منقول

ہو بچکی ہیں، جن میں سے بعض درج ذیل ہیں:

۱۔ حضرت عائشہؓ سے مرفوع اور ایت ہے:

«مَنْ عَمِلَ عَمَالًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ» ①

”جس نے کوئی ایسا عمل کیا جس پر ہمارا امر نہیں وہ مردود ہے۔“

اس حدیث میں ”من“ کا صیغہ استغراق و عموم کے لئے آیا ہے الہمہ حکم ہر بدعت پر لاگو ہوتا ہے کہ وہ مردود ہے۔

۲۔ حضرت عرب باض رض بن ساریہ سے روایت ہے:

«وَإِيمَانُكُمْ وَمُحَدَّثاتِ الْأَمْوَرِ فَإِنْ كُلُّ بِذَعَةٍ ضَلَالٌ لَهُ» ②

”دین میں ایجاد کردہ فتنہ باقویں سے بکواس لئے کہ ہر بدعت گمراہی ہے۔“

حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے:

«فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ وَخَيْرُ الْهَدِيٍّ هَذِيْ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَشَرُّ الْأَمْوَرِ مُحَدَّثًا تُهَاوَ كُلُّ بِذَعَةٍ ضَلَالٌ لَهُ» ③

”بے شک بہترین بات اللہ کی کتاب ہے۔ اور عمدہ طریقہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ ہے اور سب سے بدترین کام وہ ہیں جو دین میں اپنی طرف سے نکالے جائیں اور ہر بدعت گمراہی ہے۔“

مذکورہ بالا احادیث میں وارد شدہ لفظ ”کل“ عموم کے معنی کے لئے ہے جو تمام افراد کو شامل و محیط ہے۔ اس عموم و استغراق سے کوئی ایک چیز بھی خارج نہیں ہو سکتی جب تک کہ اس کے لئے کوئی استثناء و تخصیص کی ولیل نہ ہو اور یہاں کوئی تخصیص ثابت نہیں جو اس عموم سے کسی بدعت کو مخصوص و مستثنی کرے اور ہر وہ ولیل جس کو ثبوت تخصیص کے لئے بدعات کے تھیں کنکنہ پیش کرتے ہیں مثلاً ماری المسلمون حسنًا فهو عند الله حسن“ ④ وغیرہ

① (مسلم ج ۳، ص ۱۴۴ کتاب الاقضیۃ باب نقض الاحکام الباطلة، حدیث نمبر (۱۸۱۷)

② (المعجم الكبير للطبراني ج ۱۸، ص ۲۴۶، کتاب السنۃ: ابن ابی عاصم ج ۱، ص ۱۹)

③ (مسند احمد ج ۲، ص ۱۳۱، کنز ج ۱۱، ص ۱۰، فیمیں لاوارث حدیث نمبر (۲۰۴۰۵)

صحیح المسن ج ۲، ص ۵۹۲ کتاب الجمعة حدیث نمبر (۸۶۷)

④ [سلسلة الأحاديث الضعيفه والموضوعه ج ۱، ۲، ۳، ۴، ۵، ۶، ۷، ۸، ۹، ۱۰، رقم الحديث (۵۳۳)]

ان کے تشفی بخش جوابات گذر چکے ہیں جن سے ان اہل بدعت کے شبہات و دلائل کی تردید و ازالہ ہو چکا ہے۔

اگر کہا جائے کہ اس عموم سے ہماری حسنة قرار دی ہوئی بدعاں پر دلیل یہ ہے کہ یہ بدعاں عبادات و قربت الٰہی ہیں تو یہ بات گذر چکی ہے کہ عبادات شریعت کے بتلانے پر موقوف ہوتی ہیں۔ اللہ کی عبادت اللہ کی مشروع کردہ چیز کے ذریعہ ہو سکتی ہے بدعاں دخواہشات کی بنیاد پر عبادت نہیں کی جاسکتی۔

اگر کہا جائے کہ ان بدعاں کی تخصیص پر قیاس و عقل دلیل ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ قیاس و عقل مختلف ہوا کرتی ہے۔ کچھ لوگ ایک چیز کو اپنے قیاس و فہم کے مطابق اچھا سمجھتے ہیں تو دوسرے لوگ اسی کو قبیح و نذموم سمجھتے ہیں اور جو قیاس یا بات کتاب و سنت یا صحابہ رضی اللہ عنہم سے منقول ہو وہ بدعت نہیں ہے۔ اگر یہ اہل بدعت بدعاں کے ثبوت میں بہت سے مسلمانوں کا تعامل پیش کریں جن میں علمائے عارفین یا اکثر مسلمانوں سے منقول شدہ اقوال ہوں تو لوگوں کا جو عمل کتاب و سنت کے مطابق نہ ہو وہ غیر مقبول ہے۔ حاصل و نتیجہ یہ لکھا کہ اس عموم سے کسی قسم کی بدعتوں کے مخصوص ہونے کی دلیل نہیں ملتی ہے اکثریت کی شان میں ارشاد الٰہی ہے:

وَإِنْ تُطِعُ الْكُفَّارَ مَنْ فِي الْأَرْضِ  
أَوْرُدِنِيَا مِنْ أَكْثَرِ أَيْسَى لَوْگِ ہیں کہ اگر آپ ان  
كَاهِنَاتَانَ نَعَنْ لَكَیِسِ تَوْهَہ آپ کو راہ خدا سے گمراہ  
يُضْلُوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ۔  
[النعام، آیہ: ۷۱] کر دیں گے۔

نیز فرمایا:

وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْحَرَضَ  
آپ چھٹیں اگرچہ حریص ہوں مگر اکثر لوگ  
مُؤْمِنُینَ ۵۔ [یوسف، آیہ: ۱۰۳]

اور فرمایا:

وَمَا يُؤْمِنُ أَكْنَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ  
اللہ تعالیٰ پر دعوائے ایمان کے باوجود اکثر  
لوگ مشرک ہیں۔ [یوسف، آیہ: ۱۰۴]

اگر وارد شدہ اس روایت سے اہل بدعت استدلال کریں:

”عَلَيْكُمْ بِالسَّوَادِ الْأَعْظَمِ۔“ ①

”دیکھنے تم سوا داعظم مراد جمہور اور اکثریت کا طور و طریقہ لازم پکڑو۔“

تو سواد اعظم سے یہاں اکثریت مراد نہیں ہے بلکہ وہ لوں مراد ہیں جو کتاب و سنت کے موافق ہیں خواہ وہ تنہا کیلئے ہوں اور ہزاروں انسان ان کے مخالف ہوں ان ہزاروں افراد کا اعتبار نہیں اعتبار ان کا ہے جن کی تائید کتاب و سنت کریں۔

یہ بات مخفی نہیں کہ مختلف مذاہب میں مسلمانوں کی تفہیق و تقیم اور پارٹی بندی کے اسباب میں سے تقلید پرستی ہے اور کتاب و سنت پر آدمیوں کی ہاتوں کو قدم قرار دینا اسباب تفریقہ میں سے ہے۔ اس بات کے لئے تفصیل طویل پیش کی جاسکتی ہے، لیکن یہاں اس سے زیادہ کہنے کی گنجائش نہیں تاکہ ہم اپنے اصل موضوع سے باہر نہ چلے جائیں۔

## عقلی دلائل

① بدعت کو حسنہ قرار دینے کا موقف دین کو بگاڑنے اور ضائع کرنے والا ہے اور دشمنان اسلام کو اس سے اسلام کا خاتمه کرنے کا موقع ملتا ہے، کیونکہ اس صورت میں وہ مکرات، فواحش اور ضلال کو بدعاں حسنہ کہہ کر ان پر عمل کا مطالبہ کریں گے اور کہیں گے ہم ان کو بدعاں حسنہ سمجھتے ہیں، حالانکہ وہ اپنے اس دعویٰ میں جھوٹے منافق ہیں۔ ان بدعاں کے ذریعہ شریعت کو منہدم کرنے کا ارادہ رکھتے ہیں، ان کذاب منافقین کا خاتمه اور ان کے شر کا دفعیدہ اور ان کے فریب کا قلع قع صرف اس بات سے کیا جاسکتا ہے کہ دین میں بدعت پرستی کا نظریہ بالکل نہ رکھا جائے۔

اس قسم کے پفریب قول سے ملدوں اور دجالوں نے دین اسلام کو کتنا ضرر پہنچایا ہے اور باطنی لوگوں نے دین حنیف کو کتنا نقصان پہنچا کر اور بگاڑ کر اپنا مقصد پورا کیا ہے۔

اپنی ایجاد کردہ بدعاں کو وہ دین قرار دیتے اور قربت الہی کا ذریعہ بتلاتے ہیں یہ محض لوگوں کو گمراہ کرنے اور فریب کاری و ملجم سازی کی غرض سے کرتے ہیں۔

اللہ و رسول کے علاوہ دوسرے قسم کے جو داشمن دنمقانون ساز ہوتے ہیں وہ بھی اس طرح کے دروازے بند کرنے کی پوری کوشش کرتے ہیں جن سے دشمن داخل ہو سکیں۔ پھر تمام قانون سما

❶ (کتاب السنۃ: ج ۱، ص ۳۹)

زوں سے زیادہ حکمت والا حکم الخالقین و رب العالمین ہے جو آسمانوں اور زمینوں کا بھی خالق ہے تو کیونکہ وہ دشمنان دین کی دراندازی کا سداباً نہیں کرے گا۔

② بدعت سازی کو جائز قرار دینے سے عجیبوں، دیہا تیوں اور شریعت میں ناقص اعلم لوگوں کو قانون سازی و فیصلے سانے کا موقع ملتا ہے۔ وہ جیسے چاہیں قانون بنائیں اور عام لوگ اچھے برے کی معرفت اور تفعیل بخش و مضرت رسائی چیزوں کی تیزی نہیں رکھتے اور لاعلمی میں دین کا خاتمه کر بیٹھتے ہیں۔

③ ہم دیکھتے ہیں کہ اسلام میں ایجاد شدہ جن بدعاوں کو حسن کہا جاتا ہے انہوں نے دین پر تباہی مچا رکھی ہے اور اہل بدعاوں کو برباد کر کے رکھ دیا ہے۔ ان ”بدعاوں حسنة“ نے محروم کے ارتکاب پر آمادہ کر رکھا ہے اور دین نے فتن و فجور بے راہ روی اور شرک وغیرہ سے اگرچہ دو کا ہے مگر یہ بدعاوں اہل بدعاوں کو ان چیزوں میں مبتلا کر دیتی ہیں۔

تم قبروں پر مزار سازی، چغاں، قبروں کی طرف توجہ، قبروں کی ترمیں و آرائش اور قبروں پر بنی ہوئی مسجدوں کی زیبائش والی تمام بدعتوں کو دیکھو کہ انہوں نے تمام مومنین کے ایمان کس طرح بگاڑ رکھے ہیں؟ اور ان کے عقائد کو کفریہ و شرکیہ عقائد کے ساتھ کس طرح مخلوط کر دیا ہے؟

یہ اہل بدعت اصلاح کی طرف منسوب مردوں کے پاس جا کر اپنی دینی و دنیاوی حاجات پوری کرنے کی درخواست کرتے ہیں اور یہ کام پورے خشوع و خضوع اور اظہار ذلت و مسکنت کے ساتھ کرتے ہیں۔

ان مردوں سے یہ لوگ ایسی امیدیں رکھتے ہیں، جیسی اللہ تعالیٰ سے نہیں رکھتے اور اللہ تعالیٰ سے زیادہ ان مردوں کا خوف اپنے دلوں میں رکھتے ہیں اور ان سے ایسی چیزیں طلب کرتے ہیں جو اللہ کے علاوہ کسی اور سے طلب کرنی جائز نہیں اور اہل بدعت مردوں کے سامنے اس طرح کا تصریح ظاہر کرتے ہیں جو صرف قیامت کے دن کے مالک رب العالمین سے متقیٰ ترین لوگوں کا وظیفہ ہونا چاہیے۔

امام شافعی، حسن بن علی، سید احمد بدوسی، دسوی، رفاعی، شیخ عبدال قادر جیلانی، یمن کے زیلیعی، عدن میں عبد الرؤس وغیرہم کے بلند و بالا مزاروں پر جو کچھ ہوتا ہے وہ مخفی نہیں ہے۔ جہاں ان مزاروں کی زیارت حج بیت اللہ کی طرح کرتے ہیں، ان کے پاس گریہ وزاری کرتے ہیں، ان سے

مریض شفایا بی، غیر ممکونہ عورتیں شادی، اندھے لوگ بینائی و بصارت، غیر شادی شدہ غریب فقیر لوگ شادی اور زوجہ صالح کی درخواست اور دعا کرتے ہیں۔

حالانکہ یہ ساری باتیں واضح و محسوس طور پر شرکیہ بدعتات ہیں تم میلاد کی بدعتات کو بھی ذرا دیکھو۔ ان سے بے حیائیوں اور مردوں عورتوں کے باہم اختلاط اور ایک دوسرے سے رگڑ کھانے حتیٰ کہ شراب خوری، نشہ بازی، ترک نماز بے فائدہ بہت سارے مال کی فضول خرچی وغیرہ جیسے قبیع کاموں کی نشوونما ہوتی ہے اور یہ سارے کام دین کے کام بجھ کر انجام دیے جاتے ہیں۔

② اگر بدعت حسنہ کے نام پر دین میں اضافہ جائز ہے تو دین کے ضروری امور میں سے بعض کو حذف و خارج اور کم کر دینا بھی جائز ہو گا، اسے بھی بدعت حسنہ کے نام موسوم کیا جاسکتا ہے، کیونکہ اضافہ و زیادتی اور کمی و حذف میں کوئی فرق نہیں ہے، بھلا اس کھلی ہوئی گمراہی کو کون ساعقل مند جائز کہہ سکتا ہے؟ شعر۔

بِدِينِ الْمُسْلِمِينَ أَنْ جَازَ زِيدٌ

فِجَازَا النَّقْصَ إِيْضًا أَنْ يَكُونَا

”یعنی مسلمانوں کے نہب میں اگر اضافہ جائز ہے تو حذف و اسقاٹ بھی جائز ہونا چاہیے۔“

كَفَىٰ ذَا القُولُ قَبْحًا يَا خَلِيلِي

وَلَا يَرْضَا إِلَّا الْجَاهِلُونَ.

”میرے دوست! ایسی بات کے قبیع ہونے کے لئے یہ چیز کافی ہے کہ اس پر صرف جاہل لوگ راضی و خوش ہوں۔“

⑤ کسی بدعت کے بدعت حسنہ ہونے کی معرفت ناممکن ہے، کیونکہ جس ایجاد شدہ بدعت کو حسنہ کہا جاتا ہے اس کا حسنہ ہونا یا تو نفس و اجماع سے ثابت ہونا چاہیے یا قیاس و عقل سے کسی دوسرے ذریعہ سے کسی چیز کا اچھایا براہونا معلوم نہیں ہو سکتا اور جو چیز نفس یا اجماع سے ثابت ہو وہ بدعت ہے، ہی نہیں۔

ہماری گفتگو منصوص اور اجتماعی امور کے سلسلے میں ہے ہی نہیں اور قیاس صحیح سے جن باتوں کا اثبات جائز ہے۔ وہ اگر قیاس صحیح سے ثابت ہوں تو وہ بھی بدعت نہیں۔ قیاس کو جنت ماننے والوں کا کہنا ہے کہ جس شری دلیل کی بنا پر قیاس کیا گیا ہے وہی شرعی دلیل فرع کی بھی دلیل ہے۔ لہذا

ایسی بات بھی بدعت نہیں جو قیاس صحیح سے ثابت ہو۔

قیاسی مسائل اگر عقل سے اخذ کئے گئے ہوں تو یہ بتلایا جائے کہ تمام لوگوں کی عقل سے متفق طور پر یہ مسائل اخذ کئے گئے ہیں یا اکثریت کی عقل سے یا پھر کس طرح کی عقل سے؟ اگر تمام لوگوں کی متفق علیہ عقل سے یہ مسائل اخذ کئے گئے ہوں تو وہ مسائل اجمائی ہیں، جن کی بابت یہ بیان ہو چکا ہے کہ اجماع بذات خود جنت شرعی ہے۔ لیکن کسی نظری مسئلہ پر تمام عقولوں کا تفہیق ہو جانا بے حد مشکل ہے۔ اگر اکثریت یا بعض لوگوں کی عقل سے یہ مسائل اخذ کئے گئے ہوں تو یہ منا سب نہیں کہ دوسروں کی عقولوں پر ان حضرات کی عقل کو ترجیح دی جائے۔

مندرجہ بالا عقلی دلیل کی توضیح یہ ہے کہ اہل بدعت سے یہ کہا جائے کہ تم اس بات کے معترض ہو کہ بدعتات میں سے کچھ بدعتات قبیح بھی ہیں اور کچھ اچھی ہیں، تو پھر دونوں کے مابین کوئی حدفاصل ہونی چاہیے جس سے بدعتات حسن و قبیح کی تمیز ہو سکے۔

بس اوقات ایک چیز بظاہر اطاعت معلوم ہوتی ہے مگر درحقیقت وہ معصیت ہوتی ہے اور بسا اوقات معاملہ اس کے بر عکس بھی ہوا کرتا ہے۔

کتنی عقلیں یہ سمجھ بیٹھیں گی کہ نشاط در غبت کے موقع پر نماز ظہر کو پانچ رکعات پڑھنا اور نیکان و اضحکال اور کثرت اشغال کے وقت دور کعت پڑھنا اچھا ہے۔ نیز کتنی عقلیں یہ سمجھ بیٹھیں گی کہ شدید گرمی کے موسم میں رمضان کے روزوں کو بدلت کر موسم سرما میں کر دیا جائے۔

اسی طرح دوسرے فرائض و معاملات میں بھی سوچا جا سکتا ہے۔ دریں صورت تم کو وہ حدفاصل بتلانی بہت ضروری ہے جس کے ذریعہ حسن و قبیح بدعتات میں تمیز ہو سکے اور اس حدفاصل کے لئے شرعی دلیل کا ہونا لازم ہے اور ہم بتلا چکے ہیں کہ اس امر پر کوئی شرعی دلیل نہیں۔

۶ بعض علمائے حق کہتے ہیں کہ اگر شریعت میں "بدعت حسنة" کی ایجاد جائز ہے تو ہم "بدعت حسنة" کو ترک کرنے کی "بدعت حسنة" ایجاد کریں گے اور بدعت حسنة کے ترک کا طریقہ ہمارے دین و دنیا دنوں کے لئے زیادہ نفع بخش ہے، اگر ہمارے اس موقف پر دلیل موجود ہے تو اس کی مخالفت جائز نہیں اور اگر اس پر کوئی دلیل نہیں تو اس کا بلا دلیل ہونا بدعت حسنة ہونے کی دلیل ہے لہذا اس بدعت حسنة پر کار بند ہونا چاہیے، الغرض ہر اعتبار سے بدعت باطل چیز ہے اور ہم کو یہی ثابت کرنا ہے۔

⑥ اگر بعض دینی کاموں کو ہمارے استحسان (اچھا سمجھنے) کے حوالہ کردیا اللہ تعالیٰ پر جائز ہے تو ہم اپنی عقل سے پوری شریعت بنانے کو جائز قرار دے سکتے ہیں اور اس معاملہ کی شناخت و تباہت اپنی جگہ پر ثابت شدہ امر ہے۔

⑦ شرائع میں مخلوق کے اختیار تصرف سے لامحالہ شریعت میں تبدیلی لازم آئے گی اسی بنا پر مذاہب سابقہ کی مذہبی کتابوں میں تحریف و خرابی پیدا کی گئی ان میں بہت سی کفر و الحاد کی باتیں داخل کر دی گئیں حتیٰ کہ یہ محرف والحای کتابیں دنیا میں ضلالت و مگراہی کا سب سے بڑا جرثومہ بن گئیں ۔۔۔ اور اس کا باعث صرف یہ ہے۔ کہ ان کتابوں اور مذاہب میں مخلوق نے تصرف کرڈا ہے۔

اگر ہم بعض بدعاۃت کو جائز قرار دے ڈالیں تو اس سے قرآن و سنت نبوی میں معنوی طور پر بگاڑ پیدا ہو گا جیسا کہ سابقہ آسمانی کتابوں میں ہوا۔

⑧ حکیم و علیم کی حکمت بدعت حسنے کے موقف کو نہیں تسلیم کرتی کیونکہ انسانی عقول کثیر الاختلاف ہیں اور شاذ و نادران میں موافقت ہوتی ہے۔

یہ عقول انسانی ایک وقت میں ایک ہی چیز کے بارے میں مختلف فنصیلے کرتی ہیں۔ کچھ عقول میں اس چیز کی تحسین کرتی ہیں تو کچھ قیچع بھگتی ہیں، کچھ مہماج قرار دیتی ہیں تو کچھ حرام قرار دیتی ہیں۔ اذہان میں بکثرت تغیر ہوا کرتا ہے اگر معاملہ اذہان کے حوالہ کردیا جائے تو انہیں ایک بات پر استقرار و ثبات نہیں۔

اس تفصیلی وضاحت سے معاملہ کی اصل نوعیت تم سمجھ گئے ہو گے۔ اللہ تعالیٰ ہماری عقل کے حوالہ ہمارا دین نہیں کر سکتا اور دین ہمارا ہم ترین اور سب سے عظیم سرمایہ و دولت ہے۔ شارع اتفاق چاہتا ہے اس پر اختلاف و شقاق گراں گزرتا ہے۔

⑨ بدعت حسنہ کا موقف رکھنے والوں کی باتیں باہم متعارض ہیں اور ان پر ایسی باتیں عامد ہوتی ہیں جن کا اتزام صحیح نہیں اور حق بات سے باطل چیز کو لازم نہیں آنا چاہیے بلکہ باطل چیز باطل سے لازم آیا کرتی ہے۔ اس سے ثابت ہوا کہ اسلام میں بدعت حسنہ کا موقف و مذہب ایک باطل موقف و طریق ہے۔

اگر آپ میاں اذان کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر جہری درود و سلام اور قبروں پر مزار

اور عمارتیں بنانے کی بدعتات کو اچھا قرار دینے والوں سے پوچھیں کہ تم ان بدعتات کو جب جائز کہتے ہو تو دوسرا بدعتات کو منع کیوں کرتے ہو؟ مثلاً وفات نبوی کی تاریخ میں اظہار رنج و غم کے لئے اجتماع و مجلس، جمعہ کے روز جشن یا ترمیم حافل اور کار و بار کی تعطیل، جس دن حضرت آدم ﷺ کو اللہ تعالیٰ نے پیدا کیا اور انہیں جنت میں داخل کیا اور جس دن قیامت ہوگی نیز اس دن مراد روز جمعہ کے سلسلے میں بہت سارے فضائل مردی ہیں اس دن کو تم میلے اور تہوار کا دن کیوں نہیں قرار دیتے؟ یا اس دن تم کیوں میلے و تہوار نہیں مناتے جس دن کفار مکہ کفر و سرکشی کے قائدین قتل کے گئے یا جس دن مکہ مکرمہ فتح ہوا؟

اگر آپ اہل بدعت سے کہیں کہ تم لوگ بھلان ایام و تواریخ کی تعظیم و تکریم کرتے ہوئے ان کے شایان شان بدعتات کیوں ایجاد نہیں کرتے جیسا کہ میلا داور مزار سازی وغیرہ کے معاملہ میں کرتے ہو تو ان کے پاس کوئی جواب نہ ہو گا حالانکہ دونوں قسم کی چیزوں میں کوئی فرق نہیں۔ اگر ان اہل بدعت سے کہا جائے کہ صالحین کی قبروں کی بخشندانے کو جب تم بزرعم خویش بدعتات حسنہ میں شمار کرتے ہو تو ان صالحین کی تصویریں اور سورتیاں بنا کر اپنی مسجدوں میں کیوں نہیں رکھتے جیسا کہ نصراوی اپنے انبیاء و صالحین کے ساتھ کرتے ہیں تو یہ اہل بدعت کوئی جواب نہ دے سکتیں گے۔ خلاصہ کلام یہ کہ بدعتات کی تحسین کرنے والوں کے پاس نہ کوئی عقلی دلیل ہے نہ قلی دلیل ہے۔ اور اللہ تعالیٰ نے ہم کو صرف اپنی کتاب اور اپنے رسول ﷺ کی سنت کی اتباع کا حکم دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

إِبْرَهِيمَ أَنْزَلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَا  
تَبْغُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِآءِ قَلِيلَمَا  
هُنَّ مِنْ عَلَاوَهُ دُوْسَرَءِ اولیاً کی متابعت نہ  
تَذَكَّرُونَ ۝۵۔

الاعراف، آیہ: ۳۳۔

## بدعتات اور مصالح مرسلہ میں فرق

کچھ لوگ چونکہ بدعتات اور مصالح مرسلہ میں فرق کی تیز نہیں رکھتے اس لئے ہم پر ضروری ہے کہ اس فرق کو ان علمائے سلف کی پیروی کرتے ہوئے ضروری ہے جنہوں نے دونوں کے ماہین

تفریق کی ہے اور دونوں کے مابین اشعاہ کا ازالہ کیا ہے۔ یہاں پر علامہ شاطبی سے نقل کرتے ہوئے شیخ علی محفوظی کی تحریر کردہ بات پیش کر رہے ہیں:

”بدعت کی تعریف بیان ہو چکی ”مصالح مرسلا“ ان چیزوں کو کہتے ہیں جن کے قابل اعتبار یالغو ہونے پر دلیل شرعی نہ ہو، مگر وہ شارع کے تصرفات سے منا سبت رکھتی ہوں، مثلاً ان کے ہم معنی و ہم جنس چیزوں کا اعتبار اجتماعی طور پر شریعت نے کسی معین دلیل کے بغیر کیا ہو جیسا کہ آنے والی مثالوں سے یہ بات عنقریب واضح ہو جائے گی۔“

امام شاطبی کی بات کا خلاصہ یہ ہے:

علمائے اصول نے مناطق حکم (شرعی حکم کی علت عامہ، جس کو لفظ مناسب سے بھی تعبیر کیا جاتا ہے) کی تین قسمیں بتائی ہیں:

ایک وہ جس کا شریعت میں معتبر ہونا معلوم ہو مثلاً اقصاص (قتل کے بد لے قتل یا خون ہبہ) کی مشروعیت کی علت شریعت میں یہ بتائی گئی ہے کہ اس سے لوگوں کی جانیں اور اعضاء انتقال تلف کے جانے سے محفوظ رہتے ہیں۔

مناطق حکم کی دوسری قسم وہ ہے جس کا لغو ہونا معلوم ہو جیسے روزہ رمضان کی حالت میں کفارہ جماع میں غلام آزاد کرنے پر قدرت رکھنے والا غلام آزاد کرنے کے بجائے مسلسل دو مہینے کے روز نہیں رکھ سکتا، باوجود یہکہ آزادی غلام مجرم کو جرم سے نہیں روکتی جتنا کہ مسلسل دو مہینوں کا روزہ روک سکتا ہے۔

مناطق کی تیسرا قسم یہ ہے جس کا معتبر لغو ہونا شریعت سے معلوم نہ ہو سکے اور وہ ایسی چیز ہے جس پر شریعت کا کوئی معین اصول شہادت نہ دے، نہ دلالت کرے بلکہ وہ شریعت کے مقاصد عامہ سے اخذ کیا جائے۔ بنابریں اسے وسائل میں شمار کیا جائے۔ اس قسم کی باتوں کو ”مصالح مرسلا“ کہتے ہیں۔ یہاں مصالح مرسلا کی بعض مثالیں بیان کی جاتی ہیں تاکہ بدعات اور مصالح مرسلا کے مابین فرق واضح ہو جائے اور یہ معلوم ہو جائے کہ بدعات کا کوئی اور کسی طرح کا تعلق مصالح مرسلا سے نہیں ہے۔

① یہ بیان ہو چکا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام ﷺ قرآن مجید کی مدویں

وکتابت پر متفق تھے، حالانکہ اس اقدام کے جواز پر کوئی نص نہیں تھی ① حضرت عمر بن خطاب نے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہم کے پاس جا کر کہا کہ جگہ یمامہ میں قرآن مجید کے قراءتیں حفاظ بڑی کثرت و شدت سے شہید ہو گئے ہیں اور مجھے خطرہ ہے کہ دوسری جنگوں میں بھی یہی بات ہو سکتی ہے۔ لہذا میری رائے ہے کہ آپ قرآن مجید کو مرتب و مدون کرنے کا حکم دیں۔ حضرت عمر رض، حضرت ابو بکر رض سے مسلسل اس بات کا تقاضا کرتے رہے حتیٰ کہ حضرت ابو بکر رض کو انشراح صدر ہو گیا کہ حضرت عمر رض کی تجویز ٹھیک ہے۔ چنانچہ انہوں نے حضرت زید بن ثابت انصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو بلوایا اور ان سے کہا کہ آپ عقل مند جوان آدمی ہیں، ہم آپ کو مہم بھی نہیں سمجھتے۔ آپ حیات نبوی میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وحی لکھا کرتے تھے، لہذا قرآن مجید کو مرتب و مدون کر ڈالنے۔

حضرت زید رض کہتے ہیں کہ بخدا! ان لوگوں نے میرے ذمہ اتنا بھاری کام لگا دیا اگر ان لوگوں نے مجھے کوئی پہاڑ ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل کرنے کا مکلف بنا یا ہوتا تو اس سے زیادہ گراں اور بوجمل نہ ہوتا۔ لیکن اس حکم کی تعمیل کرتے ہوئے میں نے تحقیق و تلاش اور چھان میں کر کے قرآن مجید کو مرتب کر دیا، جو جرمی ٹکڑوں، کھجور کی پتوں، ہڈیوں اور لوگوں کے سینے میں متفرق طور پر جدا جدا موجود تھا۔ عمل ایسا ہے جس میں صحابہ کرام رض کا کوئی اختلاف نہیں لہذا یہ اجماع ہوا۔

حاصل کلام یہ ہے کہ قرآن مجید کا لکھا جانا بدعت نہیں ہے۔ کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے لکھنے کا حکم دیا تھا، لیکن آپ کی زندگی میں وہ چرمی ٹکڑوں، ہڈیوں اور کھجور کی پتوں میں متفرق طور پر لکھا ہوا تھا۔ آپ نے موجودہ ترتیب پر اسے مرتب اس لئے نہیں کرایا تھا کہ آپ رض کی زندگی میں اس کا مقتضی نہیں تھا اور عہد صدیقی رض میں جب ترتیب و تدوین کی ضرورت ہوئی تو حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ نے ترتیب و تدوین کا حکم دے دیا۔

① تحقیق سے ثابت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی زندگی میں اپنے مختلف کاتبین وحی سے قرآن مجید لکھوایا کرتے تھے، آپ کی زندگی میں چونکہ قرآن مجید ترتیب کے ساتھ نازل نہیں ہوا تھا، اس لئے موجودہ ترتیب کے ساتھ حیات نبوی میں وہ مرتب نہیں ہوا تھا، مگر موجودہ ترتیب تحقیق کے نزدیک توفیق ہے یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے تلاش کے مطابق۔ لیکن تفصیل کا مقام درس ہے۔

خانہ نبوی میں کچھ منتشر اور اس میں لکھا ہوا قرآن مجید موجود پایا گیا تھا، اس کو جمع کر کے نوشترے میں شلک کرنے والے نے جمع کر دیا تاکہ اس میں سے کچھ ضائع نہ ہو جائے۔ صدیق اکبر رض نے جو کچھ کیا تھا اس کا کرنا ضروری تھا تاکہ ضائع ہونے کے بجائے قرآن مجید محفوظ و مامون رہے۔ اسی بنا پر تمام صحابہ نے تفہیم ہو کر حضرت ابو بکر کے اس کام سے موافقت کی۔ (رفی اللہ عنہ)

جب فتوحات کا دائرہ وسیع ہوا اور مختلف ممالک میں مسلمان منتشر طور پر رہنے لگے تو ہر شہر و ملک کے لوگ اپنے یہاں کے زندہ رہ جانے والے قراءت قرآن سے قرآن مجید لیکھنے لگے۔ چنانچہ اہل دمشق و حمص نے حضرت مقداد رض بن الاسود سے پڑھا، اہل کوفہ نے حضرت ابن مسعود سے اہل بصرہ نے حضرت ابو موسیٰ اشعری رض سے بہت سے اہل شام نے حضرت ابی رض بن کعب سے پڑھا۔

قرآن مجید پڑھنے کے طریقے مختلف تھے، لغات کے لب ولہجے مختلف ہونے کے باعث ادا گلیلی قرأت میں کچھ تھوڑا بہت اختلاف پایا جاتا تھا۔ حتیٰ کہ جب غزوہ آرمینیہ و آذربیجان پیش آئے اور حضرت خدیفہ رض بن الیمان نے قرأت کے لب ولہجے میں اختلاف دیکھا جن کی بنا پر بعض لوگ باہم نزاع کر پڑھتے تھے تو انہوں نے فوری طور اس صورت حال سے خلیفہ وقت حضرت عثمان غنی رض کو مطلع کیا تو فتنے کے سد باب کے لئے سیدنا حضرت عثمان غنی رض نے قرآن مجید کے متعدد نسخے تیار کرائے جو عہد صدیقی میں پڑھا جاتا تھا۔ اور انہوں نے حکم دیا کہ اسی قرآنی نسخہ سے سب لوگ پڑھیں اور اس سے اختلاف نہ کریں۔

حضرت ابو بکر و عثمان رض کے طریق کا رہیں صرف اتنا فرق تھا کہ حضرت ابو بکر نے حفاظ قرآن کی موت سے سرچشمہ ملت یعنی قرآن مجید کے ضائع ہونے سے بچانے کیلئے جمع و ترتیب کا حکم دیا تھا اور حضرت عثمان رض نے لب ولہجے کے اختلاف و نزاع کے فتنے سے بچانے کے لئے اور طریق قرأت میں یکسانیت و اتحاد پیدا کرنے کے لئے ایسا کیا تھا اور یہ سارا کام اجماع صحابہ رض کے مطابق ہوا۔

② خلفاء راشدین نے صنعت کاروں سے تاوان ضمان و لینے کا فیصلہ کیا ہے۔ حضرت علی رض بن ابی طالب نے فرمایا: لا يصلح الناس الا ذاک ”لوگوں کی اصلاح تاوان کے بغیر نہیں ہو سکتی۔“

اس میں یہ مصلحت ہے کہ لوگوں کو صنعت کاروں کی حاجت پڑا کرتی ہے اور صنعت کاروں میں عام طور سے سامانوں کے معاملہ میں کوتاہی و تغیریط پائی جاتی ہے، اگر انہیں تاوان کا پابند نہ بنایا جائے، جب کہ ان سے لوگوں کو ضرورت بھی پڑا کرتی ہے تو دونوں باتوں میں سے ایک بات ضرور رونما ہو گی۔ یا تو صنعت کاری بالکل ختم ہو جائے گی اور چیز خلق خدا کے اوپر گراں اور شاق ہو گی، یا پھر صنعت کار صنعت کاری کریں گے مگر اپنے دعویٰ کے مطابق سامانوں کے ضائع ہونے سے تاوان کے ذمہ دار نہ ہوں گے۔ دریں صورت لوگوں کے مال ضائع ہو جائیں گے اور صنعت کار اختیاط سے کام نہیں لیں گے اور خیانت ہونے لگے گی، لہذا تاوان ہی لینے میں مصلحت ہے حضرت علیؑ کے قول نہ کو کامی و مطلب یہی ہے۔

یہاں یہ نہیں کہا جاسکتا کہ "اس طریق کار سے ایک طرح کا بگاڑ و فساد پیدا ہو گا۔ وہ یہ کہ بھی بے خطاب بے قصور آدمی کو بھی تاوان دینا پڑے گا۔ کیونکہ ہو سکتا ہے کہ صنعت کار نے کام نہ بگاڑا ہو اور اس نے صنعت کاری میں کوتاہی نہ بر تی ہو اور وہ اپنے دعویٰ میں سچا ہو۔" اس لئے کہ ہم کہتے ہیں کہ جب مصلحت و مضر میں تقابل ہو تو عقلانی تفاوت پر نظر رکھتے اور زیادہ ارجح بات کو اختیار کرتے ہیں اور اجتماعی طور پر اصول دین اس کی تائید بھی کرتے ہیں کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دیہاتی سے شہری کو سودا بازی اور خرید و فروخت کو منوع قرار دیا ہے اور فرمایا ہے کہ لوگوں کو ایک دوسرے سے کمانے کے لئے چھوڑ دو۔ نیز آپ ﷺ نے بازاروں میں سودا آنے سے پہلے راستے میں جا کر سامانوں کی خرید و فروخت سے منع کیا ہے۔ جب سودا بازار میں آئے تو اس کی خرید و فروخت ہوا اور یہ بات عام مصلحت کو خاص مصلحت پر ترجیح دینے کے قبیل سے ہے۔ لہذا صنعت کاروں اور کاری گروں سے تاوان لینے کا معاملہ بھی اسی قبیل و قسم سے متعلق ہے۔

③ ایک آدمی کے قتل کے بد لے پوری ایک جماعت کو قتل کرنا جائز ہے، اور اس کی دلیل مصالح مرسلہ ہے۔ کیونکہ اس مسئلہ خاص پر کوئی نص دلائل نہیں کرتی لیکن یہ بات حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ سے منقول ہے اور امام مالک و شافعی اور امام ابو حنیفہؓ کا مسلک یہی ہے۔ ④ اس میں

① امام شافعی نے اسے صرف امام شافعی کا مسلک بتایا ہے، کیونکہ ملاجے مغربِ نہب و جنبلِ نہب کے مسائل کے کم واقف تھے۔ خصوصاً امام احمد کے نہب سے انہیں بہت کم واقف تھی۔ اسی لئے ان کے نہب کا ذکر بھی کم کرتے تھے اور جس طرح ایک مقتول کے بد لے کی افراد کا مغل ایکی شافعی و حنفی نہب میں جائز ہے اسی طرح جنبلی کتابوں میں الکشاف اور الحنفی وغیرہ میں اسی طرح مرقوم ہے۔ اسی طرح ایک ہاتھ کاٹنے کے قصاص میں کئی آدمیوں کے ہاتھ کاٹ لینے کا نہب حابلہ کا بھی ہے؛ جس طرح کر عالم ائمہ کا ہے۔

مصلحت یہ ہے کہ مقتول آدمی بے خطا ہے اور عمدہ قتل کیا گیا ہے تو اس کا قصاص نہ لینے سے قصاص کے اصل مسئلہ پر زد پوتی ہے اور اگر یہ معلوم ہو جائے کہ کئی آدمیوں کے تعاون و اشتراک سے کئے گئے خون ناحن کے قصاص میں شرکاء و معاونین قتل نہیں کئے جائیں گے تو خون ناحن کرنے کے لئے لوگ معاونین و شرکاء کی علاش کر لیا کریں گے۔ اللہ تعالیٰ نے تمام قاتلوں کو قتل کر دینے کا حکم دیا ہے۔

پوری جماعت اگر قاتل ہو تو اس سے کسی کو مستثنی مخصوص نہیں کیا جائے گا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

وَكَبَّنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ إِلَى النَّفْسِ . اور ہم نے اس میں ان لوگوں پر فرض کیا کہ [الماندہ، آیہ: ۳۵] جان کے بد لے جان لی جائے۔

اگر کہا جائے کہ یہ بات شریعت میں ایک انوکھی چیز ہے کہ ایک قتل کے بد لے کئی قتل ہوں۔ اس کا جواب یہ ہے کہ ”قتل“ کے بد لے قاتل کا قتل ہو گا اور جب ایک قتل پوری جماعت نے مل کر کیا ہے تو امام مالک رحمۃ اللہ علیہ شافعی اور امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے مذہب کے مطابق پوری جماعت اس کی قاتل ہے اس لیے پوری جماعت کو قتل کیا جائے گا، کیونکہ ان میں سے ہر ایک کی طرف قتل کی نسبت متحقق ہے۔ البتہ ان قاتلوں میں سے ہر ایک شخص واحد کے درجہ میں رکھا گیا ہے، اس لئے کہ مصلحت کا یہی تقاضا ہے۔ یہ بدعت نہیں ہے، نیز حفاظت جان مقاصد شریعت میں سے ہے اور اس طریق کار سے شریعت کے اس مقصود کی حفاظت ہوتی ہے۔

امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک ایک ہاتھ کاٹ لینے کے بد لے کئی آدمیوں کے ہاتھ نہ کورہ بالا مصلحت و قاعدہ کے تحت کاٹے جائیں گے۔ (یہ بات حاشیہ پر منقول ہو چکی ہے کہ یہی مذہب حنبلہ اور کئی دوسرے اماموں کا بھی ہے)۔ البتہ ایک ہی نصاب بھر کی چوری متعدد آدمیوں نے کی ہو تو سب کے ہاتھ کاٹے جانے کی بات شریعت میں ایک انوکھی چیز ہے۔

(۴) امام مالک رحمۃ اللہ علیہ سے جو یہ منقول ہے کہ تہمت کی بنا پر آدمی کو مقید کرنا جائز ہے تو یہ چیز اگرچہ ایک طرح کی سزا ہے اور بعض مالکیہ سے تہمت کی بنا پر زد و کوب کا جواز بھی منقول ہے۔ لیکن چونکہ ایسی صورت میں جرم پر شہادت و ثبوت مہیا کرنا مشکل ہے، اس لئے مصلحت یہ ہے کہ سزاوی جائے۔ کیونکہ یہ طریق کار چوروں اور غصب کرنے والوں کے ہاتھوں سے لوگوں کے اموال

برآمد کرنے کا وسیلہ و ذریعہ ہے اور مشائخ کے زدیک یہ بھی صنعت کاروں اور کارگروں سے تادا ان لینے کے قبیل سے ہے۔

اگر کہا جائے کہ اس سے بے گناہ کوسز ادینے کا دروازہ کھلتا ہے تو ہم کہتے ہیں کہ ایسا نہ کرنے سے مسروقہ و مخصوصہ اموال کی واپسی نہیں ہو سکے گی بلکہ ترک سزا زیادہ مضرت رہا ہے۔ کیونکہ تمہم آدمی بھض دعوا ی کی بنیاد پر سزا نہیں پاتا بلکہ جب کوئی قرینہ ایسا ہوتا ہے جس سے اس کے جرم ہونے کا گمان ہوتا ہے تو اسے سزا دی جاتی ہے۔ اس طرح کی سزا عام طور سے بری آدمی نہیں پاتا۔ اگر ایسا ہو جائے تو اسے معاف کر دیا گیا ہے؛ جس طرح صنعت کار کے تادا ان کو معاف کیا گیا ہے جبکہ اس کے بری ہونے کا امکان بھی رہتا ہے۔

⑤ اگر کسی آدمی کے لئے خلافت پر بیعت لے لی گئی اور امن و امان قائم ہو گیا اور اس کے بعد ایسا آدمی نظر آیا جو امور خلافت کو اس سے بہتر طور پر انجام دے سکتا ہے، لیکن اگر خلیفہ اول کو معزول کیا جائے تو فتنہ برپا ہونے اور معاملات میں اضطراب پیدا ہونے کا خوف و خطر ہے تو مصلحت کی بات یہ ہے کہ خلیفہ اول کو برقرار رکھا جائے اور دو مضر چیزوں میں سے کم ضرر رہا چیز کو برداشت کر لیا جائے۔ یہ بات شرعی تصرفات سے مناسبت رکھتی ہے اگرچہ اس کی تائید نص سے نہیں ہوتی۔

⑥ صحیح مسلم میں مقول ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جس نے کسی خلیفہ کی خلافت پر بیعت کر لی اور اس سے اطاعت کا عهد دیا، ان کر لیا تو جہاں تک ہو سکے اس کی اطاعت کرے اور دوسرا مدعی خلافت زان کھڑا کرے تو اس کی گروں ماردو (یعنی قتل کرو)۔ کتاب مخفی میں کہا کہ جس کی بیعت و خلافت پر مسلمان تنقیح ہو جائیں اس کی خلافت ثابت ہو گئی اور اس کی حماوت ضروری ہو گئی جس پر ہماری ذکر کردہ حدیث و اجماع دلیل ہیں۔ اس معنی کی بات وفات نبوی کے بعد حضرت ابوکر و عمر کی خلافت میں بھی پائی گئی ہے کہ ان کی خلافت اجماع صحابہ سے ثابت ہے لہذا دوں کی خلافت کو صحیح مانتازم ہے۔ اگر کوئی آدمی خلیفہ وقت کے خلاف بغاوت کر کے خلیفہ وقت کو مغلوب کرے اور اپنی تکوar سے لوگوں کو اپنی خلافت منوانے پر مجبور کرے اور لوگ اس کی خلافت کا اقرار کر لیں اور اس کے مطیع و تابع فرمان بن جائیں تو وہ بھی خلیفہ ہو گیا اس سے قبال اور اس کے خلاف بغاوت حرام ہے۔

عبدالملک بن مردان نے حضرت عبداللہ بن زبیر کے خلاف خروج کر کے انہیں قتل کر دیا اور مالک پرتاقبض ہو گئی تھی کہ لوگوں نے طوعاً و کرھا اس کی اطاعت قبول کر لی اور اس کی خلافت پر بیعت کر لی تو وہ خلیفہ قرار دے دیا گیا جس کے خلاف خروج حرام تھا کیونکہ اس طرح کے مجرموں کے خلاف خروج و بغاوت سے مسلمانوں میں باہم اختلاف و خون ریزی و لوث کھوٹ ہوتی ہے اور یہ بات بھی اس حدیث نبوی کے عموم میں آتی ہے کہ ”جو شخص میری امت کے خلاف خروج کرے جب کہ لوگ متفق ہوں اس کی گردن ماردو۔۔۔۔۔ خواہ کوئی بھی ہوں لہذا ایسے مجرموں کے خلاف بھی خروج ٹھیک نہیں ہے۔ (از مصنف)

بدعات اور ان کا شرعی پوشاہر میں ۱۲۲

ذکورہ بالامثالوں سے آپ سمجھ گئے ہوں گے کہ بدعاں اور مصالح مرسلہ میں کتنا فرق اور بعد ہے۔

مصالح مرسلہ کا حاصل یہ ہے کہ امر ضروری کی حفاظت کی جائے یادین میں لازم آنے والے کسی حرج کو فتح کیا جائے۔ چنانچہ تدوین قرآن حفاظت شریعت کے لئے ہوتی، کیونکہ قرآن بھی اصل شریعت ہے اور اسے قید تحریر میں لانے کا مقصد اختلاف کا سد باب تھا اور شراب خور کو تعزیری طور پر چالیس کے بجائے اسی کوڑے لگانے کی سزا عقل کی حفاظت کے لئے مقرر کی گئی تھی اور صفت کاروں پر تاداں صفت دمال کی حفاظت کے لئے مشروع ہے اور ایک مقتول کو قتل کرنے والی جماعت کو تھاص میں قتل کرنے کی غرض جان اور اعضائے انسانی کی حفاظت ہے اور تہمت کی بنا پر قید و ضرب کی سزا سرو و مخصوصہ بال برآمد کرنے کی غرض سے مقرر ہے۔

غنی اور مال دار لوگوں کو خلیفہ کی طرف سے کچھ و ظائف مقرر کرنے کا مقصد فوج کی جانوں کی حفاظت اور خلیفہ کی شان و شوکت کا مظاہرہ ہے۔ کام پر مالی معاوضہ کاروبار کی حفاظت اور منافع کے تبادلہ کے لئے ہے۔ بقدر ضرورت مال سے زیادہ مال جمع کرنے کی اجازت رفع حرج کے لئے ہے تاکہ مصالح محفوظ رہیں اور دین کی حفاظت بھی ہو سکے۔ افضل کے مقابلہ میں سکتر کی خلافت و امامت پر راضی رہنے کا مسئلہ اس لئے ہے کہ امت کا اتحاد برقرار رہے اور جان و اموال خطرہ میں نہ پڑیں۔

اس تفصیل سے تم سمجھ سکتے ہو کہ بدعاں، مصالح مرسلہ کی ضد ہیں۔ کیونکہ بدعاں کا تعلق عبادات سے ہوتا ہے، جو قیاسی و عقلی چیزوں ہیں۔ اس کے برخلاف مصالح مرسلہ عموماً معقول المعنی و قیاسی ہوتی ہیں یعنی کہ ان کا تعلق معاملات سے ہوتا ہے۔

بدعاں و مصالح مرسلہ میں ایک فرق اور ہے کہ بدعاں کا تعلق مقاصد سے ہوتا ہے جب کہ مصالح مرسلہ کا تعلق وسائل سے ہوتا ہے۔ اسی بنا پر بعض علمائے اس قاعدہ کو مصالح مرسلہ کی بنیاد پر ادا دیا ہے:

﴿فَالْأَيْمُ الْوَاجِبُ إِلَّا بِهِ فَهُوَ وَاجِبٌ﴾

”یعنی جس چیز کے بغیر شریعت کی واجب کردہ کوئی بات پوری نہ ہوتی ہو وہ واجب ہے۔“

اس تفصیل سے تم کو معلوم ہو گیا کہ بدعاں اور مصالح مرسلہ میں دو طرح کا فرق ہے ایک یہ

کہ بدعاں کا تعلق عبادات سے ہوتا ہے اور عبادات کا دار و مدار نقل پر ہوتا ہے۔ قیاس درائے سے اس کا کوئی بھی ربط نہیں اور مصالح مرسلہ معقول المعنی ہوا کرتی ہیں، ان کا تعلق عبادات سے نہیں۔ دوسرے یہ کہ مصالح مرسلہ وسائل سے تعلق رکھتے ہیں اور بدعاں کا تعلق مقاصد سے ہے۔ لہذا مصالح مرسلہ کو بدعاں کے جواز کی دلیل کیوں کر قرار دیا جاسکتا ہے جب کہ مصالح مرسلہ کے مطابق صحابہ کرام ﷺ کا عمل ثابت ہے۔ (الاباع فی مضار الابداع سے مأخوذه ہے۔ یہ تفصیل شیخ محفوظ علی کی کتاب سے)

## عمل اور ترك عمل کے سلسلے میں سنت کی تقسیم

جن کاموں کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کیا ہے اور جن کو چھوڑا ہے ان کے درمیان فرق کی معرفت اہم اصول میں سے ہے۔

تم کو گذشتہ تفصیل سے یہ معلوم ہو چکا ہے کہ بدعاں اور مصالح مرسلہ کے درمیان فرق موجود ہے۔ اب تم کو یہ عظیم قاعدہ بھی جان لینا چاہیے کہ جن کاموں کو رسول اللہ ﷺ نے نہیں کیا ہے ان کا ترك کرنا سنت ہے۔ جس طرح اللہ تعالیٰ نے ہم کو ان افعال نبویہ میں ایاتاں نبوی کا مکف بنا یا ہے جن کو آپ نے تقرب الہی حاصل کرنے کے لئے کیا ہے بشرطیکہ ان افعال کا تعلق خصوصیات نبویہ سے نہ ہو اسی طرح آپ ﷺ کے ترك کردہ افعال کو ترك کرنے کا مطابق بھی اللہ نے ہم سے کر رکھا ہے۔ لہذا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ترك کردہ افعال کا ترك کرنا اور آپ کے انعام دیے ہوئے افعال کا کرنا ہمارے لئے سنت ہے۔ جس کام کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نہیں کیا، اس کام کو کر کے ہم تقرب الہی حاصل نہیں کر سکتے، آپ کے ترك کردہ فعل کا مرتكب اتنا ہی مجرم ہے جتنا کہ آپ کے کئے ہوئے کام کا ترك کرنے والا مجرم ہے۔ ان دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے۔ شاید آپ کے ذہن میں یہ بات کھلکھلے کہ ایسا کیوں کر ہو سکتا ہے، جبکہ آپ ﷺ کے ترك کردہ کئی کام آپ ﷺ کے بعد خلفاء راشدین نے کئے ہیں۔ حالانکہ وہ دین کا زیادہ علم رکھتے تھے اور ایاتاں سنت کے زیادہ حریص تھے؟

اگر آپ کے ترك کردہ افعال کا ترك سنت ہے جیسا کہ تمہارا دعویٰ ہے کہ وہ کام خلفاء نے کیوں کئے جن کو آپ نے ترك کیا تھا؟ دریں صورت ہم کہتے ہیں کہ ہماری گفتگو ایسی چیزوں کے

ترک کے بارے میں ہورہی ہے، جن کے کرنے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں کوئی مانع نہیں تھا اور کرنے کے اسباب و داعی بھی موجود تھے مثلاً عیدین کی نماز کے لئے ترک اذان اور ہر نماز کے لئے خصل، شعبان کی پندرہ، ہویں رات کی مخصوص نماز، نماز تراویح کے لئے اذان اور مردوں پر قرآن خوانی وغیرہ۔

یہ افعال عہد نبوی ﷺ میں ہمیشہ متروک رہے اور ان کے کرنے سے کوئی امر مانع نہیں تھا اور ان کا مقتضی بھی موجود تھا، کیونکہ یہ ساری باتیں عبادت سے تعلق رکھتی ہیں اور ان عبادتوں کا مقتضی موجود تھا، کیونکہ مقصود تقرب الہی ہے اور زمانہ نبوی قانون سازی کا زمانہ تھا اور وہ وقت احکام شرعیہ بیان کرنے کا وقت تھا۔ اگر یہ چیزیں دین میں داخل ہوتیں اور ایسی عبادتیں ہوتیں جن سے تقرب الہی حاصل کیا جاسکتا تو اپنی پوری زندگی بھر آپ انہیں نہ چھوڑتے جب کہ آپ کو تبلیغ شریعت کا حکم بھی اللہ کی طرف سے دیا گیا تھا اور حکم شرعی کو چھپانے سے آپ کو معمصہ بنایا گیا تھا۔ دریں صورت ان کا ممول کو آپ کا چھوڑنا اس امر کی دلیل ہے کہ ان کا چھوڑنا ہی مشرع ہے اور ان کا کرنا خلاف شرع ہے۔ لہذا ان کا ممول کے ذریعہ تقرب الہی نہیں حاصل کیا جاسکتا۔

اور جن کا مولوں کو خلفائے راشدین نے کیا ہے، جن کا وجود پہلے نہیں تھا، وہ ان امور سے خارج نہیں ہیں، جن کا مقتضی عہد نبوی میں نہیں تھا۔ وہ ایسے امور ہیں جن کا مقتضی آپ ﷺ کے بعد خلفاءٰ کے زمانہ میں ظاہر ہوا یا آپ ﷺ کے دور میں مقتضی تو تھا مگر ان کو کرنے سے کوئی مانع موجود تھا۔ مثلاً جماعت کے ساتھ نماز تراویح اس کو با جماعت پڑھنے اور اس پر مواطبت سے یہ مانع تھا کہ امت پر یہ نماز فرض نہ ہو جائے۔ جب یہ مانع ختم ہو گیا اور نزول وحی کا زمانہ نہیں رہ گیا تو اصل سنت کی طرف رجوع کرنا صحیح ہو گیا۔ اس قاعدہ سے تم ان دلائل شرعیہ کے مابین تقطیق دے سکتے ہو جو بظاہر متعارض معلوم ہوتی ہیں اور ہم گذشتہ تفصیل میں تم کو بتاچکے ہیں کہ وفات نبوی کے بعد خلفائے راشدین ﷺ نے بظاہر جوئے کام کے ان کا تعلق مصالح مرسلے سے ہے اور تم بدعاں و مصالح مرسلے کے مابین فرق کو یاد رکھو۔ (اصول فی البدع والسن)

پھر مصنف نے مذکورہ بیان کی تائید کے لئے علمائے سلف جیسے قسطانی، شیخ ابن حجر یعنی علامہ شاطبی، علامہ ابن قیم اور مولف مجالس الابرار سے منقول چند مثالیں بیان کی ہیں، لیکن میں یہاں صرف ”ہی مثالوں کو پیش کروں گا، جن کو علامہ ابن قیم نے اپنی کتاب اعلام الموقعين میں تحریر کیا ہے۔

## فصل

نبی ﷺ کے ترک کردہ جن افعال کو اہل علم نے نقل کیا ہے ان کی دو قسمیں ہیں اور دونوں قسموں کا ترک کرنا سنت ہے۔

ایک وہ افعال متروکہ جن کی بابت اہل علم کی تصریح ہے کہ انہیں آپ نے چھوڑ دیا اور نہیں کیا۔ مثلاً شہداءٰ احمد کی بابت منقول ہے کہ ”آپ ﷺ نے انہیں نہ نسل دیا اونہ ان کی نماز جنازہ پڑھی۔“

اسی طرح عیدین کی نماز کی بابت منقول ہے کہ ”اذان واقامت اور اعلان کے بغیر پڑھی گئی“ اور جمع بین الصلوتین کی بابت منقول ہے کہ سفر میں آپ ﷺ نے دونمازیں ایک وقت میں پڑھیں مگر ان کی سنتیں نہیں پڑھیں، اس طرح کی بہت ساری احادیث منقول ہیں۔

دوسرے قسم کے وہ متروکہ افعال جن کے کئے جانے کی نقل علماء نہیں کہتے۔ اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں کیا ہوتا تو اثبات کے اسباب و دواعی موجود تھے کہ انہیں اکثر لوگ یا کم زکم ایک آدھا آدمی ضرور نقل کرتا جن کاموں کو آپ ﷺ کے کرنے کی نقل کسی نے نہیں کی اور نہ کسی نے کبھی کسی مجمع میں بیان کیا ان کے بارے میں یہ معلوم ہو گیا کہ انہیں آپ نے نہیں کیا تھا۔

مثلاً نماز شروع کرتے وقت زبان سے نیت کرنا، تمام فرض نمازوں کے بعد مقتدیوں کی طرف مند کر کے ہاتھ اٹھا کر ہمیشہ بالالتزام دعائے کرنا، فخر کی نماز کی دوسرا رکعت میں رکوع کے بعد روزانہ ہاتھ اٹھا کر دعائے کرنا، اور بالجبر اللهم اهدنا فیمن هدیت النّخ والی دعائے پڑھنا اور مقتدیوں کا اس دعا پر آئینہ نہ کہنا، یہ ممکن ہے یہ کام آپ ﷺ نے کیا ہوا اور انہیں چھوٹا بڑا عورت و مرد کوئی بھی نقل نہ کرے جب کہ آپ ﷺ نے انہیں ہمیشہ کیا ہوا رکسی دن انہیں چھوڑا ہے۔

اسی طرح مزدلفہ میں شب باشی، رمی جمار، طواف زیارت، نماز استقامت اور گرہن والی نماز کے لئے آپ ﷺ کے غسل نہ کرنے کا منقول نہ ہونا بھی اسی قسم کی سنتوں میں داخل ہے۔ ان چیزوں کے موقع پر غسل کو مستحب قرار دینا خلاف سنت بات ہے۔ کیونکہ ترک نبوی بھی اسی طرح سنت ہے، جس طرح فعل نبوی سنت ہے۔ لہذا ہم اگر آپ کی ترک کردہ چیز کے کرنے کو سنت قرار دیں

تو وہ دیے ہی ہے جیسے ہم آپ ﷺ کے انجام دیے ہوئے کام کے ترک کو سنت قرار دے بیٹھیں۔ دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے اگر کہا جائے کہ کسی کام کے کئے جانے کا منقول نہ ہونا اس بات کو مستلزم نہیں کہ وہ کام انجام پذیر نہیں ہوا، اس لئے کسی کام کی بابت اگر یہ منقول نہ ہو کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے نہیں کیا تو اس بات کو آپ لوگ اس چیز کی دلیل کیوں کر بناتے ہیں کہ آپ ﷺ نے وہ کام کیا ہی نہیں؟

تو ہم اس کا یہ جواب دیتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کے طور و طریقہ آپ ﷺ کی سنت و وظیرہ کی معرفت رکھتے ہوئے یہ سوال بہت ہی دور از کار ہے۔ اگر یہ سوال صحیح فرض کر لیا جائے اور قبول کر لیا جائے تو نماز تراویح کے لئے اذان کو مستحب قرار دینا ہو گا اور کہنے والا کہے گا کہ اس کے من nouع ہونے پر کیا دلیل ہے؟ یہ منقول نہیں کہ آپ ﷺ نے تراویح کے لئے اذان نہیں دی۔ اسی طرح کی بات بہت سارے امور کی بابت کہی جا سکتی ہے۔ مثلاً یہ کہ ہر نماز کے لئے عسل مستحب ہے اذان کے بعد بلند آواز سے ”یحکم اللہ“ وغیرہ کہنا مستحب ہے، خطیب کو سیاہ لباس اور چادر پہن کر خطبہ دینا مستحب ہے اذان میں جب بھی اللہ رسول کا نام آئے بلند آواز سے کچھ خود ساختہ کلمات کہنے مستحب ہیں، الغرض بہت ساری بدعات کے لئے دروازے کھل جائیں گے، جس کا جو بھی چاہے گا کرے گا۔

(از اعلام المؤعین للحافظ ابن قیم متوفی ۱۵۷ھ صفحہ ۳۲۲-۳۲۳)

## بدعات کی دو قسمیں حقیقی اور اضافی

علامہ شاطیب رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب ”الموافقات“ میں معنی و مفہوم کی بات کہی ہے کہ:

بدعات کی دو قسمیں ہیں حقیقی اور اضافی:

حقیقی بدعات وہ امور ہیں جن کی کوئی اصل کتاب و سنت اور اجماع امت میں نہ ہو؛ اضافی بدعات کا اطلاق جن چیزوں پر ہوتا ہے دراصل ان کی دو صورتیں ہوتی ہیں۔

ایک صورت میں وہ مشروع ہوتی ہیں یعنی شریعت سے ان کا ثبوت ہوتا ہے، لیکن دوسری صورت میں وہی چیزیں بدعات قرار پاتی ہیں۔ اگر تم غور کرو گے تو وہ چیزیں پہلی صورت میں مستحب ہوں گی، مگر دوسری صورت میں اپنی کیفیت وزمانہ کے اعتبار سے بدعات ہونے کے سبب

نمودوم ہوں گی یہاں ہم تمہارے سامنے چند مثالیں پیش کرتے ہیں جن سے ہماری بات واضح ہو جائے گی۔ ملاحظہ ہو:

**پہلی مثال:** اذان سے پہلے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود وسلام پڑھنا بدعت حقیقی ہے کیونکہ کتاب و سنت و صحابہ ﷺ سے اس کا کوئی ثبوت نہیں، لیکن اذان کے بعد موزن اور اذان سننے والوں کے لئے درود پڑھ کر اللہم رب هذه الدعوة اتاله رب الصلوة القائمة ات محمدًا الوسيلة والفضيلة وابعثه مقامًا محمودًا۔ ①

والی دعا کا پڑھنا سنت ہے، کیونکہ صحیح مسلم وسنن ابی داؤد وغیرہ میں حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنا کہ جب تم موزن کو اذان دیتے ہوئے سنو تو اس کے کہے ہوئے کلمات اذان دہراو، پھر مجھ پر درود پڑھو، کیونکہ جو شخص مجھ پر ایک بار درود پڑھتا ہے اس پر اللہ تعالیٰ وس مرتبہ رحمت بھیجے گا، پھر تم میرے لئے مقام "وسیلہ" ملنے کی درخواست اللہ سے کرو وسیلہ جنت میں ایک مقام و درجہ ہے جو اللہ کے بندوں میں سے صرف ایک بندہ کو ملنے والا ہے، میں چاہتا ہوں کہ وہ بندہ جس کو مقام وسیلہ ملنے والا ہے میں ہی قرار دیا جاؤں۔ لہذا جو میرے لئے اللہ سے مقام وسیلہ ملتے گا اس کے لئے میری شفاعت قیامت کے دن حلال ہو جائے گی۔ لیکن اذان کے بعد موزن کا بلند آواز سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود وسلام پڑھنا جیسا کہ بعض مقامات کے کچھ موزن کرتے ہیں وہ بدعت ہے۔ عہد نبوی سے لے کر صلاح الدین ایوبی کے زمانہ تک صدیاں گذر گئیں مگر یہ بدعت ظاہر نہیں ہوئی تھی۔ پھر بعض جاہلوں کی بدولت یہ بدعت ظاہر ہوئی جس پر علمائے محققین نے تکیر فرمائی۔

چنانچہ مشروعیت کے لحاظ سے اذان کے بعد رسول اللہ ﷺ پر موزن و سماعین کا درود پڑھنا سنت ہے۔ جبکہ اذان کے بعد منبروں پر کھڑے ہو کر بالجھر درود وسلام کا پڑھنا بدعت ہے۔ کیونکہ اس کام کی پہلی صورت شریعت سے ثابت ہے اور دوسری صورت ثابت نہیں ہے۔

**دوسری مثال:** جمعہ کے دن خطبہ شروع ہونے سے پہلے مسلمانوں کے یہاں اذان دینا سنت ہے، لیکن موزن کا خطیب کے سامنے کھڑے ہو کر اذان دینا جیسا کہ دیہاتوں اور شہروں میں اکثر ہوتا ہے بدعت ہے۔ کیونکہ اذان دروازہ مسجد پر ہوئی چاہیے نہ کہ مسجد کے اندر خطیب کے سامنے۔

① صحیح بخاری کتاب الاذان / ص ۱۲۵ / باب الدعاء عند النداء . حدیث نمبر (۲۱۳)

تیسرا مثال: بخ گانہ فرض نمازوں سے متعلق ثابت شدہ سنت والی نمازوں کا پڑھنا مسلمانوں کے تمام مذاہب میں سنت مؤکدہ ہے، لیکن انہیں ہر آدمی کو تنہا تنہا پڑھنا چاہیے۔ اگر انہیں جماعت کے ساتھ پڑھا جائے تو کیفیت و صورت کے اعتبار سے بدعت ہوں گی۔

چوتھی مثال: تلاوت قرآن مسنون ہے اور اس کا رخیر میں بڑا ثواب ہے اور یہ بات علم کی عبور کرنے والوں پر مخفی نہیں ہے۔ بہت ساری احادیث تلاوت قرآن کے فضائل میں وارد ہیں۔ ان میں سے ابن مسعود رض سے مردی شدہ یہ حدیث بھی ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جس نے قرآن مجید کا ایک حرف بھی پڑھا، اسے اس کے بد لے دس نیکیاں ملیں گی اور میں یہ نہیں کہتا کہ "الم" صرف ایک حرف ہے بلکہ الف اور میم الگ الگ تین حروف ہیں۔

لیکن رووع و تجدوکی حالت میں تلاوت قرآن بدعت ہے، مشرودیت کے اعتبار سے نہیں بلکہ اپنے موقع محل کے اعتبار سے یہ چیز بدعت ہے۔

پانچویں مثال: جمعد کے روز سورہ گھف و سورہ ہود کی تلاوت سے متعلق بعض ضعیف احادیث مردی ہیں۔ فقہاء کہا ہے کہ گھر یا مسجد میں ان سورتوں کی تلاوت مستحب ہے، لیکن اگر انہیں مسجد میں جمعد کے روز یا کبھی اور کبھی نیزاں دنوں سورتوں کے علاوہ قرآن مجید میں سے کچھ بھی جہری طور پر اس طرح تلاوت کرے جس سے نمازیوں کو خلل ہو تو چاروں مذاہب میں بالاتفاق یہ حرام و بدعت ہیں، شیخ علی بن حفظ نے کتاب "الابداع" اور شیخ ابن حجر نے کتاب "التحفة" میں اور دوسرے حضرات نے اس فن پر کامی ہوئی کتابوں میں اسی طرح تحریر فرمایا ہے۔

چھٹی مثال: میت کے گھروں والوں کی تعزیت مسنون ہے، کیونکہ حدیث میں وارد ہے:

﴿مَنْ عَزَّى مُصَابًا فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِهِ﴾

"جو کسی مصیبت زدہ کی مزاج پر سی تعزیت کرے اسے مصیبت پر صبر کرنے والے کی طرح ثواب ملے گا۔"

لیکن تعزیت کے لئے میت کے گھر مجلس و اجتماع اور کاروبار جھوڑ دینا بدعت ہے، اس لحاظ سے کہ تین دن یا اس سے کم و بیش تعزیت کے مقصد سے کاروبار بند رکھنا اور کسی گھر میں اجتماع کرنا مشروع نہیں۔۔۔ اور میت کے گھر کھانا پکوانے اور کھانا کھانے کے لئے جمع ہونا چاہیے دوپہر کا کھانا ہو یا شام کا یہ سب حقیقی بدعت ہیں۔ اس کی تفصیل "باب بدع الجنازہ" میں عنقریب آئے

گی۔ لذنا اللہ۔

**ساتویں مثال:** شعبان کا مہینہ فی الجملہ نفلی روزوں کا مغل و موقع ہے، کیونکہ اس مہینے میں رسول اللہ ﷺ اکثر روزہ رکھا کرتے تھے، لیکن پندرہویں شعبان کو مخصوص طور پر روزہ رکھنا اور رات میں شب بیداری کرنا با اعتبار تخصیص زمانہ بدعت ہے۔ پندرہویں شعبان کے دن کا روزہ اور رات میں قیام کے سلسلے میں وارد شدہ حدیث بہت زیادہ ضعیف ہے۔ (بلکہ محققین نے اسے موضوع و مذوب اور بنادی حدیث کہا ہے۔ مترجم)

**آٹھویں مثال:** پنج گانہ نمازوں کے بعد تسبیح و دعا خوانی مسنون چیزوں میں سے ہے، لیکن نمازوں کے بعد امام کا بلند آواز سے قرأت و دعا خوانی کرنا اور مقتدیوں کا آمین آمین کہتے رہنا کیفیت کے لحاظ سے بدعت ہے۔ فی نفس مشریعیت کے اعتبار سے یہ بدعت نہیں ہے کہ نمازوں کے بعد تسبیح و دعا خوانی کی جائے۔ علامہ شاطبی نے اسی طرح سے بیان کیا ہے۔

**نویں مثال:** تمام مسلمانوں کا اس بات پر اجماع ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود و سلام پڑھنا صحتی کا ارشاد ہے:

إِنَّ اللَّهَ وَمَلَكُوتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا  
بْشِكَ اللَّهُتَعَالَى اُور اس کے فرشتے نبی صلی  
يُهَا الَّذِينَ امْنُوا اصْلُوا عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا  
اللَّهُعَلِيَّ وَسَلَّمَ پر درود بھیجتے ہیں، اے ایمان والو!  
تَسْلِيمًا۔ [الاحزاب، آیہ: ۵۶]

نیز آپ پر درود و سلام بھیجنے کی فضیلت میں بہت سی احادیث وارد ہیں۔ بلکہ بعض اہل علم نے آپ ﷺ کا نام سننے کے وقت آپ پر درود و سلام بھیجنے کو واجب بتایا ہے۔ لیکن مذہب صحیح یہ ہے کہ آپ ﷺ کا نام سننے کے وقت آپ ﷺ پر درود و سلام پڑھنا مسنون ہے، واجب نہیں۔ البتہ جس تشهد و قعدہ میں سلام پھیرنا ہے، اس میں آپ ﷺ پر درود پڑھنا امام احمد و شافعیؒ کے مذهب میں واجب ہے۔

نبی ﷺ پر درود و عظیم ترین عبادتوں اور افضل ترین قربت الہبیہ کے کاموں میں سے ہے، اس میں کسی کا بھی اختلاف نہیں، لیکن مناسب یہ ہے کہ درود کے لئے جو کلمات احادیث میں وارد ہوئے ہیں وہی پڑھے جائیں۔ درود توہر وقت مسنون ہے لیکن جمعہ کے دن اور جمعہ کی رات میں اس کی مسنونیت مؤکدہ ہے، کیونکہ حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ

علیہ وسلم نے فرمایا کہ جمیع کے دن مجھ پر تم لوگ بکثرت درود پڑھو۔ میرے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت جبریل ﷺ نے آکر بتالا یا ہے کہ جو شخص آپ پر ایک بار درود پڑھے گا میں یعنی اللہ تبارک و تعالیٰ اس شخص پر دس مرتبہ رحمت بھیجا ہے اور فرشتے اس کے لئے دس مرتبہ دعائے رحمت کرتے ہیں۔ (طبرانی)

لیکن رسول اللہ ﷺ پر درود کے لئے اختراع کردہ کلمات ایجاد اور بفتہ کے ہر دن کے لئے مخصوص قسم کے مختصر عد درود مقرر کرنا جیسا کہ شیخ جزوی نے اپنی کتاب ”دلائل الخیرات“ میں تحریر کیا ہے وہ بدعت ہے۔ (اس کے علاوہ ہمارے ہاں اور بھی بہت سی کتابیں مثلاً مجموعہ دلائل درود ناریہ درود لکھی درود تاج وغیرہ مروج ہیں یہ تمام بدعات ہیں۔ (مترجم)

شیخ موصوف نے حب نبوی ﷺ کے جذبہ کے تحت یہ کتاب لکھی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود وسلام بھیجنے کی فضیلت میں وارد شدہ ایسی ضعیف و موضوع روایات کو صحیح کر دیا ہے جن کا موضوع ضعیف ہونا کسی ایسے شخص پر مخفی نہیں جسے اللہ تعالیٰ نے ذرہ برابر بھی علم سے نوازا ہے۔ شیخ جزوی کی روایت کردہ ان غیر معتبر روایات میں سے ایک روایت یہ ہے کہ ”جس نے جمیع کے دن ایک سو بار آپ ﷺ پر درود پڑھا اس کے اسی“ ۸۰ ”سال کے گناہ معاف کر دیے جائیں گے۔“ دوسری حدیث حضرت ابو ہریرہ ؓ سے یہ نقل کی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ”مجھ پر درود پڑھنے والے کے لئے پل صراط پر نور حاصل ہو گا اور پل صراط پر جو لوگ نور والے ہوں گے وہ جہنم نہیں ہو سکتے۔“

تیسرا حدیث اس کتاب میں یہ مذکور ہے کہ ”جو شخص مجھ پر درود پڑھنا بھول جائے وہ جنت کے راستے سے غلطی کر کے دوسرے راستے پر جا پڑا، یہاں پر بھولنے سے مراد چھوڑنا ہے اور جب تارک درود را جنت سے بھٹک گیا تو درود پڑھنے والا سالک جنت ہو گا۔“

عبد الرحمن بن عوف ؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میرے پاس جبریل ﷺ نے آکر بتالا یا کہ اے محمد ﷺ! آپ پر جو شخص درود پڑھے اس کے لیے ستر ہزار فرشتے دعائے رحمت کرتے ہیں اور جس کے لیے فرشتے دعائے رحمت کریں وہ اہل جنت میں سے ہے۔

بدعات اور آن کا شرعی پوشراثم بدعات اور آن کا شرعی پوشراثم

ایک روایت میں ہے کہ ”جو شخص مجھ پر جتنا زیادہ درود پڑھے گا، اسے جنت میں اتنی ہی زیادہ زیادہ بیویاں ملیں گی۔“

ایک روایت میں ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا کہ جس نے میرے مرتبہ کی تقطیم کرتے ہوئے مجھ پر ایک بار درود پڑھا، اس کے اس درود سے اللہ تعالیٰ ایک فرشتہ پیدا کرے گا جس کا ایک بازو مشرق میں دوسرا بازو مغرب میں ہوگا، اور اس کے دونوں پاؤں ساتوں زمین کے تحت افری میں قائم ہوں گے اور گردن عرش تک پہنچے گی، اور اس فرشتہ کو اللہ تعالیٰ یہ حکم دے گا کہ میرے اس بندہ کے لیے تم قیامت تک دعاۓ رحم کرتے رہو، کیونکہ اس نے میرے نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) پر ایک بار درود پڑھا ہے۔“

آپ ﷺ سے یہ بھی مروی ہے کہ حوضِ کوثر پر میرے پاس کچھا یہے لوگ بھی آئیں گے جن کو میں نہیں پہچانا تا وہ صرف مجھ پر درود پڑھنے کی برکت سے اس شرف سے مشرف ہوں گے۔

آپ ﷺ سے یہ بھی مروی ہے کہ ”جس نے مجھ پر ایک بار درود پڑھا اس پر اللہ تعالیٰ دل بار رحمت نازل کرے گا، اور جو سوم مرتبہ درود پڑھے گا اس پر اللہ تعالیٰ ہزار مرتبہ رحمت نازل کرے گا، اور جو مجھ پر ہزار بار درود پڑھے گا اللہ تعالیٰ اس کے جسم کو جہنم پر حرام کر دے گا اور اسے دنیاوی زندگی میں کلمہ حق پر ثابت قدم رکھے گا اور آخرت میں سوال وجواب اور حساب و کتاب کے وقت بھی ثابت قدم رکھے گا نیز اسے جنت میں بھی داخل کرے گا اور اس کا پڑھا ہو اور درود بروز قیامت پل صراط پر نور بنادے گا جس کی روشنی پانچ سو سال کی مسافت تک پھیلی رہے گی اور ہر درود کے بد لے اللہ تعالیٰ اس شخص کے لیے جنت میں ایک محل عطا کرے گا۔“

درود کی تعداد کم ہوگی تو محل کم ہوں گے اور زیادہ ہوگی تو محل زیادہ ہوں گے نیز یہ بھی مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا جب کوئی بندہ خدا مجھ پر درود پڑھتا ہے تو درود اس کے منہ سے نکلنے کے بعد تیزی سے دورہ کرتا ہے، برو بھر اور مشرق و مغرب میں سے کوئی جگہ درود کے بغیر نہیں چھوڑتا اور ہر جگہ یہ اعلان کرتا رہتا ہے کہ میں فلاں بن فلاں کا درود ہوں، جس کو مذکورہ شخص نے اللہ کی سب سے بہترین مخلوق محمد ﷺ پر بھیجا ہے، چنانچہ دنیا کی کوئی چیز ایسی باقی نہیں رہتی جو درود مذکور کے اس اعلان کو سن کر اس کے تسبیح و اے کے لیے دعاۓ رحمت نہ کرے پھر اس دعا سے

اللہ تعالیٰ ستر ہزار پرندے پیدا کرے گا جس کے ستر ہزار بازو ہوں گے اور ہر بازو کے ستر ہزار پر ہوں گے اور ہر پر میں ستر ہزار چہرے ہوں گے اور ہر چہرے میں ستر ہزار منہ ہوں گے اور ہر منہ میں ستر ہزار زبان ہوں گی اور ہر زبان سے وہ فرشتہ ستر ہزار لغات میں اللہ تعالیٰ کی تسبیح خوانی کرے گا اور سب کا ثواب اس درود پڑھنے والے کو ملے گا۔

حضرت علی بن ابی طالب سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جمع کے روز جس نے مجھ پر سو مرتبہ درود پڑھا وہ قیامت کے دن آئے گا اس کے ساتھ ایسا نور ہو گا جسے اگر پوری کائنات میں تقسیم کیا جائے تو وہ سب کے لیے بہت کافی ہو گا۔

بعض روایات میں مذکور ہے کہ پا یہ عرش میں یہ لکھا ہوا ہے کہ جو بیرامتاں ہو میں اس پر رحم کروں گا، اور جو مجھ سے سوال کرے گا میں اس کا سوال پورا کروں گا، اور جو شخص میرے نبی پر درود کے ذریعہ میرا تقرب حاصل کرنا چاہے گا، میں اس کے سارے گناہ بخشن دوں گا، خواہ اس کے گناہ سمندر کے بھاگ کے برابر ہوں۔

موصوف شیخ جزوی وغیرہ نے اس طرح کی موضوع احادیث نقل کر رکھی ہیں اور ہفتہ کے ہر دن کے واسطے مخصوص قسم کے درود کے لیے وظائف درود مقرر کر دیئے ہیں، ان میں احادیث صحیح و حسن نہیں ہیں، بلکہ موضوع وضعیف روایات جمع کردی گئیں ہیں۔

دوسری مثال: عیدین اور گہن والی نمازوں کے لیے اذان دینا، اذان فی نفس قربت عبادت کی چیز ہے جو بخ گانہ نمازوں کے لیے مشرع ہے، لیکن عیدین اور گہن کی نمازوں کے لیے یہی اذان بدعت ہے۔

بدعات کی یہ دونوں صورتیں جائز نہیں ہیں، ان کی پابندی کسی مسلمان کے لیے روائیں، جس طرح حقیقی بدعا کی ایجاد جائز نہیں، اسی طرح زنانہ و کیفیات کے اعتبار سے جن چیزوں کی مشروعیت شریعت سے ثابت نہیں ہے، ان کی ایجاد و پابندی بھی جائز نہیں ہے، اس کی مشایلیں گزر چکی ہیں، دو ہرانے کی حاجت نہیں ہے۔

جس طرح علماء نے حقیقی بدعا پر نکیر کی ہے، اسی طرح اضافی پر بھی نکیر کی ہے۔ دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے۔

**بدعات کی دو قسمیں ☆ اعتقادی اور عملی**

مذکورہ بالا تہمید کے بعد یہ بات ذہن نشین کر لینی چاہیے کہ تمام بدعات غلط اور ضلالت و گمراہی ہیں، لیکن بدعات کی دو قسمیں، اعتقادی اور عملی:

اعتقادی بدعت میں سب سے بڑی بدعۃ اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک ہے، بلکہ شرک مطلقًا تمام کیا رہ گناہوں میں سب سے بڑا گناہ ہے۔

”شرک“ اللہ کے ساتھ کسی اور کو پکارنا ہے، اللہ تعالیٰ نے بندوں پر یہ فرض کیا ہے کہ وہ صرف اسی کی عبادت کریں اور تمام رسولوں کے ساتھ ان کی امتوں کا اختلاف صرف شرک اور توحید کے مسئلہ میں تھا۔ یہی معاملہ خاتم المرسلین سیدنا محمد ﷺ کے ساتھ بھی ہوا۔ توحید (اللہ کے ایک ہونے کا عقیدہ) عبودیت والوہیت سب میں ہوتی ہے۔

اسلام سے پہلے گزشتہ زمانوں میں اور بعثت نبوی ﷺ کے ابتدائی زمانے میں جو شرک ہوا کرتا تھا، وہ بتوں اور احناام، جن و ملائکہ اور شجر و حجر کی پوجا کی شکل میں ہوتا تھا اور دور حاضر میں بلکہ شرک انبياء وصالحين کی عبادت و پوجا کی صورت میں ہوتا ہے، انبياء وصالحين کی قبور مقدسہ کی عبادت و پوجا پاٹ ہوتی ہے اور ان قبروں پر نذر و نیاز اور ان کا طواف وغیرہ بھی عبادت قبور میں داخل ہے جن کی تفصیل عن قریب آرہی ہے۔ ہر مسلمان کے لئے ضروری ہے کہ وہ عبادت کا معنی اور اس کی بہت ساری اقسام کو بخوبی سمجھے نیز شرک اور اس کے مضر ساراں متانج سے باخبر ہے، بھم اس وقت اسی کی توضیح و تفصیل بیان کرنے کا ارادہ رکھتے ہیں، لہذا قارئین کرام ہماری معروضات کا غور سے مطالعہ فرمائیں۔

### عبادت کی تفسیر

لغت میں عبادت کا معنی تبلیل و خضوع ہے۔ کہا جاتا ہے کہ ”طریق معبد“ جس کا معنی ہے روندا ہوا راستہ، جس کو لوگ پاؤں سے روئندتے رہتے ہیں۔ تو عبادت کا مطلب ہوا اپنے کو ذلیل و خوار کرنا اور خضوع سے کام لینا۔ بلطف و گیر عبادت کا الفوی معنی خاکساری، انکسار، عاجزی و فرقوتی ہے۔

شریعت کی اصطلاح میں اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور رسولوں کی زبانی اس کے دیے ہوئے احکام و فرائیں کی تعمیل کو عبادت کہتے ہیں، شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے اسی طرح بیان کیا ہے۔ نیز شیخ الاسلام رحمۃ اللہ علیہ موصوف نے یہ بھی فرمایا کہ ”اللہ تعالیٰ جن باتوں کو پسند کرتا ہے اور جن ظاہری و باطنی اعمال، افعال اور اقوال سے راضی ہوتا ہے، ان سب کو عبادت کہا جاتا ہے۔“

عبادت کی مذکورہ بالتفیر بیان کرنے کے بعد شیخ الاسلام رحمۃ اللہ علیہ موصوف تزلیل کی تشرع کرتے ہیں۔ ”جس عبادت کا حکم دیا گیا ہے وہ ذلت و محبت دونوں معانی کوشامل ہے۔ لہذا عبادت اللہ تعالیٰ کے لئے نہایت ذلت و اکساری اور اس کے ساتھ انتہائی محبت پر مشتمل ہونی چاہیے۔“

شیخ الاسلام نے مزید کہا کہ:

”جو آدمی کسی آدمی کے سامنے خصوع سے کام لے لیجئی کہ اس کے سامنے جھک جائے مگر اس سے بغضہ رکھتا ہو تو اسے شخص مذکورہ کا عبادت کننده نہیں کہہ سکتے، اسی طرح آدمی اپنی اولاد اور دوست سے محبت کرتا ہے، مگر اس محبت کے سبب وہ اپنی اولاد اور دوست کا عبادت کننده نہیں قرار پاسکتا۔ اسی لئے اللہ تعالیٰ کی عبادت کے لئے مذکورہ بالا دونوں باتوں میں سے کسی ایک ہی کا پایا جانا کافی نہیں ہے، بلکہ یہ واجب ہے کہ ہر چیز کے مقابل اللہ تعالیٰ آدمی کے نزدیک سب سے زیادہ محبوب و قابل تقطیم ہو، بلکہ کامل محبت اور پورے خصوع کا پورا سخت صرف اللہ تعالیٰ کی ذات ہے، جو محبت غیر اللہ کے لئے ہو وہ محبت فاسد ہے اور جو تقطیم غیر اللہ کے لئے ہو وہ باطل ہے، اللہ ہی کے حکم و محبت کے تحت دوسروں سے بھی محبت ہونی چاہیے۔“

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ:

فُلْ إِنْ كَانَ أَبَاكُمْ وَأَبْنَاكُمْ آپ صلوات اللہ علیہ و آللہ علیہ السلام کہہ دیجئے کہ اگر تمہارے پاپ دادا، وَأَخْوَانَكُمْ وَأَزْوَاجَكُمْ تمہارے بیٹے، تمہارے بھائی، تمہاری بیویاں، وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَقْوَالُهُمْ تمہارا خاندان اور تمہارا کما کر حاصل کردہ مال اور وَتَجَارَةَ تَحْشُونَ وہ تجارت جس کے مندا ہو جانے سے تم خائن رہا کَسَادَهَا وَمَسِكَنْ تُرْضُونَہَا کرتے ہو اور اپنے جن گھروں کو تم پسند کرتے ہو وہ

أَحَبُّ إِلَيْكُم مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ سب تھا رے نزدیک اللہ و رسول اور جہاد فی سبیل  
وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَصُوا حَتَّى اللہ سے زیادہ محبوب ہیں تو تم مُنتظِر ہو کہ اللہ تعالیٰ  
اپنا حکم لے کر آئے (یعنی تم کو سزادے اور تم پر  
یَا تَبِ اللَّهِ يَا مَرِيٰ۔

(الوہبۃ، آیہ: ۲۳) [عذاب بھیجے۔]

(یہ مضمون شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب ”العبدۃ“ سے ماخوذ ہے یہ کتاب اردو  
میں ”بندگی“ کے نام سے فاروقی کتب خانہ نے شائع کی ہے۔)  
الہذا ہر مسلمان پر واجب ہے کہ تمام اقسام کی عبادتیں صرف اللہ واحد کے لیے کرے اور  
ان عبادتوں میں اللہ کا مخلص بندہ رہے اور ان عبادتوں کو اس طریقہ پر کرے جن کو رسول اللہ صلی  
اللہ علیہ وسلم نے قولی عملی طور پر مشروع کیا ہے۔

### عبادت مندرجہ ذیل اقسام پر مشتمل ہے

یہ بات جان لیجئے کہ عبادت حسب ذیل چیزوں پر مشتمل ہے:  
نماز، طواف، حج، روزہ، نذر و نیاز، اعتکاف، ذبح و قربانی، بحود و رکوع، خوف و ذر، رغبت،  
خشیت، توکل، استغاش و فریاد، امید و غیرہ جیسی اقسام عبادت ہیں جن کو اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید  
میں اور رسول اللہ ﷺ نے قولی و فعلی سنت صحیح کے ذریعہ مشروع و متعین کیا ہے۔  
ان عبادات میں جو آدمی اللہ کے علاوہ کسی اور کے لئے کوئی عبادت کرے وہ مشرک ہو

گیا۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا أَخْرَلَ  
بُرُّهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عَنْ دُرِّهِ  
إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ۔

[المؤمن، آیہ: ۱۱] [الجن، آیہ: ۱۸]

”مسجدیں اللہ تعالیٰ کی عبادت کے لئے ہیں الہذا  
تم اللہ کے ساتھ کسی اور کومت پکارو۔“



## شرک کی ابتدا

جب مذکورہ بالا بات ثابت ہو گئی تو یہ جان لو کہ سب سے پہلے شرک کارواج قوم نوح میں ہوا، جب اللہ تعالیٰ نے قوم نوح کی طرف حضرت نوح علیہ الصلوٰۃ والسلام کو رسول بنا کر بھجا تاکہ وہ صرف اللہ واحد کی عبادت کے لئے اپنی قوم کو دعوت دیں اور اخنام پرستی ترک کرنے کا حکم دیں تو انہوں نے عناد سے کام لیا اور اپنے شرک پر ہست و ہٹ کے ساتھ قائم رہے اور نوح علیہ الصلوٰۃ والسلام کا مقابلہ کفر و بکنڈیب سے کیا اور قرآن و مجید نے نقل کیا ہے کہ قوم نوح کے لوگوں نے یہ کہا کہ:

لَا تَذَرُنَّ إِلَهَتَكُمْ وَلَا تَذَرُنَّ وَدًا      تم لوگ اپنے دیوتاؤں خصوصاً و، سواع، یوٹ،  
وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثُ وَيَعْوَقُ      یعقوں اور نسر نامی دیوتاؤں اور معبدوں کو ہرگز  
وَنَسْرًا ۝ [نوح، آیہ: ۲۳]      مت چھوڑو۔“

## شرک کا سبب صالح لوگوں کے مقابلہ میں غلو ہے

مذکورہ بالا بتوں میں ہم کو معلوم ہوتا ہے کہ اولاد آدم میں شرک کی نشوونما صالح لوگوں کے ساتھ ”غلو“ کے سبب ہوئی۔

”غلو“ کا معنی ہے تعظیم کرنے میں قول و عقیدہ کے ساتھ افراط یعنی حد سے زیادتی کرنا۔

اسی بنا پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ:

يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُبُوا فِي دِينِكُمْ  
وَلَا تَقُولُوا أَعْلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ إِنَّمَا<sup>۱</sup>  
الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ  
اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ۔ [آلہ النساء، آیہ: ۱۷]

مطلوب یہ ہے کہ حضرت عیسیٰ مسیح ﷺ کی تعظیم میں افراط سے کام مت لو، کہ انہیں ان کے اس مقام سے بلند مقام دے ڈالو جو اللہ تعالیٰ نے انہیں دیا ہے اور انہیں وہ درجہ دے بیٹھو جو صرف اللہ کے شایان شان ہے۔

حدیث صحیح میں حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:

«لَا تَطْرُونِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى عِيسَى بْنُ مَرْيَمَ إِنَّمَا آنَا عَبْدٌ لِّفَقْوَلُوا  
عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ» ①

”تم لوگ میری غلوآ میز مدح سراہی مت کرو، جس طرح نصاری نے حضرت عیسیٰ بن مریم صلی اللہ علیہ وسلم کی مدح سراہی میں مبالغہ آ رائی کی۔ میں صرف ایک بندہ ہوں، الہذا تم مجھے اللہ کا بندہ و رسول کہو۔“

مطلوب یہ ہے کہ میری مدح میں تم حد سے تجاوز مت کرو کہ مجھے میرے درجہ سے اونچا پہنچا دو جیسا کہ نصاری نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے معاملہ میں کیا کہ ان کی الوہیت کا دعویٰ کر پیشے میں صرف اللہ کا بندہ اور اس کا رسول ہوں، الہذا تم مجھے انہیں اوصاف کے ساتھ موصوف کرو، جن اوصاف سے اللہ تعالیٰ نے مجھے نوازا ہے۔

لیکن جاہلوں اور خرافاتی لوگوں نے حکم نبوی کی اطاعت کرنے سے انکار و اختلاف کیا اور آپ ﷺ کے منوع قرار دیے ہوئے کاموں کا ارتکاب کیا۔ الہذا آپ ﷺ کی بہت بڑے پیانہ پر مخالفت کی اور غلو و شرک میں نصاریٰ کی مشاہد انتخیار کی۔ اولیاء و صالحین کی قبروں پر مسجدیں اور قبے بنائے اور ان میں نمازیں پڑھنے لگے حالانکہ یہ با تین صرف اللہ تعالیٰ کے لئے ہونی چاہیے یہ سب کام قبروں میں مدفنوں لوگوں کی تعظیم کی غرض سے کئے گئے۔ لوگوں نے ان کی قبروں کے طواف کئے اور ازالۃ مشکلات کے لئے ان سے فریاد و استغاش کیا، حتیٰ کہ یہ سمجھنے لگے کہ اولیاء کے مزاروں میں نماز پڑھنا مسجدوں میں نماز پڑھنے سے زیادہ افضل ہے۔

نظم و نشر میں اتنے غلو سے کام لیا گیا کہ ان کا شمار باعث طوالت ہے۔ حتیٰ کہ انہوں نے ان امور میں رسول اور صالحین سے فریاد و استغاش کو جائز قرار دے لیا جن میں صرف اللہ تعالیٰ سے استغاش کیا جاسکتا ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف علم غیر کو منسوب کردار احتیٰ کہ بعض غالی لوگوں نے کہا کہ جب تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ”ما کان و ما یکون“ کے علم سے واقف نہیں ہو گئے تب تک آپ ﷺ دنیا سے نہیں گئے۔ اس طرح انہوں نے قرآن مجید کے صریح حکم کی مخالفت کی کیونکہ قرآن مجید میں ارشاد ہے:

① [جامع ترمذی، مسند احمد، ج ۱، ص ۲۴]

وَعِنْهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا ”اللّٰهُ تَعَالٰى هٗيٗ کے پاس غیب کی سنجیاں ہیں، انہیں اللّٰہ کے علاوہ کوئی بھی نہیں جانتا۔“ [الانعام، آیہ: ٥٩]

## اقسام عبادات اور ان کے دلائل

یہ بات تم لوگوں کو معلوم ہونی چاہیے کہ رکوع، سجود، طواف، نذر و نیاز، ذبح و قربانی، فریاد و طلب مدد، قسم و حلقہ اور توکل وغیرہ چیزیں عبادت کی اقسام و انواع میں سے ہیں۔ جیسا کہ یہ باقی معلوم و معروف بھی ہیں۔ رکوع اور سجود کے عبادات ہونے کی دلیل اللّٰہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے:

يَا يٰ أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَا إِذْكُرُوا وَ اسْجُدُوا وَ اعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَ افْعُلُوا الْخَيْرَ لِعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۝ [الحج، آیہ: ٢٧] ”اے ایمان والو! رکوع و سجود کرو اور اپنے رب کی عبادت کرو اور کار خیر کرو تاکہ تم کامیاب ہو سکو۔“

نمازو ذبح (قربانی وغیرہ) کی دلیل اللّٰہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے:

قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَغْيَبِي أَنَّمَا تَنْهَىٰنِي عَنِ الْمُحَاجَةِ إِنَّ رَبَّ الْعَالَمِينَ لَا يَرْبُو عَلَيْهِ الْأَنْبَيْتُ ۝ [الانعام، آیہ: ١٦٣] ”(اے نبی ﷺ) آپ کہہ دیجئے کہ میری نمازو اور قربانی، موت اور زندگی سب اللہ رب العالمین کے لئے ہے۔ ان چیزوں میں اس کا کوئی شریک نہیں۔ مجھے اسی کا حکم دیا گیا ہے اور میں سب سے پہلا اس کے حکم کی تعلیم کرنے والا ہوں۔“

صحیح حدیث میں ہے:

”لَعْنَ اللّٰهُ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللّٰهِ ۝“

”اس پر اللہ کی لعنت ہو جو غیر اللہ کے لئے جانور ذبح کرے۔“  
نذر و نیاز اور طواف کی دلیل یہ ارشاد الہی ہے کہ:

وَلَيُؤْفِقُوا أَنْذُرَهُمْ وَلَيَطُوفُوا بِالْيَتِيمِ ۝ [الحج، آیہ: ٢٩] ”لوگ اپنی نذریں پوری کریں اور بیت عتیق (خانہ کعبہ) کا طواف کریں۔“

❶ [مسند احمد: ج ۱۱ ص ۱۰۸ / صحيح مسلم کتاب الا ضاحی ج ۲ ص ۱۵۶۷ / حدیث نمبر (۱۹۷۸)]

قسم و حلف کی دلیل حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی شدہ یہ صحیح حدیث ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

❶ «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ اللَّهِ فَقَدْ أَشْرَكَ وَ فِي لَفْظِ فَقَدْ كُفَّرَ»۔

”یعنی جو شخص اللہ کے علاوہ کسی اور کسی قسم کھائے یا حلف اٹھائے اس نے شرک و کفر کیا۔“

طلب مدد کی دلیل یہ قرآنی آیت ہے:

﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ ”اے اللہ ہم صرف تیری ہی عبادت کرتے ہیں  
[الفاتحہ] اور تجوہ ہی سے مدد مانگتے ہیں۔“

حدیث صحیح میں یہ فرمان نبوی ﷺ منقول ہے:

﴿إِذَا سَأَلْتَ فَا سُئِلَ اللَّهُ وَإِذَا اسْتَعْنَتْ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ﴾ ❷

”یعنی جب تم مانگو تو اللہ تعالیٰ سے مانگو اور جب مدد طلب کرو تو صرف اللہ تعالیٰ سے طلب کرو۔“

خوف کے عبادات ہونے کی دلیل یہ قرآنی فرمان ہے:

﴿وَخَافُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ ”تم لوگ مجھے سے ڈرو، اگر تم مومن ہو۔“

[آل عمران، آیہ: ۱۷۵]

تو کل کی دلیل یہ فرمان الہی ہے:

﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ ”تم اللہ ہی پر تو کل اور بھروسہ کرو اگر تم مومن ہو۔“

[المائدہ، آیہ: ۲۳]

”رہنمہ“ (دہشت) کی دلیل یہ آیت ہے کہ:

﴿فَإِنَّمَا يَفْرَبُونَ [الخل، آیہ: ۱۵]﴾ ”لہذا تم لوگ صرف مجھے سے دہشت کھاؤ۔“

استغاثا (فریاد و دارسی کی درخواست) کی دلیل یہ آیت ہے:

﴿وَلَا تَدْعُ مِنْ ذُرْنِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ﴾ ”اللہ کے علاوہ تم ان چیزوں کو مت پکارو جو تم

﴿وَلَا يَصْرُكَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا﴾ کو نفع دے سکیں اور نہ ضرر پہنچا سکیں، اگر تم

﴿مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ ”یونس، آیہ: ۱۰۶“ نے ایسا کیا تو ظالموں میں سے قرار پاؤ گے۔“

❶ جامع الترمذی ج ۴ / ص ۱۱۰ السنور والایمان (۱۵۳۵) مسند احمد ج ۲ / ص ۱۲۵

❷ جامع الترمذی ج ۴ / ص ۶۶۷ صفة القبامة (۲۵۱۵)

## غیر اللہ کے لئے رکوع، بجود اور نذر و نیاز

جس نے غیر اللہ کے لئے کسی مردہ یا زندہ کے واسطے رکوع یا سجدہ کیا یا نذر مانی جیسا کہ اولیاء و صالحین کی قبروں پر نذر و نیاز کرے یا ان کے لئے جانور ذبح کرے یا یہ کام درخواست اور پانی کے چشموں کے لئے کرے، یا کسی نبی یا ولی کی قبر کا طواف کیا یا مشکلات میں ان سے فریاد کی مثلاً یہ کہا کہ یا رسول اللہ انقدر نی یا ”المدد یا عبد القادر جیلانی“ (یعنی اے اللہ کے رسول مجھے بچائیے اور اے شیخ عبد القادر جیلانی) میری مرد بکجھے، یا غیر اللہ سے ایسی چیز مانگی جسے صرف اللہ ہی دینے پر قادر ہے، مثلاً کسی بیماری سے طلب عافیت، یا کسی غائب کو واپس لانے کی درخواست اور اولاد کی طلب وغیرہ تو اس قسم کی باتوں کا مرکب اللہ عظیمؐ کے ساتھ شرک اکبر کرنے والا ہو گا اس گناہ کو اللہ تعالیٰ نہیں بخشنے گا مگر جب کہ مرنے سے پہلے اس سے توبہ کر لے، کیوں کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ  
وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ  
وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَى  
إِلَّمَاعِظِيمًا ۝ [النساء، آیة: ۳۸]

بے شک اللہ تعالیٰ یہ گناہ معاف نہیں کرے گا کہ اس کے ساتھ شرک کیا جائے ، البتہ اس کے علاوہ دوسرے گناہ جن کو چاہے گا معاف کر دے گا۔ جس نے اللہ کے ساتھ شرک کیا اس نے برا گناہ باندھا۔ (ذکورہ بالتفصیلات مصنف موصوف کی دوسری کتاب تطہیر الحنان میں موجود ہے)

## بعض شرکیہ امور کے سلسلے میں ایک اہم تنبیہ

تبر پرستوں کے مابین پھیلی ہوئے ، بہت سارے مشرکانہ کاموں میں سے ایک تو غیر اللہ سے استغاثہ فریاد ہے جس پر مختصر گفتگو ہو چکی ہے اور قارئین کرام کے لئے ہم مزید وضاحت کی غرض سے یہ بتلارہے ہیں:

”استغاش“ کا معنی یہ ہے کہ آدمی اللہ کے علاوہ کسی نبی یا ولی سے التجاکرتے ہوئے یہ درخواست کرے کہ میں جس مشکل میں ہوں اس سے مجھے نجات دے دیجئے یا یہ کہ مجھے روزی پونچی دیجئے، یا یہ کہ عافیت اولاً دعایت کیجئے۔ اس میں وہ تمام امور شامل ہیں جن کو کرنے پر

بِدْعَاتُ اُرْأَنْ كَا شَرِيعَ پُوشَارَثِمْ صرف اللہ قادر ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَإِنْ يَسْتَسْكِنَ اللَّهُ بِضَرِّهِ فَلَا  
كَافِفٌ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يُرْدَكَ  
بِخَيْرٍ فَلَا رَآدٌ لِفَضْلِهِ يُصِيبُ بِهِ  
مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ  
الرَّحِيمُ

”اگر اللہ تعالیٰ تمہیں ضرر پہنچائے تو اس کے سوا کوئی دوسرا اس ضرر کو دور کرنے والا نہیں اور اگر وہ تمہارے ساتھ بھلاکی کرنا چاہے تو اس کے فضل کو کوئی روشنیں کر سکتا۔ اپنے بندوں میں سے وہ جس کو چاہتا ہے اس کو خیر سے نوازتا ہے اور وہ بخشنے والا

[یونس، آیہ: ۷۰] نہایت مہربان ہے۔“

فتنے فعل بہت سارے عوام اور ان جیسے مدعاوں علم و معرفت سے سرزد ہوتے رہتے ہیں اور یہ شرک ہے اس میں کوئی شک نہیں۔

قرآن مجید کی مندرجہ ذیل آیت سے گمراہ لوگوں کا غیر اللہ سے استغاثہ کے جواز پر استدلال ہے کہ:

فَاسْتَغْاثَةُ الَّذِي مِنْ شِيعَتِهِ  
عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ فَوَكَرَهُ  
مُؤْسِي فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَذَا  
مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُوٌّ  
مُضِلٌّ مُبِينٌ ۝

”یعنی حضرت موسیٰ اللہ علیہ السلام سے ان کی جماعت کے ایک آدمی نے دشمن کے خلاف فریاد کی۔ تو موسیٰ اللہ علیہ السلام نے اسے گھونسما راجس سے وہ ہلاک ہو گیا۔ اس پر حضرت موسیٰ اللہ علیہ السلام نے یہ کہا یہ تو شیطانی کام سرزد ہو گیا۔ شیطان دشمن اور کھلا ہوا گمراہ کنندہ ہے۔“ [القصص، آیہ: ۱۵]

اس آیت میں غیر اللہ سے جس استغاثۃ کا ذکر ہے وہ ایک زندہ آدمی نے دوسرے زندہ آدمی (حضرت موسیٰ اللہ علیہ السلام) سے کیا تھا، جن کو شریر آدمی کے شر کو دفع کرنے کی قدرت تھی اور اہل علم نے ایسے زندہ آدمی سے زندہ آدمی کا استغاثان امور کے سلسلے میں جائز بتالیا ہے، جن کو کرنے کی قدرت زندہ آدمی میں ہو۔ مثلاً کسی چیز کے اٹھانے، کسی دشمن کو دفع کرنے اور آتش زدگی کو بجھانے یا اس قسم کے کاموں میں مدد طلب کی جائے۔

لیکن جن امور کی قدرت بشر میں نہیں ہے ان میں زندہ آدمیوں سے فریادیوں سے ہو سکتی۔ مثلاً عافیت دینا، بارش کرنا، یہاں کو اچھا کرنا وغیرہ۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ:

”بِحَلَا مُجْبُرًا وَمَنْ كَفِيرَ بِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ“  
 آئُنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرُ إِذَا دَعَاهُ  
 وَيَنْكِشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خَلْفَاءَ  
 الْأَرْضِ أَإِلَهٌ مَعَ اللَّهِ قَلِيلٌ أَمَا  
 تَدَّكُرُونَ ۝ ۵

نصیحت پڑ رہوتے ہوں۔“

[النمل، آیہ: ۶۲]

”اُس سے زیادہ گمراہ کون ہے، جو اللہ تعالیٰ کے  
 علاوہ دوسروں کو پکارتا ہے، جو قیامت تک پکار کا  
 جواب نہیں دے سکتے اور وہ اپنے پکارنے والوں  
 کی پکار سے غافل بھی ہیں۔“ [الاحقاف، آیہ: ۳۶]

## استغاثہ و توسل کی حقیقت اور دونوں میں فرق

استغاثہ اور توسل کی حقیقت سمجھنے میں بسا اوقات بہت سے لوگوں کو اشتباہ ہو جاتا ہے، ہم دونوں کا فرق ظاہر کرنا چاہتے ہیں۔

”استغاثہ“ یہ ہے کہ فریاد کننده فریادرس سے براہ راست بلا واسطہ سوال کرے، مثلاً کہبے ”یار رسول اللہ! مجھے غرق ہونے سے بچائیے یا اے شیخ عبدالقار جیلانی مجھے اس تکلیف سے نجات دلائیے“ یا اس معنی و مفہوم کے دوسرے الفاظ جن میں سے بعض کا تذکرہ اوپر آچکا ہے۔ اپنے اس سوال میں فریادی اللہ کے نام سے اپنی فریاد نہیں شروع کرتا۔

لیکن توسل یہ ہے کہ فریادی پہلے اللہ تعالیٰ سے سوال کرتا ہے اور جس کو وسیلہ بناتا ہے اس سفارش کننده کی حیثیت سے پیش کرتا ہے۔ مثلاً یوں کہتا ہے کہ ”اے اللہ میں تجھے سے سوال کر رہا ہوں، اور تیرے نبی کریم (صلی اللہ علیہ وسلم) کو وسیلہ بنارہا ہوں کہ تو مجھے اولاد، مال، عافیت یا اس قسم کی چیزیں عطا فرم۔“

اس فرق کی بنیاد پر ”استغاثہ“ شرک اکبر ہے اور توسل صرف بدعت ہے۔ تم کو اس بات سے ہرگز دھوکا نہیں کھانا چاہیے کہ تقلیدی مذہب کے متاخرین نقابا میں سے بہت سے لوگ توسل

کے قائل ہیں، کیونکہ کسی شخص کی رائے جھٹ نہیں بلکہ جھٹ صرف کتاب و سنت ہے۔ اس لئے قرآن کا ارشاد ہے:

وَمَا أَنْكُمُ الرَّوْسُؤْ فَخُدُوْهُ وَمَا  
نَهَكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَأَقْوِ اللَّهُ إِنْ  
رَكْ جَاؤْ اور اللَّهُ سَذْرُوا بِي شَكْ اللَّهُعَالِيُّ سَخْ  
اللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ .

[الحضر، آیہ: ۷] عذاب دینے والا ہے۔“

اور حضرت عرب پاش رض بن ساریہ کی روایت کردہ یہ حدیث نبوی ﷺ بھی گذرا چکی ہے:

«عَلَيْكُمْ يُسْتَبَّنُ وَسُنْنَةُ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيَّينَ .» ①

”تم میری سنت اور میرے خلفائے راشدین کی سنت کو اپنے اوپر لازم کرلو۔“

جو لوگ سمجھ بوجھ رکھتے ہیں وہ نہیں کہہ سکتے کہ یہ اختراعی توسل اسوہ نبوی ﷺ یا اسوہ صحابہ کرام میں سے ہے، کوئی فقیہ اس میں شک نہیں کر سکتا کہ یہ توسل بدعاۃت میں سے ہے اور ہر بدعت ضلالت اور باعث جہنم ہے۔

## توسل کی دو قسمیں۔ ممنوع اور مشروع

مشروع توسل: مشروع توسل کی تین قسمیں ہیں۔

① اللہ تعالیٰ کے اسمائے حسن میں سے کسی نام یا اللہ تعالیٰ کی صفات عالیہ میں سے کسی صفت سے توسل مشروع ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا      ”اللَّهُ، هی کے لئے“ اسمائے حسنی ہیں انہیں اسماء حسنی سے تم اللہ کو پکارو، اور انہیں چھوڑو جو اللہ کے ناموں میں الحاد کرتے ہیں، عن قریب یہ سیجِزْوَنْ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ⑤

[الاعراف، آیہ: ۱۸۰] اپنے عمل کا بدلہ پائیں گے۔“

ذکورہ بالا آیت صریح طور پر بندوں کو حکم دے رہی ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کو اس کے اسمائے

❶ سنن ابی داؤد ج ۵ / ص ۱۳، حدیث نمبر (۴۶۰۷) ابن ماجہ فی المقدمة: باب اتباع سنۃ الخلفاء الراشدی

حُسْنِی کے ساتھ پکاریں اور اللہ تعالیٰ کی صفات بھی اسماء حُسْنِی کے معنی میں داخل ہیں اور یہ حکم الہی اس لئے ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات کے ساتھ کی ہوئی دعا قبول ہونے سے زیادہ قریب ہوتی ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رض سے مروی حدیث میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

«لِلَّهِ تِسْعَةُ وَتِسْعِينَ إِسْمًا مَائِةً إِلَّا وَاحِدَةً مِنْ احْصَاهَا دَخْلُ الْجَنَّةِ وَهُوَ

وَتَرِيحبُ الْوَتَرَ۔» ①

”اللہ تعالیٰ کے ننانوے نام یعنی ایک کم سونام ایسے ہیں کہ ان کو جو یاد رکھے گا، وہ داخل جنت ہو گا اللہ طاق ہے اور طاق چیزوں کو پسند کرتا ہے۔“  
اسی طرح اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں سے ترک تعلق کا حکم دیا ہے، جو اس کے اسماء میں الحاد سے کام لیتے ہیں، یعنی جو توحید کے بجائے شرک کی طرف میلان رکھتے اور رخ کرتے ہیں۔ کیونکہ کلام عرب میں الحاد کے اصلی معنی اعتدال سے انحراف و عدول ہے۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ اپنے اسماء سے انحراف اور اعراض کر کے شرک کی طرف رخ کرنے والوں کو عنقریب سزا دے گا۔ اس لئے آیت حکم دیتی ہے کہ اللہ کو اسماء حُسْنِی کے ساتھ پکارو۔  
اللہ تعالیٰ کے ان اسماء حُسْنِی کا ذکر ترمذی کی روایت کردہ ایک حدیث میں آیا ہے، جس کو امام ترمذی نے غریب کہا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے ان اسماء حُسْنِی میں سے روایت مذکورہ کے مطابق یہ سارے نام ہیں:

﴿اللَّهُ الرَّحْمَنُ، الرَّحِيمُ الْمَلِكُ، الْقَنُوْسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَمِّنُ  
الْغَزِيرُ، الْجَبَارُ الْمُتَكَبِّرُ، إِلَى الْآخِرَةِ﴾

② عمل صالح سے توسل بھی شروع ہے۔ مثلاً کتاب و سنت کے مطابق کسی نے کوئی عمل صالح کر رکھا تھا اس کے بعد دعا کرتے ہوئے کہے کہ اے اللہ میں اپنے فلاں عمل صالح، (تیرے بنی صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت یا تجوہ پر ایمان توحید، یا اس طرح کے دوسرے اعمال) کے وسیلے سے

① بخاری کتاب الدعوات ص ۱۲۵۴، باب لله مائة اسم غير واحد  
حدیث (۶۴۱)، الترمذی ج ۵ / ص ۵۲۰ حدیث نمبر ۳۵۰۷ و ۳۵۰۸، و روایت  
صحیح مسلم ج ۴ / ص ۲۰۶۶، کتاب الذکر والدعا، باب فی اسماء الله تعالیٰ۔

تیری بارگاہ میں سوال کر رہا ہو۔ اسی قسم کا وہ توسل بھی ہے، جس کا ذکر صحیح حدیث میں آیا ہے: طوفان باودباراں سے پناہ لینے کے لئے ایک غار میں چھپ جانے والے تین افراد پر دھانے غار بند ہو گیا تو انہوں نے اپنے اپنے عمل صالح کے وسیلہ سے دعا کی۔ ایک نے زنا سے اپنی عفت کو وسیلہ بنایا، دوسرا نے والدین کے ساتھ حسن سلوک کو اپنا وسیلہ بنایا، تیسرا نے اپنے مزدوری کی مزدوری کو فتح بخش کا میں لگا دیا تھا اور فتح سمیت سب مزدوری اس مزدور کو دے دی تھی۔ اس طرح کے وسیلے کے ذریعہ کی ہوئی یہ دعا قبول ہوئی تھی اور یہ لوگ مصیبت سے آزاد ہو گئے تھے۔

③ صالح آدمی کی دعا سے توسل بھی مشرع ہے۔ اگر کسی مسلمان پر کوئی آفت آجائے یا وہ قحط و خشک سالی میں گرفتار ہو جائے تو یہ مستحب ہے کہ کسی صالح آدمی کے پاس جا کر دعا کرانے کے اللہ پر یशانی کو دور کر دے۔

لوگوں کے لئے صالح آدمی بارش کی دعا کرے کہ اللہ تعالیٰ لوگوں پر باران رحمت نازل کرے تاکہ خشک سالی و قحط کے بجائے ہر یا می پیدا ہو۔

اس سلسلے کی دلیلوں میں سے ایک وہ حدیث ہے، جس کو حضرت انس بن مالک رض نے روایت کی ہے کہ عہد نبوی میں لوگ قحط کا شکار ہو گئے، دریں اشار رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک مرتبہ خطبہ جمعہ دے رہے تھے کہ ایک دیہاتی آیا اور اس نے کہا رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وسلم) مولیشی تباہ ہو رہے ہیں اور راستے بند ہو رہے ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے لئے دعا کریں کہ بارش ہو اور قحط سالی دور ہو۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہاتھ اٹھا کر: «اللَّهُمَّ أَغْنِنَا، اللَّهُمَّ أَغْنِنَا۔» کے الفاظ کے ساتھ دعا فرمائی۔ نتیجہ یہ ہوا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ابھی خطبہ دے کر منبر سے اترے نہیں تھے کہ بارش ہونے لگی اور قطرات باراں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی ڈاڑھی مبارک پر گرنے لگے۔ (صحیح بخاری)

اسی طرح ”عام الرمادة“، نامی بھی ایک قحط کے زمان میں حضرت عمر بن خطاب رض علیہ خلیفۃ وقت نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے چچا حضرت عباس بن عبدالمطلب کی دعا سے توسل کرتے ہوئے بارش کی درخواست کی تھی۔ کیونکہ اس وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم رفیق اعلیٰ کی طرف انتقال کر چکے تھے، دنیا میں موجود نہیں تھے اس لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے استقاء کے لئے توسل کرنا ممکن

نہیں رہ گیا تھا۔ (صحیح بخاری)

خلاصہ کلام یہ ہے کہ نبی یا صاحب آدمی جب کوہ زندہ ہوں، ان سے دعا کرنی بھی وسیلہ مطلوب ہے، جو جائز ہے اور یہ دعا اپنے سے افضل آدمی ہی سے کرانے پر موقوف نہیں ہے، بلکہ اپنے سے کم تر درجہ والے سے بھی کرائی جاسکتی ہے۔

چنانچہ صحیح حدیث میں وارد ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب ﷺ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عمرہ کرنے کی اجازت مانگی تو آپ نے انہیں اجازت دیتے ہوئے کہا:

«لَا تَسْنَأْ يَا أَخَّى مِنْ دُعَائِكَ» ①

”میرے بھائی! تم مجھے اپنی دعائیں مت بھولنا۔“

اسی طرح حضرت جابر ﷺ سے مروی شدہ حدیث میں ہے کہ آپ ﷺ نے اپنی امت کو حکم دیا کہ میرے لئے مقام و سیلہ ملنے کی دعا اللہ تعالیٰ سے ہراذ ان کے بعد کیا کرو۔ (اس حدیث کا ذکر اوپر آچکا ہے)

ممنوع توسل: ایسے عمل کے ساتھ توسل ممنوع ہے، جو خلاف کتاب و سنت ہو۔ مثلاً انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام اور ملائیکہ و صالحین کی ذات سے توسل ممنوع ہے۔ اسی طرح فضیلت والے مقامات جیسے کہ مکرمہ اور مشریع الحرام وغیرہ یا انبیاء و صالحین کے جاہ و جلال سے توسل ممنوع ہے۔ مثلاً یہ کہنے کا اے اللہ! نبی عظیم یا جبرائیل، یا فلاں ولی کے طفیل میں یا ان کے جاہ و جلال کے طفیل ہمارے گناہ بخش دے یا ہمارے مرض کو اچھا کر دے یا ہماری فلاں حاجت پوری کر دے وغیرہ۔

یا یہ کہ ان شخصیات کی قسم اللہ کو دلا کر وسیلہ پکڑ لے، مثلاً کہنے کا اے اللہ! میں تجھے رسول یا فلاں صالح بزرگ کی قسم دے کر درخواست کرتا ہوں کہ میری حاجت پوری کر دے یا میرے مریض کو شفا یاب کر دے۔

اس طرح کے جملہ توسل یا ان کے ہم معنی جتنی بھی توسل کی اقسام ہوں وہ مشروع توسل کے دائرہ سے خارج ہیں لہذا ممنوع ہیں۔

اس تفصیل کا حاصل یہ ہوا کہ ممنوع توسل کی تین قسمیں ہیں:

① توسل بالجاہ والحرمة ② توسل بالذات ③ توسل بالاقام یعنی نبی و ولی وغیرہ کے

④ (سنن ابی داؤد ج ۲ / رص ۱۶۹، کتاب الصلوٰۃ باب الدعا، حدیث نمبر (۱۴۹۸) الترمذی: فی الدعوٰات حدیث نمبر ۳۵۵۷)

جاہ و جلال اور حرمت و عزت کے ساتھ تو سل، نبی و ولی وغیرہ کے جاہ جلال اور حرمت و عزت کے ساتھ تو سل، نبی و ولی وغیرہ کی ذات سے تو سل اور اللہ پر نبی و ولی وغیرہ کی قسم دلا کر تو سل۔ تو سل کی یہ ساری فسمیں نہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہیں، نہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے، نہ علمائے سلف میں سے کسی اور سے خواہ وہ فقہا ہوں، یا مجتہدین و محدثین ہوں یا جلیل القدر مفسرین ہوں۔

یہ مبتدعا نہ قسم کے تو سل یعنی انبیاء کے کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام اور مقی صالحین کی شخصیات وغیرہ سے تو سل قرون وسطی میں ایجاد کئے گئے اور ان کی اس قدر ترویج و اشاعت ہوئی کہ بہت سے لوگ اپنی حاجات کے لئے اللہ کے ساتھ ساتھ اصحاب القبور اور غیر اللہ سے دعا کرنے لگے، حالانکہ یہ شرک ہے۔ کیونکہ یہ دعا ہے اور دعا بھی عبادت ہے۔ جیسا کہ خود رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے کہ دعا عبادت ہے اور اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا۔  
اللہ کے ساتھ کسی اور کوئی پکارو۔

[الجن، آیہ: ۱۸]

اس طرح کے ویلے کو جائز قرار دینے والے اللہ تعالیٰ کے اس فرمان سے استدلال کرتے ہیں:

**يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ قَوَّا اللَّهَ  
وَأَبْغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةً.** [الائدۃ آیۃ: ۳۵] اے ایمان والوا! اللہ سے ڈرو اور اس کی طرف رسائی حاصل کرنے کے لیے وسیلہ تلاش کرو۔ اس آیت سے ان کا استدلال اس لئے ہے کہ وسیلہ کی تفسیر انبیاء و صالحین کی شخصیات والے وسیلے سے کرتے ہیں، حالانکہ یہ باطل و بیکار تفسیر ہے۔ اس لئے یہ محنت مردود ہے۔ محقق مفسرین نے بتایا ہے کہ وسیلے سے مراد یہاں اعمال صالح ہیں۔

قارئین کرام اس سلسلے میں مفسرین قدما اور محدثین کرام میں سے کسی کی تفسیر کی طرف مراجعت کر کے حقیقت امر معلوم کر سکتے ہیں۔ مثلاً تفسیر ابن جریر، تفسیر ابن کثیر، تفسیر بغوی، حازن، قاسی اور آلوی وغیرہ۔

گروہ سلسلہ مذکورہ کو جائز قرار دینے والے جن روایات سے استدلال کرتے ہیں وہ سب ساقط الاعتبار ہیں۔ مثلاً یہ حدیث کہ حضرت آدم علیہ السلام جب غلطی کے مرتكب ہوئے تو انہوں

نے خاتم المرسلین محمد ﷺ کی ذات سے وسیلہ پکڑ کر دعا کی ہے۔

یہ حدیث موضوع ہے بلکہ اگر صاحب معرفت وقت نظر سے کام لے تو سمجھ جائے گا کہ حضرت آدم ﷺ کا مقام و مرتبہ اس قسم کے مشرکانہ توسل سے کہیں بلند و بالا ہے۔ حاکم نے جو اس حدیث کی تصحیح کر دی ہے تو اس پر اہل علم نے نکیر کی ہے اور کہا ہے کہ موصوف حاکم نے متعدد موضوع و مکذوب روایات کی تصحیح کر دی ہے۔

حضرت آدم ﷺ کے توسل والی روایت کی طرح فاطمہ بنت اسد کے بارے میں مردی شدہ روایت بھی غیر صحیح ہے جس میں یہ مذکور ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

«اللَّهُمَّ اغفِرْ لِمَنِ اغْرَيْتَهُ مِنْ فاطِمَةَ بِنْتِ أَسَدٍ بِحَقِّ نَبِيِّكَ وَالْأَنْبِيَاءِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِيٍّ» ①

”اے اللہ! امیری مان فاطمہ بنت اسد کو اپنے نبی اور مجھ سے پہلے کے انبیاء کرام کے طفیل بخش دے۔“

جب یہ حدیث صحیح نہیں تو اس سے استدلال بھی صحیح نہیں۔

اور اس اندھے شخص کے متعلق یہ حدیث کہ جس نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آ کر کہا آپ ﷺ میرے لئے دعائے عافیت کر دیجئے۔ تو آپ نے فرمایا کہ تم چاہو تو میں دعا کروں اور چاہو تو صبر کرو صبر کرنا زیادہ بہتر ہے اس پر شخص مذکور نے کہا کہ آپ دعائے صحت ہی کر دیجئے تو رسول اللہ ﷺ نے اسے وضو کرنے کا حکم دیا اور فرمایا کہ تم خود یہ دعا کرو۔

«اللَّهُمَّ أَسْأَلُكَ وَأَتُوَجَّهُ إِلَيْكَ بِنَبِيِّكَ مُحَمَّدَ نَبِيِّ الرَّحْمَةِ يَا مُحَمَّدَ اتَّوِّجُ

بِكَ إِلَيْكَ رَبِّي فِي حاجَتِي لِتَقْضِيَ اللَّهُمَّ شَفَعَهُ فِي۔» ②

”اے اللہ میں تجھ سے سوال کرتا ہوں اور تیرے نبی رحمت محمد ﷺ کے ساتھ تیری حرف متوجہ ہوں، اے محمد! میں آپ کے وسیلہ سے اپنے رب کی طرف توجہ کر رہا ہوں تاکہ میری حاجت پوری ہو جائے، اے اللہ! تو آپ کی سفارش میرے حق میں قبول کرے۔“

اس حدیث کو کچھ لوگوں نے ضعیف قرار دیا ہے اور کچھ لوگوں نے صحیح کہا ہے۔ اسے صحیح

① مجمع الزوائد، ج ۹ / ص ۲۵۷، باب مناقب فاطمۃ بنت اسد ام علی۔ العلل المتناهیہ، ج ۱، ص ۲۶۸، ۲۶۸، ۱

② رواہ الترمذی وغیرہ، جامع الترمذی، ج ۵ / ص ۵۶۹، کتاب الدعوات، حدیث نمبر ۲۵۷۸

ماننے کی صورت میں اس کا مفہوم اصرف اس قدر ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا کو اندھے آدمی نے وسیلہ بنایا تھا، کیونکہ اس اندھے شخص نے خدمت نبوی میں یہ درخواست کی تھی کہ آپ ﷺ میرے لئے دعائے عافیت کر دیجئے۔ ناپینا آدمی کا آخر دعاء میں یہ قول کہ ”اللهم شفعه فی“ اپنے اس معنی میں واضح ہے کہ شخص مذکورہ نے ”دعائے نبوی کو وسیلہ بنایا تھا، اور یہ وسیلہ جائز ہے جیسا کہ حضرت عمر بن خطاب رض نے حضرت عباس رض کو وسیلہ بنایا کہ دعائے استقامت کی تھی اور وہ قبول بھی ہوئی تھی۔ خلاصہ کلام یہ کہ وسیلہ مذکورہ کے قائلین جو دلیلیں پیش کرتے ہیں وہ اگر فی الحقيقة صحیح ہیں تو نزاعی وسیلہ پر دلالت نہیں کرتیں کیونکہ شخصیات کو وسیلہ پر دلالت نہیں بنانے پر یہ دلیلیں دلالت نہیں کرتیں اور جو روایات وسیلہ مذکورہ پر دلالت کرتی ہیں وہ ضعیف و موضوع و مکذوب ہونے کی بنیار پر ساقط الاعتبار ہیں۔ اس لئے ان سے استدلال نہیں کیا جاسکتا۔

## تاویل و تعطیل کی بدعت

غلیقہ مامون الرشید کے زمانہ سے جو اعتقادی بدعتات مسلمانوں میں پھیلی شروع ہوئیں اور ابھی تک وہ جاری بھی ہیں۔ ان بدعتات میں اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات کی تاویل و تعطیل کی بدعتات بھی ہیں۔

اسماء و صفات کی نظری والی بدعتات کا سب سے پہلا قائل جہنم بن صفوان کے نام سے معروف ہے جو جعد بن درہم کا قاتع تھا۔ تیسری صدی ہجری کے اوائل میں یہ بدعت پھیلنے لگی، اس کے ناشرو وداعی مامون الرشید کے زمانہ میں بشمری بی واحم بن ابی داؤد تھے، جو اس بدعت کی نشر و اشاعت کے سراغنہ تھے۔ انہیں لوگوں نے عقیدہ خلق قرآن کا اظہار بھی کیا اور مامون کو ابھارا کہ بڑے بڑے اماموں سے جبڑا اور جبڑا یہ منوار کے قرآن مجید مخلوق ہے۔

پھر امام احمد اور دوسرے ائمہ کرام کے ساتھ جو کچھ ہوا، وہ تاریخ میں مدون و مذکور ہے۔

تعطیل والی بدعت کی کئی قسمیں ہیں:

- ① کچھ اہل بدعت و دلالت اللہ کے تمام اسماء و صفات کی نظری کے معتقد تھے۔ صرف یہ عقیدہ رکھتے تھے کہ اللہ زندہ اور موجود ہے۔ یہ لوگ ”جمیہ“ کہلاتے ہیں جو جہنم بن صفوان کے متبوعین ہیں۔

۲) کچھ اہل بدعت و ضلالت مثلاً معتزلہ اللہ کے اسما کے قائل ہیں۔ مثلاً یہ کہ وہ حی، عیم، قدری، سمع، بصیر وغیرہ ہے، لیکن یہ لوگ صفات کے مکنر ہیں مثلاً علم، سمع، بصیر، قدرت، ارادہ وغیرہ کی نفی کرتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں اللہ تعالیٰ بالذات قدری، عیم وغیرہ ہے مگر علم و قدرت وغیرہ صفات سے اس کی ذات بری ہے۔

یہ سارے خرافات انہیں شیطان نے سکھائے ہیں، یہ لوگ یونانی فلاسفہ کی آراء و نظریات سے متاثر ہیں۔ ان اہل بدعت والیں ضلالت میں سے اشاعرہ و ماترید یہ بھی ہیں جو اپنے کو بزرگ خوشیں اہل سنت میں شمار کرتے ہیں۔ ان دونوں فرقوں میں بے شمار علماً کے باہر بھی ہوئے ہیں۔ لیکن اللہ ان پر حرم فرمائے کہ انہیوں نے اللہ تعالیٰ کی "صفات خبریہ" مثلاً عرش پر اس کے استواء وغیرہ کی تاویل کی، حالانکہ اللہ تعالیٰ نے استواء علی العرش کا ذکر قرآن مجید کی متعدد آیات میں کیا ہے، مگر ان لوگوں نے معتزلہ کی متابعت میں استواء کی تاویل لفظ "استیلاء" سے کی ہے۔

اسی طرح انہیوں نے ہرات کو آسمان دنیا پر اللہ تعالیٰ کے آنے کی تاویل نزول رحمت الہی کے لفظ سے کی۔ اسی طرح بہت ساری صفات کی تاویل انہیوں نے کی جو قرآن و سنت صحیح میں بالصراحت مذکور ہیں۔ صفت استواء کے سلسلے میں قرآنی بیانات میں سے اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ہے:

**هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ**      اسی اللہ نے تمہارے لئے زمین کی ساری **جَمِيعًا ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ.**      چیزیں پیدا کیں، پھر وہ آسمان کی طرف مستوی ہو گیا۔

[البقرہ، آیہ: ۲۹]      مستوی ہو گیا۔

سورہ اعراف میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا :

**إِنَّ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ**      بے شک تمہارا رب وہ اللہ ہے جس نے آسمانوں اور زمین کو چھومن میں پیدا کیا، پھر وہ عرش پر **وَالْأَرْضَ فِي سَيِّئَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى**      مستوی ہو گیا۔ اسی طرح استوا کا ذکر سورہ یونس، **عَلَى الْعَرْشِ.**

[الاعراف، آیہ: ۵۳]      رعد، طہ، الفرقان، السجدة، الحمد میں بھی ہے۔

اللہ تعالیٰ نے اپنی صفت "وجہ" کے بارے میں فرمایا کہ:

**وَيَسْقِي وَجْهَ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ**      آپ کے رب کا جلال واکرام والا وجہ (چہرہ) باقی **وَالْأَكْرَامِ ۝** [الرحمن، آیہ: ۲۷]

وبرقرار ہے گا۔

اللہ تعالیٰ نے یہ دین (دونوں ہاتھ) کی صفت کے بارے میں فرمایا:  
**وَقَالَتِ الْيَهُودُ يَدُ اللَّهِ مَغْلُولَةٌ**  
**غَلَّثُ أَيْدِيهِمْ وَلَعْنُوا بِمَا قَالُوا إِلَّا**  
**يَدَاهُ مَبْسُوطَانِ.**

[المائدۃ آیہ: ۲۳] پائے بلکہ اللہ کے دونوں ہاتھ کھلے ہوئے ہیں۔

**مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقَ** ”اے شیطان، ابیس! جس (آدم الطیب) کو میں نے اپنے دونوں ہاتھوں سے پیدا کیا،  
 بیدائی۔

[ص، آیہ: ۷۵] اسے جدہ کرنے سے تم کوون ہی چیز مانع ہے۔“

صحیح حدیث میں ہے کہ ”اللہ تعالیٰ رات میں اپنا ہاتھ پھیلاتا ہے کہ دن میں برائی کرنے والا تو بکر لے، اور دن میں اللہ تعالیٰ اپنا ہاتھ پھیلاتا ہے کہ رات میں برائی کرنے والا تو بکر لے۔ یہ سلسلہ ہمیشہ جاری رہے گا۔ یہاں تک کہ سورج مغرب سے نکلے۔“

امام احمد رضی و مسلم بن حیان نے حضرت ابو سعید و ابو ہریرہ علیہما السلام سے مرفوغ اور ایت کی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ مہلت دیتا ہے، حتیٰ کہ جب تھائی رات رہ جاتی ہے تو آسمان دنیا پر آ کر کہتا ہے کہ کوئی توبہ کرنے والا اور معافی مانگنے والا اور دعا کرنے والا ہوتا میں قبول کروں۔ یہ اعلان اللہ تعالیٰ طلوع فجر تک کرتا رہتا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے صفت رحمت کے سلسلے میں فرمایا:

**وَرَحْمَتِي وَسَعْتُ كُلَّ شَيْءٍ** اور یہی رحمت تمام چیزوں پر وسع ہے، میں اپنی  
**فَسَأَكُثِّبُهَا لِلَّذِينَ يَقْرُونَ.** یہ رحمت ان لوگوں کے لئے لکھوں گا، جو تقوی

[الاعراف، آیہ: ۱۵۲] شعار ہیں۔

اس طرح کی بہت سی صفات ہیں، مگر انشا عربہ و ماتریدی، جہیہ اور معتزلہ کی تقلید میں ان کی تاویل کرتے ہیں اور یہ معلوم ہے کہ اس طرح کی تاویل کچھ بھی نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول نہیں ہے اور نہ صحابہ و تابعین اور اتباع تابعین ہی سے منقول ہے۔

اممہ اربعہ، سفیان ثوری، سفیان بن عینہ، عبد اللہ بن المبارک، یثیث بن سعد نیز صحابی و سنن کے جامعین مثلاً امام بخاری، مسلم، ترمذی، نسائی، ابو داؤد، ابن ماجہ اور دوسرے اماموں میں سے

کسی نے بھی اس طرح کی تاویل نہیں کی۔ (رحمہم اللہ)

یہ سارے حضرات اور ان جیسے جتنے بھی اہل فقہ والی حدیث ہیں سب کے سب ان صفات خداوندی کو ثابت مانتے ہیں جو قرآن و حدیث میں وارد ہیں۔ یہ حضرات نہ تشییہ کے قائل ہیں، نہ تعطیل و تمثیل کے معتقد ہیں۔ یہ لوگ کہتے ہیں کہ اللہ کی صفات پر کلام اللہ کی ذات پر کلام کی فرع ہے، جس طرح اللہ تعالیٰ کی مقدس ذات مخلوقات کی ذات کے مشابہ نہیں اسی طرح اس کی صفات بھی مخلوقات کی صفات کے مشابہ نہیں ہیں۔ یہ حضرات وہی کہتے ہیں جو اللہ تعالیٰ کہتا ہے، مثلاً اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔

**فُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ اللَّهُ الصَّمَدُ** ۵ کہہ دیجئے کہ وہ اللہ ایک ہے، اللہ بے نیاز ہے نہ  
**لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ ۵ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ** اس نے پیدا کیا نہ وہ پیدا کیا گیا اور نہ اس کا کوئی  
**كُفُواً أَحَدٌ** ۵۔ [اخلاص، آیہ: ۱] ہمسر ہے۔

نیز فرمایا۔ ﴿ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا . ﴾ اور اللہ تعالیٰ ہر چیز کو جانے والا ہے۔

یہ آیات اور اس طرح کی بہت سی دوسری آیات کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی ذات و صفات میں کیتا و بے مثال ہے، اس جیسا کوئی نہیں۔

یہ حضرات نقی کے معاملہ میں اس قرآنی فرمان پر اعتقاد رکھتے ہیں۔

**لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ** اللہ تعالیٰ کی طرح کوئی چیز نہیں اور وہ سننے والا اور **الْبَصِيرُ** ۵۔ [الشوری، آیہ: ۱۱] دیکھنے والا ہے۔

یہ لوگ ثابت شدہ صفات کو بلا تمثیل و تعطیل مانتے ہیں، وریں صورت مکمل تنزیہ اور نقی تمثیل کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی ثابت شدہ صفات کو مانے میں کیا خوف ہے کہ کچھ لوگ ان صفات کی تاویل کرتے ہوئے یہ خیال خام رکھتے ہیں کہ تشییہ و تمثیل سے بچنے کے لئے ہم تاویل سے کام لیتے ہیں تو کیا یہ تاویل و اے لوگ اللہ تعالیٰ کوئی مُلَاقِتُهُمْ، صحابہ مُلَاقِتُهُمْ تابعین مُلَاقِتُهُمْ اور ائمہ کرام سے زیادہ جانتے ہیں؟ یاد راصل یہ بات ہے کہ یہ لوگ معتزلہ و فلاسفہ کے نظریات سے متاثر ہیں اور انہیں کے طریقوں پر چلتے ہیں۔

حدیث شریف میں یہ ہے کہ رسول اللہ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ نے فرمایا کہ تم میری اور میرے بعد خلفاءؓ

راشدین کی سنت کو لازم پڑا، اور اس پر مضبوطی سے کاربند رہا اور بدعات سے بچا۔  
کوئی شک نہیں کہ قرآن و حدیث سے ثابت شدہ اسماء و صفات کی تاویل کرنا بدعات و  
محدثات میں سے ہے اور ہر بدعut ضلالت ہے اور ہر ضلالت جہنم میں لے جانے والی ہے۔

### صفت علو و استواء کے بارے میں اقوال صحابہ

قول صدیقی : امام بخاری رض اپنی تاریخ میں حضرت ابن عمر رض سے نقل ہیں کہ جب رسول اللہ ﷺ کی وفات ہو گئی تو حضرت ابو بکر صدیق رض آئے اور انہوں نے جھک کر آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم کی پیشانی کا بوسہ دیا اور کہا ”آپ پر میرے ماں باپ قربان ہوں! آپ حیات و موت دونوں حالتوں میں پا کیزہ ہیں۔“

جو لوگ (محمد ﷺ) کی عبادت کرتے رہے ہوں تو وہ جان لیں کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم انتقال کرچکے ہیں، لیکن جو لوگ اللہ کی عبادت کرتے ہوں تو اللہ تعالیٰ آسمانوں میں زندہ ہے، اور وہ کبھی نہیں مرے گا۔“

قول فاروقی : حضرت عمر رض بن خطاب، خولہ رض بنت غلبہ سے ملے۔ خولہ نے اُنہیں روک لیا۔ حضرت عمر رض نے خولہ رض کے پاس جا کر ان کی بات توجہ سے سنی اور خولہ رض کا کام پورا ہو گیا، حضرت عمر رض کو اس بات پر ملامت کی گئی کہ ایک بوڑھی عورت کے لئے قریشی مرد ہوتے ہوئے آپ اتنی دیر کھڑے رہے تو حضرت عمر رض نے ملامت کرنے والے سے کہا تمہارا براہو کیا۔ تمہیں معلوم ہے کہ یہ بڑھیا کون ہے؟ اسے یہ وہ ہے جس کا شکوہ اللہ تعالیٰ نے ساتویں آسمان سے سناتھا۔“

قول عبد اللہ بن رواحد : حضرت عبد اللہ بن رواحد رض کے ایک طویل قصیدہ کے ذیل کے دو اشعار بطور استدلال پیش ہیں۔ جن میں آپ نے فرمایا:

شَهِدْتُ بَأَنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ وَأَنَّ النَّارَ هُنْوَى الْكَافِرِينَ

”میں اس بات کی گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کا وعدہ حق ہے اور جہنم کا فروں کاٹھکانا ہے۔“

وَأَنَّ الْعَرْشَ فَوْقَ الْمَاءِ طَافَ وَفَوْقَ الْعَرْشِ رَبُّ الْعَالَمِينَ

”اور اس بات کی بھی گواہی دیتا ہوں کہ عرش الہی پانی پر ہے اور رب العالمین عرش پر

مستوی ہے۔“

قول ابن عباس: مسند حسن بن سفیان اور کتاب عثمان بن سعید داری میں حدیث عبداللہ میں ابی ملکیۃ مذکور ہے کہ ذکوان ان تالیعی نے کہا کہ حضرت ابن عباس ﷺ ام المؤمنین عائشہ کے پاس آئے جبکہ ام المؤمنین پر حالت نزع طاری تھی۔ اس وقت ابن عباس بولے کہ ازواج مطہرات میں رسول اللہ ﷺ کے نزدیک سب سے زیادہ محبوب آپ ہی تھیں اور رسول اللہ ﷺ صرف پاک چیزوں سے محبت کرتے تھے۔

اللہ تعالیٰ نے آپ کی برأت کافیصلہ ساتویں آسمان سے نازل کیا تھا۔ اس ربانی فیصلے کو روح الامین حضرت جبریل ﷺ لے کر آئے اور اس کا ذکر اللہ کی تمام مساجد میں ہوتا ہے اور اس کی تلاوت رات دن کی جاتی ہے (یعنی سورہ نور حضرت عائشہ ؓ کی برأت میں نازل ہوئی تھی، جس کی تلاوت ہوتی رہتی ہے)

### اممہ اربعہؑ اور امام ابو الحسن اشعری کے اقوال

امام مالک: امام ابن وہبؑ نے کہا کہ ”میں امام مالک کے پاس بیٹھا تھا کہ ان کی خدمت میں ایک آدمی نے آ کر سوال کیا کہ ”اللہ تعالیٰ عرش پر کیسے مستوی ہوا؟ کیونکہ قرآن مجید میں ہے:

الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى۔ [طہ، آیہ: ۵] ”اللہ تعالیٰ عرش پر مستوی ہے۔

امام مالک سرگوں ہو گئے، انہیں پیسہ آنے لگا، پھر موصوف سراہا کر بولے کہ اللہ تعالیٰ عرش پر اسی طرح مستوی ہے جیسا کہ اس نے فرمایا ہے مگر نہیں کہا جا سکتا کہ وہ کیوں کر اور کیسے مستوی ہوا؟ اللہ تعالیٰ کی بابت اس طرح کا سوال نہیں ہو سکتا، تم بدعتی معلوم ہوتے ہو۔ چنانچہ موصوف نے حکم دیا کہ اس شخص کو میرے یہاں سے نکال بابر کرو۔

یحییٰ بن یحییٰ تھیں وعصر بن عبد اللہ اور ایک گروہ نے کہا کہ ”ایک آدمی نے امام مالک“ کے پاس آ کر کہا کہ اللہ تعالیٰ عرش پر کیسے مستوی ہوا؟

اس پر امام مالکؑ اتنا خفا ہوئے کہ ہم نے کبھی کسی بات پر انہیں اتنا خفا ہوتے ہوئے نہیں دیکھا تھا اور انہیں پیسہ آنے لگا۔ سب لوگوں نے اپنے سر جھکا لئے۔ امام مالک کا غصہ

ٹھنڈا ہوا تو بولے کہ اس معاملہ میں کیف (یعنی کہ سوال کہ استواء کیوں کراور کیسے ہوا؟) ناقابل فہم ہے اللہ تعالیٰ کا استوا غیر مجهول ہے اس پر ایمان لانا واجب ہے اور اس کے متعلق سوال بدعت ہے اور مجھے خوف ہے کہ تم کوئی گمراہ آدمی ہو۔ چنانچہ انہوں نے حکم دیا کہ اس سوال کرنے والے کو نکال باہر کرو۔“

امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ ابو شعیب و ابو ثور سے مروی ہے کہ امام شافعی نے فرمایا: ”جس طور و طریق پر میں ہوں اور جس پر میں نے اپنے اہل حدیث اصحاب مثلاً سفیان ثوری و مالک وغیرہ کو پایا ہے وہ یہ ہے کہ ”کلمہ لا الہ الا اللہ رسول اللہ“ کا اقرار کیا جائے اور یہ مانا جائے کہ اللہ آسمان میں اپنے عرش پر ہے اور جیسے چاہتا ہے اپنے بندوں کے قریب رہتا ہے اور وہ آسمان دنیا کی طرف جس طرح چاہتا ہے نزول فرماتا ہے اور امام شافعی سے صحیح طور پر ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا:

حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی خلافت میں برحق تھی، جس کا فیصلہ اللہ تعالیٰ نے آسمانوں میں کیا اور اسی پر تمام لوگ متفق تھے اور یہ معلوم ہے کہ اس روئے زمین پر صادر ہونے والے ہر فیصلہ میں نہ درست الہی اور مشیت باری تعالیٰ شامل رہتی ہے۔

امام ابو حنیفہ: امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ نے کہا کہ ”جو شخص یہ کہے کہ میں نہیں جانتا کہ اللہ تعالیٰ آسمان میں ہے یا زمین میں، وہ کافر ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ خود فرماتا ہے: الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوْى۔ [طہ، آیہ: ۵] اللہ تعالیٰ عرش پر مستوی ہے۔ اور عرش الہی ساتوں آسمانوں کے اوپر ہے، لہذا جو شخص یہ کہے کہ مجھے معلوم نہیں عرش آسمان میں ہے یا زمین میں وہ کافر ہے، کیونکہ وہ اس بات کا منکر ہے کہ اللہ تعالیٰ آسمان میں ہے۔“

امام احمد بن حنبل: امام احمد بن حنبل سے مروی ہے کہ ”اللہ تعالیٰ اسی طرح عرش پر مستوی ہے، جس طرح اس نے عرش پر اپنے مستوی ہونے کی خبر دی ہے وہ عرش پر اس طرح مستوی نہیں ہے جس طرح انسان سمجھتا ہے۔“

میمونی نے کہا کہ میں نے امام احمد بن حنبل سے پوچھا کہ جو شخص اللہ کے عرش پر مستوی ہونے کا انکار کرے اس کی بابت آپ کیا فرماتے ہیں؟ امام احمد بن حنبل نے فرمایا اس طرح کے لوگوں

ساری بات کفر پر گردش کرتی ہے۔

امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب ”الرد علی الجهمیہ“ میں کہا

باب تبیان ما انکرَتِ الجھمیَّةُ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى عَلَى الْعَرْشِ۔

”یعنی یہ باب اس بیان میں ہے کہ جھمیہ اس بات کے منکر ہیں کہ اللہ تعالیٰ عرش پر ہے۔“

حالانکہ اللہ تعالیٰ کافرمان ہے:

الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى۔ [طہ، آیہ: ۵] اللہ تعالیٰ عرش پر مستوی ہے۔

لہذا ہم نے جھمیہ سے کہا کہ اس فرمانِ الہی کے باوجود تم عرش پر اللہ تعالیٰ کے مستوی ہونے کے کیوں منکر ہو؟ تو جھمیہ نے کہا کہ اللہ تعالیٰ ساتویں زمین کے نیچے اور تمام آسمانوں اور زمین اور ہر جگہ بھی اسی طرح موجود ہے، جس طرح عرش پر موجود ہے۔ جھمیہ نے اس آیت کی حلاوت کی:

وَهُوَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَفِي اللَّهُ تَعَالَى آسمانوں اور زمینوں میں ہے۔

[سورة الانعام، آیہ: ۳]

امام احمد رحمۃ اللہ علیہ کی تردید میں کہا کہ مسلمانوں کو معلوم ہے کہ ایسے متعدد مقامات ہیں جہاں عظمتِ الہی کچھ نہیں مثلاً تمہارے بدن، پیٹ، پائچانے اور گندے مقامات اور ان جگہوں میں کچھ بھی عظمتِ الہی نہیں اور اللہ تعالیٰ نے ہم کو خبر دے رکھی ہے کہ وہ آسمان میں ہے۔ چنانچہ اس نے فرمایا:

|                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>كَيْا تَمَّ آسَمَانٍ مِّنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ<br/>يَخْسِفَ بِكُمُّ الْأَرْضِ فَإِذَا هُوَ<br/>عَرْشُ كَرْنَ لَكَنْ لَكَ يَا تَمَّ آسَمَانٍ مِّنْ فِي السَّمَاءِ.</p> | <p>ءَأَمْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ أَنْ<br/>يَخْسِفَ بِكُمُّ الْأَرْضِ فَإِذَا هُوَ<br/>عَرْشُ أَمَّ أَمْتُمْ مَنْ فِي السَّمَاءِ.</p> |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

[الملک، آیہ: ۱۷: ۱]

|                                                                                       |                                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| <p>اللَّهُ سَبَبَ خُوفَكَ هُوَ كَرْنَ<br/>إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ.</p> | <p>كَيْنَتْ هُوَ كَرْنَ<br/>فَاطِرُ، آیہ: ۱۰: ۱]</p> |
|---------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|

چنچتے ہیں۔

|                                                                                         |                                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>إِنَّ مُؤْفَقَكَ وَرَافِعَكَ إِلَيَّ.<br/>إِلَّا مُؤْفَقَكَ وَرَافِعَكَ إِلَيَّ.</p> | <p>مِنْ تَمَّ كُوفَاتِ دِينِ وَالْأَهْوَانِ اور اپنی طرف او پر<br/>إِلَّا مُؤْفَقَكَ وَرَافِعَكَ إِلَيَّ.</p> |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

[آل عمران، آیہ: ۵۵]

بَلْ رَفِعَةُ اللَّهِ إِلَيْهِ [النساء، آية: ۱۵۸] بلکہ اللہ تعالیٰ نے انہیں اپنی طرف اوپر اٹھالیا۔  
 يَعْلَمُونَ رَبَّهُمْ مِنْ فُوْقِهِمْ [التحل ، آية: ۵۰] یہ لوگ اپنے اوپر والے اپنے رب سے  
 ڈرتے ہیں۔

(امام احمد کی جس کتاب الروعلی الحجیہ سے مذکورہ بالا اقتباس ماخوذ ہے اسے امام احمد کے  
 صاحب زادے عبد اللہ کی سند سے امام خلاں نے روایت کیا ہے۔)

امام ابو الحسن اشعری کا بیان: امام ابو الحسن اشعری کی مطبوعہ کتابوں میں سے کتاب  
 ”الاباتۃ“ بھی ہے، میں نے اسے حاصل کر لیا اور پڑھا ہے اس کتاب میں طویل مقدمہ لکھنے  
 کے بعد موصوف امام اشعری نے بعض اسماء و صفات کو بیان کیا ہے اور کتاب دست و دنوں سے  
 محزرہ کی مخالفت کا تذکرہ کیا ہے جیسا کہ جہنم و خوارج نے دنوں کا انکار کر رکھا ہے۔ پھر امام  
 موصوف نے امام احمد کی مدح سرائی و شاخوانی کی ہی اور کہا ہے کہ ہم بھی امام احمد بن حنبل کے  
 عقیدہ کے معتقد ہیں۔ امام اشعری نے امام احمد اور تمام مسلمین کے لئے دعاۓ رحمت کی  
 ہے اور پھر یہ کہا ہے کہ:

”ہماری بات کا حاصل یہ ہے کہ ہم اللہ، فرشتوں اور اللہ تعالیٰ کی کتابوں اور رسولوں کو  
 مانتے ہیں اور اللہ کی جانب سے جو باتیں بھی آئی ہیں انہیں ہم مانتے ہیں اور رسول اللہ صلی اللہ  
 علیہ وسلم کی جو باتیں ثقہ رداۃ سے مردی ہیں، انہیں بھی ہم مانتے ہیں۔ ان میں سے ہم کسی کو رد  
 نہیں کرتے، اللہ، واحد، احمد، اکیلا، بے نیاز ہے۔ اس کے علاوہ کوئی معبود نہیں نہ اس کی بیوی  
 ہے نہ اولاد، اور محمد ﷺ کے بندے اور رسول ہیں۔“

جنت و جہنم حق ہیں، قیامت آنے والی ہے، اس میں کوئی شک نہیں اور قبر میں مدفن لوگوں کو  
 اللہ تعالیٰ دوبارہ زندہ کرے گا اور اللہ تعالیٰ عرش پر مستوی ہے۔ جیسا کہ اس نے فرمایا ہے:  
 الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى ۝ [ط، آیہ: ۵] اللہ تعالیٰ اپنے عرش پر مستوی ہے۔  
 اللہ کا دبجہ (چہرہ) بھی ہے جیسا کہ اس کا فرمان ہے:

وَيَقْنُو وَجْهَ رَبِّكَ ذُوالْجَلَلِ اور تیرے رب کا با جلال و با عزت چہرہ باقی  
 وَالْأَكْرَام ۝ [الرحمن، آیہ: ۲۷] رہے گا۔

اور اللہ تعالیٰ کے وہا تھو بھی ہیں جیسا کہ اس نے فرمایا ہے:

خَلَقْتَ بِيَدِيٍّ [ص، آیہ: ۵] میں نے اپنے دونوں ہاتھوں سے پیدا کیا۔ پھر امام اشعری اہل سنت و جماعت کے عقائد کا ذکر کرتے ہیں یہاں تک کہ موصوف نے یہ باب قائم کیا:

الْكَلَامُ فِي إِثْبَاتِ رُؤْيَاةِ اللَّهِ تَعَالَى.  
”دیدِ اللہی“ کے اثبات پر کلام۔

پھر طویل کلام کرتے ہوئے موصوف امام اشعری نے باب ”ذکر الاستوی علی العرش“ قائم کر کے کہا کہ اگر کوئی کہے کہ تم لوگ استواء کے بارے میں کہا کرتے ہو؟ تو ہم اس سے کہیں گے کہ اللہ تعالیٰ عرش پر مستوی ہے جیسا کہ اس نے خود بیان کیا ہے: الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوْيَ. [طہ، آیہ: ۵] اللہ تعالیٰ عرش پر مستوی ہے۔ نیز اس نے فرمایا:

إِلَيْهِ يَضْعُدُ الْكَلِمُ الطَّيْبُ  
[فاطر، آیہ: ۱۰] اپنے کچھ کلمات چڑھ کر اور اس نے یہ بھی فرمایا:

بَلْ رَفِيقُهُ اللَّهُ إِلَيْهِ. [النساء، آیہ: ۵۸] بلکہ اللہ تعالیٰ نے انہیں اپنی طرف اٹھالیا۔ پھر امام اشعری نے اللہ تعالیٰ کی صفت علو (بلندی) کے سلطے میں بعض آیات کا ذکر کیا حتیٰ کہ موصوف نے اپنے قول سے اس کو واضح کیا۔

سوال: معزلہ و ہمیہ دخانیں نے کہا کہ قول الہی ”الرحمن علی العرش استوی“ کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ غالب و مالک ہے اور حاکم ہے اور وہ ہر جگہ موجود ہے۔

**حوالہ** ان لوگوں نے اہل حق کے اس موقف سے انکار کیا کہ اللہ تعالیٰ عرش پر ہے، یہ لوگ اس بات کے تالیل ہیں کہ استواء سے مراد قدرت ہے، حالانکہ ان کی یہ بات اگر صحیح ہے تو عرش اور ارض میں کوئی فرق نہیں رہے گا۔

پھر امام اشعری نے اس خیال باطل کی تردید کی اور ان آیات و احادیث کو نقل کیا جن سے ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ دوسری تمام چیزوں کو چھوڑ کر اپنے عرش پر ہے۔ (عقلاءً مسلفیہ از مصنف) کتاب الابانۃ میں امام اشعریؒ کا مندرجہ بالا فرمان موجود ہے اور اسی طرح کی بات

انہوں نے اپنی دوسری کتاب ”مقالات اسلامیین“ میں بھی تحریر کر رکھی ہے۔ ”قرآن و سنت میں وارد شدہ تمام صفات خداوندی مثلاً استواء وجہ (چہرہ) یہد (ہاتھ) اور نزول وغیرہ کے اثبات کی صراحت امام اشعری نے کر رکھی ہے پھر امام اشعری کی طرف اپنے کو منسوب کرنے والوں کے لئے ان صفات کے مانے میں کیا عذر رہ جاتا ہے جو امام اشعری کی طرف دعوے انتساب کے باوجود متعزلہ و جمیہ کی طرح عقائد رکھتے ہیں؟ کوئی شک نہیں کہ ان صفات کے معاملہ میں امام اشعری کی طرف ان کا دعوے انتساب غیر صحیح ہے۔

بمحض معلوم نہیں کہ یہ لوگ امام اشعری کی ان باتوں کو مانے میں کیا عذر پیش کرتے ہیں؟ البتہ ہو سکتا ہے کہ یہ لوگ کتاب الابانۃ اور مقالات الاسلامیین کو تصنیف اشعری نہ مانتے ہوں مگر ان کا یہ انکار بے فائدہ ہے۔ کیونکہ مورخین نے ان دونوں کتابوں کا امام اشعری کی کتابوں میں ذکر کیا ہے اور حافظ ابن عساکر نے اپنی کتاب ”تبیین کذب المفتری فیما نسب الی الامام الاشعری“ میں بھی ان دونوں کتابوں کو امام اشعری کی تصنیف قرار دیا ہے۔ اسی طرح ہم نے ذکر کئے اپنی کتاب الطبقات الشافعیہ میں امام اشعری کے وہی عقائد بیان کئے ہیں جو ہم نے ذکر کئے ہیں۔ والله الموفق للصواب۔ میں نے اپنی کتاب العقائد الشافعیہ میں ان مختلف ادوار کا ذکر کیا ہے جن سے امام اشعری گذرے یہاں تک کہ آخر میں موصوف اشعری کا عقیدہ وہ قرار پایا جو کتاب الابانۃ میں مذکور ہے۔ دریں صورت امام اشعری کی طرف اپنے کو منسوب کرنے والوں کے لئے کیا باقی رہ گیا؟

## اعتقادی بدعات

### تعویذ، کوڑی، گھوٹگے اور تانٹ وغیرہ گلے میں لٹکانا

”عن عقبة بن عامر مرفوعاً مَنْ تَعْلَقَ تَمِيمَةً فَلَا أَتَمَ اللَّهُ لَهُ وَمَنْ تَعْلَقَ وَدَعَةً فَلَا وَدَعَ اللَّهُ لَهُ وَفِي رَوَايَةٍ مَنْ تَعْلَقَ تَمِيمَةً فَقَدْ أَشْرَكَ۔“ ①

”حضرت عقبہؓ علیہ السلام عامر سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو

① مسنند احمد ج ۴، رص ۱۵۴ مسنند ابی یعلی ج ۲ ص ۳۱۱ حدیث نمبر ۱۷۵۳ والحاکم وقال صحیح الاسناد و اقرہ الذہبی۔

**تمیمہ ①** یعنی تعمیز باندھے اللہ تعالیٰ اس کا مقصود پورانہ کرے اور جو " وعدہ" لٹکائے یعنی بطور تعمیز گھونٹا، کوڑی اور تانت وغیرہ گلے میں لٹکائے، اسے اللہ تعالیٰ سکون و راحت نہ بخشدے اور ایک روایت میں ہے کہ جس نے تعمیز باندھا لیا اس نے شرک کیا۔

"قرۃ عیون الموحدین" نامی کتاب میں مذکور ہے کہ مذکورہ حدیث میں اس بات کی تصریح ہے کہ تعمیز دوں کا لٹکانا اور باندھنا شرک ہے، کیونکہ انہیں لٹکانے والے کا مقصود یہ ہوتا ہے کہ یہ تعمیز ضرر کو دفع کرتے ہیں اور نفع پہنچاتے ہیں نیز یہ چیز کمال اخلاص کے منافی ہے۔ کیونکہ مخلص آدمی کا دل اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور سے حصول نفع اور دفع ضرر کی طرف مائل نہیں ہوتا۔ لہذا کمال تو حیداں طرح کے تعمیز کو چھوڑے بغیر حاصل نہیں ہو سکتا۔ یہ چیز اگر شرک اصغر ہے تو بھی بہت بھاری گناہ ہے۔ یہ بات جب عہد نبوی ﷺ میں بعض صحابہؓ پر مخفی تھی تو بھلان کے بعد والے ان سے کم تر لوگوں پر کیوں مخفی نہ رہے گی، جبکہ بعد والے یہ لوگ علم و ایمان میں صحابہؓ کے بالمقابل کی گناہ اور کتنی درجہ کم ہیں۔

یہ حدیث کلمہ لا إله إلا الله کے معنی کی وضاحت بھی کرتی ہے، کیونکہ اس سے ہر قسم کے چھوٹے بڑے شرک کی نسبت ہوتی ہے۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد اسی طرح ہے۔ چنانچہ اس نے فرمایا:

شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ  
اللَّهُ أَنَّهُ كَوْنٌ مَعْبُودٌ نَّبِيٌّ وَاللَّهُ أَعْتَدَ  
بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ  
الْحَكِيمُ۔ [آل عمران، آیہ: ۱۸]

امام ابن ابی حاتم نے روایت کی ہے کہ حضرت حذیفہ صحابیؓ نے ایک شخص کے ہاتھ

**①** حصول خیر یا دفع ضرر کے لئے مصنوعی مولیٰ یا اس جیسی چیز بطور تعمیز گلے میں لٹکائی یا جسم کے کسی حصہ پر باندھی جاتی ہے، اسے "تمیمہ" کہتے ہیں اسی طرح گھونٹا اور کوڑی جیسی چیزیں بطور تعمیز لٹکاتے اور باندھتے ہیں اسے " وعدہ" کہتے ہیں۔

یہ جہالت و مظالمات کی بات ہے کیونکہ نفع و ضرر صرف اللہ کے ہاتھ میں ہے۔ اسی طرح کے تعمیز اور نٹکے سے کوئی نفع و ضرر نہیں ہوتا۔ اسی وجہ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسا کرنے والوں پر بدعا کی ہے اور اسے شرک قرار دیا ہے کیونکہ اس طرح کے تعمیز کے ذریعہ کو یا غیر اللہ سے نفع کی طلب اور ضرر کی مدافعت کی جا رہی ہے۔

میں بخار دفع کرنے کے لئے دھاگے کا تعویذ بندھا ہوا دیکھا تو حضرت حذیفہ نے یہ تعویز کاٹ کر پھینک دیا اور یہ آیت تلاوت کی:

اکثر لوگ اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھنے کے ساتھ ہی  
وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثُرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ  
مُشْرِكُونَ۔ [یوسف، آیت: ۱۰۶]

امام دکیع نے روایت کی ہے کہ حضرت حذیفہ ﷺ نے ایک بیمار آدمی کی عیادت کرنے آئے اور انہوں نے اس بیمار آدمی کا ہاتھ مٹول کر دیکھا تو اس میں دھاگا بندھا ہوا تھا، یعنی تعویذ باندھا گیا تھا، حضرت حذیفہ ﷺ نے پوچھا کہ یہ کیا چیز ہے؟ مریض نے کہا کہ اس چیز کو میرے لئے منتر کیا گیا ہے۔ حضرت حذیفہ ﷺ نے اسے کاٹ دیا اور فرمایا کہ اگر تم مر جاتے اور یہ تعویذ تمہارے ہاتھ میں بندھا رہتا تو میں تمہاری نماز جنازہ نہ پڑھتا۔

مذکورہ بالاروایت سے یہ واضح ہوتا ہے کہ شرک اصرف کبائر گناہوں سے کہیں براگناہ ہے جیسا کہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم کے اقوال اس پر شاہد ہیں۔

بیسویں صدی کے جہلہ چھلوں کے پہنچ پر اعقاد رکھتے ہیں اور اسی طرح کی دوسری باتوں کے بھی معتقد ہیں جیسا کہ پرانے زمانے کے جہلات تھے۔ کچھ لوگ سات قسم کے دانے ایک تھیں میں رکھ کر بچوں کی نال و ناف پر لٹکا دیتے ہیں۔

اس طرح کی بہت ساری باتیں ان لوگوں میں جاری ہیں جو مسلمان کھلاتے ہیں، حالانکہ وہ درحقیقت جاہل ترین مشرکین میں سے ہیں۔ (کتاب "نصر ع الشرک")

صحیح بخاری میں حضرت ابو بشیر رض سے مردی ہے کہ وہ بعض سفروں میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک قادر کو یہ حکم دے کر روانہ کیا کہ کسی اونٹ کی گردن میں تانت یاری کا کوئی پسند رہنے والے اور اسے کاٹ ڈالو۔ (بخاری و مسلم)

امام بغوی نے شرح السنۃ میں کہا کہ امام مالکؓ نے پٹوں کو کاٹ دینے کے حکم نبوی ﷺ کی یہ تاویل کی ہے کہ یہ پنے نظر بد کو دفع کرنے کی غرض سے پہنائے جاتے تھے۔ چنانچہ لوگ اس خیال سے تانت اور تعویذ باندھتے اور لٹکاتے تھے کہ یہ تانت و تعویذ آفات سے محفوظ رکھتے ہیں۔

نبیری رحمۃ اللہ علیہ نے لوگوں کو ایسا کرنے سے منع کر دیا اور بتلا دیا کہ یہ چیزیں اللہ تعالیٰ کے

حکم کو کچھ بھی نہیں بدل سکتی ہیں۔

امام ابو عبید نے کہا کہ لوگ اونٹوں کو اس غرض سے تانت پہنادیا کرتے تھے کہ انہیں نظر نہ لگ جائے۔ الہذا آپ ﷺ نے یہ بتانے کی غرض سے اس کے ازالہ کا حکم دے دیا کہ تانت حکم الہی کو کچھ بھی رو نہیں کر سکتے۔

جو لوگ توعید گندے اور ٹو نے ٹوٹے کرتے ہیں اور یہ سمجھتے ہیں کہ کوئی اچھا کام کر رہے ہیں اور اسلام والل اسلام کی خدمت انجام دے رہے ہیں، نیز یہ لوگ توعید و گندے بناتے وقت قرآن مجید کی آیات اور اللہ تعالیٰ کے اساما لکھتے ہیں ان کے یہ سارے کام درحقیقت ضلالت والحاد ہیں۔

یہ کام ضلالت واللاد کیوں نہ ہو جبکہ یہ لوگ یہود کے طریقہ پر خاص روشنائی سے حروف مقطعات لکھتے ہیں اور اس میں جاہلی دعائیں بھی شامل کر لیتے ہیں اور لکھروں کو ذریعہ نقش بناتے اور یہ دعا یہ رکھتے ہیں کہ یہ نقش حضرت سلیمان علیہ کی اس انگلشتری کی شکل پر بنائے گئے ہیں جس میں حکومت سلیمانی کا راز پوشیدہ تھا۔ یہود کا ایسا ہی دعا یہ ہے اور یہود یہ عقیدہ بھی رکھتے ہیں کہ حضرت سلیمان ﷺ نے کفر کیا اور وہ جادو کے زور پر جنات کو قابو میں کئے ہوئے تھے۔ اللہ تعالیٰ کے مجھرہ سے نہیں۔

اسی یہودی عقیدہ کے مطابق یہ دجال و فریب کا لوگ توعید و گندے بناتے اور یہ گمان رکھتے ہیں کہ حروف و اسماء کے تالیع بہت خدام ہوتے ہیں۔ ان خدام سے جن اعمال سحر کا مطالبه کیا جائے انہیں انجام دیتے ہیں۔ یہ توعید و گندے کرنے والے مختلف قسم کی ایسی دھونیاں جلاتے ہیں اور مخصوص قسم کے ایسے ظروف رکھتے ہیں جن کو ان کے پاس آنے جانے والے شیاطین انہیں سکھاتے تھاتے ہیں۔ یہ ساری باشیں کفر نظریم کی اقسام میں سے ہیں۔

### چھلہ و دھاگہ اور اس قسم کی دوسری چیزوں میں پہننا بھی

### اعتقادی بدعات میں سے ہیں

اکثر لوگوں کو جہالت نے پچھاڑ رکھا ہے۔ چنانچہ لوگ اتباع حوا ی اور شیطان کی مزین کردہ چیزوں کی بیرونی میں لگے ہوئے ہیں۔ جو انہیں شرک و بت پرستی کی ظلمات کی طرف لے

جاری ہیں۔

اس امت (امت اسلامیہ) کی طرف منسوب ہونے والے بیسویں صدی کے لوگوں پر عام بلا چھائی ہوئی ہے اور معاملہ سکھیں ہو گیا ہے۔ لوگ حرام کاموں کے مرتكب ہوتے اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کرتے ہیں۔ چھلے، دھاگے اور اس قسم کی چیزیں پہنچتے اور یہ اعتماد رکھتے ہیں کہ یہ چیزیں آفت مرض کو ہٹاتی اور پریشانیوں کو ہلکا کرتی ہیں۔ حالانکہ یہ طرز عمل طریق اسلام سے ایک طرح کا انحراف ہے۔ یہ چیزیں آدمی کو شرک میں جلا کر دیتی ہیں جو تو حید خالص کے منافی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ ذُنُونٍ  
 اللَّهُ إِنْ أَرَادَنِيَ اللَّهُ بِضُرٍّ هُلْ هُنَّ  
 كَاشِفَاتٌ ضُرَّةٌ أَوْ أَرَادَنِيَ بِرَحْمَةٍ  
 هُلْ هُنَّ مُمْبِسَاتٌ رَحْمَةٍ يَهُ. قُلْ  
 حَسْبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ  
 الْمُتَوَكِّلُونَ ۝

[الزمر، آیہ: ۳۸] کافی ہے اسی پر متوكل لوگ بھروسہ کرتے ہیں۔ مندرجہ بالا آیات کریمہ اور اس جیسی دوسری آیات حصول نفع اور دفع ضرر کے لئے اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور سے دل لگانے کو فل باطل قرار دیتی ہیں، یہ طور طریقہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک ہے۔

اس آیت کریمہ میں اس بات کی وضاحت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اہل شرک پر عیب لگایا ہے کہ وہ غیر اللہ کو پکارتے ہیں نیز غیر اللہ کی طرف رغبت بھی رکھتے ہیں۔ تو حید اس طریقہ کے منافی ہے۔ تو حید یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور کوئی پکارا جائے اور اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور کی طرف رغبت نہ رکھی جائے۔ اللہ تعالیٰ ہی پر توکل کیا جائے۔

عبدتوں میں سے کوئی بھی عبادت غیر اللہ کے لئے لاکن نہیں۔ نصوص کتاب و سنت اور اجماع امت اسی پر دلالت کرتے ہیں۔ (نصر ع الشرک)

حدیث میں عمران بن حصین رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک آدمی کے

ہاتھ میں پتیل کا ایک چھلہ دیکھا تو آپ ﷺ نے فرمایا کہ یہ کیا ہے؟ اس آدمی نے کہا کہ ایک رگ میں درد ہے اسے دفع کرنے کی غرض سے بطور تعزیز میں نے یہ چھلہ پہن رکھا ہے۔ آپ ﷺ نے فرمایا اسے اتار کر پھینک دواں سے رگ کے درد میں اضافہ کے علاوہ کچھ نہ ہوگا اگر تم اسے پہنے ہوئے مر گئے تو بھی کامیاب نہ ہو سکو گے۔ (رواہ احمد، بسنہ لا باس به) قرۃ عیون المودین میں مذکور ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے شخص مذکور کو چھلہ پہننے سے اس لئے منع کیا کہ اس کے خیال میں یہ چھلہ یہاری کو دور کرتا ہے یا یہاری پیدا نہیں ہونے دیتا۔ لہذا آپ ﷺ نے اسے اتار پھینکنے کا حکم دیا اور یہ بتلا دیا کہ اس سے مرض میں اضافہ ہی ہوگا۔ مشرک کا مقصد اس کے برخکس ہوتا ہے وہ اپنادل ایسی چیز سے لگاتا ہے جو اسے نفع دے نہ ضرر پہنچائے۔ جب پتیل کے چھلہ کا یہ حال ہے تو اس سے کہیں بڑی چیزوں مثلاً قبر پرستی اور مزار پرستی وغیرہ جیسی چیزوں کا کیا حال ہوگا؟

آج کل جاہل لوگ اپنی اولاد کو لو ہے وغیرہ کے پانیب پہناتے اور یہ اعتقاد رکھتے ہیں کہ اس سے یہ بچے مرنے سے محفوظ رہیں گے۔ جس طرح ان کے پہلے پیدا ہونے والے بچے مر جاتے رہے۔ یہ طریق بھی مذکورہ بالامنوع طریق کی ایک قسم ہے۔ اسی طرح برکت کے لئے چاندی کا چھلا پہننا یا دفع بواہر کے لئے پہننا بھی ممنوع ہے نیز جنات سے محفوظ رکھنے کی غرض سے مخصوص قسم کے نئیں والی انگشتیوں کا پہننا بھی اسی قبیل سے ہے۔ (فتح الجید ص ۹۹)

### بدفالي وشگون بدلينا بھي اعتقادی بدعات میں سے ہے

جاہل لوگوں میں کثرت سے بدفالي اور شگون کو لیا جاتا ہے۔ کوئی کسی عورت سے شادی کرنے اور بعض گھروں میں رہنے کو منحوس سمجھتا ہے، نیز ماہ محرم کے آخری بدھ یا چھینک کو منحوس و شگون بدسمجھا جاتا ہے۔ مثلاً کوئی کہیں جانا چاہتا ہو یا کوئی کام کرنا چاہتا ہو اور اس موقع پر حاضرین میں سے کسی کو چھینک آجائے تو وہ نہیں جائے گا یادہ کام نہیں کرے گا۔ بعض لوگ ماہ شوال و ذوالقعدہ میں اس خیال سے شادی کرتے کہ یہ شادی دو عیدوں کے درمیان پڑھی ہے۔

بعض لوگ ماہ محرم و صفر میں شادی نہیں کرتے نہ خوشی مناتے ہیں۔ محض اس شبکی بنا پر ماہ

محرم میں حضرت حسین بن علی رضی اللہ عنہ شہید کئے گئے اور ماہ صفر بلاش روکا محل ہے یا یہ کہ ماہ صفر میں حضرت حسن بن علی فوت ہوئے تھے۔

بعض کا یہ حال ہے کہ ان کے گھر میں کوئی مر جائے گا تو وہ پورے سال بھر یا عید تک اپنی شادی نہ کریں گے نہ اپنی بیٹی کی شادی کریں گے، یا اس کے علاوہ بعض مقامات اور بعض اوقات کو بھی کچھ لوگ منحوس تصور کرتے ہیں حالانکہ یہ سب چاہلانہ باقشیں ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے انہیاً نے کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام کے دشمنوں کے متعلق ذکر کیا ہے کہ انہیں جب کوئی تکلیف پہنچتی تھی، مثلاً قحط، خشک سالی، اور بلا وغیرہ تو وہ ان تکالیف کو رسولوں کی طرف منسوب کرتے تھے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرعون اور قوم فرعون کی بابت ذکر کیا:  
 وَإِنْ تُصِبُّهُمْ سَيِّئَةً يُطَهِّرُ وَابْرُؤُسَنِي  
 اگر ان کو کوئی تکلیف و بدحالی لاحق ہوتی تو یہ لوگ حضرت موسیٰ علیہ السلام اور ان کے ساتھیوں کی وَمَنْ مَعَهُ.

الاعراف ، آية: [١٣١] نحوسٌ وشومٌ بتلاته.

نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

”آپ ان کے لئے اس بستی والوں کی مثال بیان کیجئے، جہاں رسول لوگ آئے۔ جب ہم نے بستی والوں کی طرف دو رسول بھیجے انہوں نے دونوں رسولوں کو جھلادیا تو ہم نے دونوں کی تائید ایک تیرے رسول کے ذریعہ کی۔ ان رسولوں نے اہل بستی سے کہا کہ ہم تمہاری طرف رسول بنا کر بھیج گئے ہیں۔۔۔ اہل بستی نے رسولوں سے کہا کہ ہم تم کو منحوس سمجھتے ہیں اگر تم باز نہیں آتے تو ہم تم کو بالضرور سنگ سار کریں گے اور تمہیں ہماری طرف سے دردناک سزا ملے گی۔ رسولوں نے کہا کہ تمہاری نحوست تمہارے ساتھ ہے تمہیں نصیحت کی جاتی ہے تو تم ایسی بات کہتے ہو بلکہ تم حد سے گذرے ہوئے لوگ ہو۔“

مذکورہ بالا آیات میں کفار کا جو یہ قول منقول ہے کہ ”انا نطیرنا بکم“ اس کا مطلب یہ ہے کہ انہوں نے اپنے رسولوں سے کہا کہ تمہارے آنے سے ہم پر مصیبت و آفت آگئی ہے اور یہ بات تم لوگوں کی خوست و شامت کے سبب ہے جس کے جواب میں رسولوں نے فرمایا کہ یہ ساری بلاتھاری بداعمالی اور شرک و بت پرستی کی خوست و شومی کی وجہ سے ہے۔ ایام قدیم میں حضرت صالح علیہ السلام کی قوم نے حضرت صالح سے کہا تھا:

فَالْوَاطِئُرُنَا بِكَ وَيَمْنَ مَعَكَ۔ انہوں نے کہا تم کو اور تمہارے ساتھیوں کو

[العمل، آیہ: ۲۷] مخصوص سمجھتے ہیں۔

اس سے معلوم ہوا کہ بدفالي و بدشگونی مشرکین اور جاہلوں کے عقائد میں سے ہے۔ اس کا ذکر اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب یعنی قرآن مجید کی متعدد آیات میں کیا ہے۔ جیسا کہ ہم نے بعض آیات کا ذکر کیا ہے۔ حدیث میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَا عَذَّوْا وَلَا طَيْرَةً وَلَا هَامَةً وَلَا صَفَرَ أَخْرَجَاهُ وَزَادَ مُسْلِمَ وَلَا نَوْءَ وَلَا غَوْلَ۔» ①

”چھوت چھات ② بدفالي ③، الو ④ اور صفر ⑤ کی خوست کوئی چیز نہیں ہے، یہ حدیث صحیح بخاری و مسلم دونوں میں ہے صحیح مسلم میں یہ اضافہ بھی ہے کہ پختہ ⑥ اور بھوت پر نیت کوئی چیز نہیں ہے۔“

❶ ابخاری کتاب الطب باب لاهاما ص ۱۲۳۵، حدیث نمبر ۵۷۵۷ مسلم: کتاب السلام باب

لا عدوی ولا طیرة ج ۴ / ص ۱۷۴۲، حدیث نمبر (۲۲۲۰)]

❷ ”عدی“ الاداء سے اسم ہے کہا جاتا ہے کہ ”أَخْدَاهُ الدَّاءَ يَعْدِيهِ أَعْذَاءَ“ عدوی کہتے ہیں ایک شخص کی بیماری کا درسے کو لوگ جانا اردو میں اسے تحدى یعنی چھوت کی بیماری کہتے ہیں مثلاً کوئی خارش زدہ اونٹ ہوتا ہے تو درسے اونٹوں کو اس کے ساتھ رہنے سے اس خوف کی بنا پر بچایا جاتا ہے کہ محنت مندا اونٹوں کو بیمارا اونٹ سے خارش نہ لگ جائے۔ اسلام نے اس خیال کو باطل قرار دیا ہے کیونکہ لوگ یہ مگان رکھتے تھے کہ بیماری فی نفس متعذر ہوتی ہے۔ چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو بتلادیا کہ معاملہ ایسا نہیں ہے بلکہ اللہ تعالیٰ بیمار کرتا ہے اور بیماری نازل کرتا ہے۔ اسی بیمار بعض حدیثوں میں یہ فرمان نبوی منقول ہے کہ اگر چھوت چھات کوئی چیز ہے تو پہلے خارش زدہ اونٹ کو کس سے چھوت لگی تھی؟

”یہ معلوم رہے کہ مذکورہ بالا حدیث میں چھوت کی نبی کی گئی ہے لیکن ایک دوسری حدیث میں ہے کہ کوئی ہی سے در بھاگو جیسا کہ شیر سے در بھاگتے ہو۔“

(بقدیماً لگتے پر)

«وَعَنْ أَبْنَىٰ مُسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مَرْفُوعًا الطَّبِيرِيِّ شَرْكٌ وَمَا مَنَّا إِلَّا

(گزشتہ سے پوسٹ)

عقل اور طب چھوت کی نئی نہیں کرتی ہیں بلکہ دونوں سے ثابت ہے کہ بعض بیماریوں میں چھوت کی قوت ہے۔ مثلاً زکام دیج اور کوڑہ۔ دری صورت عقل و طب اور کوڑہ سے بھاگنے کے متعلق حدیث نبوی سے جو چھوت کا ثبوت ملتا ہے اور دوسری حدیث سے اس کی جو نفعی ہوتی ہے ان دونوں کے درمیان تطبیق کی کیا صورت ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ عقل صحیح طب صحیح اور متعدد تحریکات سے جو ثابت ہے شریعت اسلامیہ اس کی نئی کرتی ہے اور صورت تطبیق یہ ہے جیسا کہ ہم نے پہلے ذکر کیا کہ مشرکین کا جو یہ عقیدہ تھا کہ امراض بذات خود متعدی ہیں تقریر الہی و مشیت خداوندی سے نہیں۔ اس کی نئی حدیث مذکور میں ہے یعنی حدیث مذکور میں جامل عقیدہ کی نئی کی گئی ہے اور جس حدیث میں چھوت کا اثبات ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی قدرت و مشیت کے مطابق مرض میں تحدی (چھوت چھات) ہو سکتی ہے اس طرح طب و عقل اور حدیث مذکور میں تطبیق ہو جاتی ہے۔

ای جناب پر وارد ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک مجدد کے ساتھ کھانے میں اپنارست مبارک رکھ دیا اور فرمایا کہ اللہ تعالیٰ پر اعتاد و بھروسہ کر کے کھاؤ۔ لہذا جن کا ایمان اتنا قوی ہے کہ جو اس اور اہام سے باز رہتے ہیں۔ اور اللہ پر پوری طرح توکل کرنے والے ہیں وہ متعدد امراض والوں کے ساتھ رہتے ہیں لیکن جن کا ایمان اس درجے کا نہیں ہے ان کے لئے ایسے امراض سے احتساب و دوری بہتر ہے جیسا کہ حضرت عمر بن خطاب نے کیا تھا کہ ملک شام میں طاعون زدہ مقام پر نہیں گئے تھے۔

① علامہ ابن جزری نے نہایہ میں کہا کہ ”طیرہ“ میں ”ط“ کو کسرہ (زیر) اور ”ی“ کوفیت (زبر) اور ”ی“ کبھی کبھی ساکن بھی ہوتی ہے۔ اس کے معنی ہیں کسی چیز کو منسوب سمجھنا یا کسی چیز سے مگون بدار بدقائلی یعنی لفظ تبلیغ کا مصدر ہے۔ کہا جاتا ہے ”تسطیر خیرۃ“ اس کی اصل یہ تخلیقی جاتی ہے کہ دلائی یا باعثیں طرف سے آئے والے پرندوں یا ہردن وغیرہ سے اچھی یا بُری فعال و مفعول لیا کرتے تھے اور اس توہین پرستی کی جان پر لوگ اپنے مقاصد و کام سے بازا آ جایا کرتے تھے۔ چنانچہ شریعت نے اس کی نئی کی اور اسے باطل و منسوخ قرار دیا اور یہ تخلیقا کہ اس میں نفع یا ضرر کہنچانے کی کوئی تائیری نہیں ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے ”طیرہ“ (مگون و قال) کی بابت پوچھا گیا تو آپ نے اس سے منع فرمایا اور کہا کہ یہ چیز آدمی محسوس کرنے تو اسے اس کے سبب اپنا کام نہیں روکنا چاہیے یہ حدیث صحیح بخاری میں ہے۔

علامہ ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ تظریف (بدقالی) صرف اسے لفسان پہنچاتی ہے جو اس سے ڈرتا اور خوف زدہ ہوتا ہے لیکن جو اس طرح کی بات دیکھ کر یا سن کر یہ دعا پڑھے:

اللَّهُمَّ لَا طَيْرَكَ وَ لَا خَيْرَ لِلَا خَيْرَكَ وَ لَا اللَّهُ غَيرُكَ اللَّهُمَّ لَا يَاتِي بِالْحَسَنَاتِ الاَنْتَ وَ لَا يَنْهَى بِالْاسِنَاتِ الاَنْتَ وَ لَا حَوْلَ وَ لَا قُوَّةَ الاَنْتَ اصْلَاحُ الْمَسَاجِدِ، ص. ۷۶ (آیات السلام لیلۃ آخر اربعاء) صحیحہ ج ۲/ حدیث لمبر (۵۳) فتح الباری ج ۲/ کتاب جزاء الصید. تحت

حدیث نمبر (۱۸۳۱) (فتح الباری ج ۱/ ص ۲۱۳) کتاب الطب (باب الطیرہ) (۵۴۵۳)

”اَللَّهُ اَتَیَ مَنْ گُنَّ کَوْنَ نَہِیں اور تیری بھلانی کے علاوہ کوئی بھلانی (باقی اگلے صفحہ پر)

ولکن اللہ یذهبہ بالتوکل ، رواہ ابو داؤد و الترمذی و صححه و جعل اخره من

(گزشتہ سے یوس)

نہیں اور تیرے سو اکوئی مجبود نہیں۔ اے اللہ اتوہی ملکیاں اور بھلائیاں عطا کرتا ہے اور توہی برائیاں دو کرتا اور تیرے سو اکی میں نقش کے حصول کی طاقت اور ضر کو فتح کرنے کی قوت نہیں ہے۔

بدقالی شرک کا ایک دروازہ ہے اور شیطان کی دسوے اندرازی و تجوییف ان لوگوں کے حق میں اس کی عظمت دیتی ہے جو اپنے نفس کی پیروی کرتے ہیں اور نفس کے ساتھ مشمول اور توہی زیادہ رکھتے ہیں لیکن جو لوگ اس کی توجہ نہیں دیتے اور اس کی نکرو پرواہ نہیں کرتے ان کے سامنے بدقالی رخصت ہو جاتی ہے اور مفعمل ہو کر رہ جاتی ہے ④ ”ہامہ“ الورنہ کو کہتے ہیں لوگوں کا گماں ہے کہ جس کھرپ الوبیٹھتا ہے اس کے مالک یا اس گھر کے کسی فرد کی مخبر دیتا ہے۔ یہاں پری لوگ اسے خون سمجھتے ہیں اسلام اس کی تردید فتنہ کرتا ہے۔

⑤ لوگ ماہ صفر کو منحوں سمجھتے ہیں کیونکہ وہ اعتقاد رکھتے ہیں کہ اس مہینے میں بلا شرور اور فتن کا نزول ہوتا ہے۔ اعتقد ابھت سے جاہل مسلمانوں میں اب بھی پایا جاتا ہے۔

ماہ صفر سے بدھکوئی لینے کی تغیری بعض لوگوں نے یہ کی کہ وہ دور جاہلیت میں ماہ محرم میں بیگ و قال جرام سمجھتے تھے جو تقال ماہ مفریت کی تھی۔ چنانچہ جب صفر آ جاتا تو بیگ و قال شروع ہو جاتا ایسا لینے اس ماہ صفر کو منحوں سمجھتے ہیں ⑥ جاہلی دور میں لوگ کہا کرتے تھے کہ فلاں پختروں کے سب بارش ہوئی لوگ بارش وہا کو ستاروں اور پختروں کی منسوب کرتے تھے اور یہ عقیدہ رکھتے تھے کہ پختروں اور ستاروں میں شایر ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس آدی اور فرمایا کہ ”الاًوَّلَةُ“ اللہ تعالیٰ نے فرمایا۔ ”وَتَعْلَمُونَ رِزْقَكُمْ تَكَبُّنُونَ“ یعنی کشم کشم ہو کر فلاں ستاروں کے ذریعہ ہم پر بارش ہوئی مطلب یہ ہے کہ بارش سے خوش ہو کر تم اللہ تعالیٰ کا شکریہ ادا کرنے کے ستاروں کا شکریہ ادا کرتے ہو جو بالکل جھوٹی ہات ہے لیکن ستارے بارش نہیں کرتے۔

حضرت ابو مالک اشعری سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری امت میں جاہل چار چیزوں پائی جائیں گی جن کو یہ لوگ نہیں چھوڑیں گے۔

(۱) حسب نسب پر فخر (۲) دوسروں کے نسب پر طعن و تفسیع (۳) پختروں سے طلب بارش (۴) خواری۔ (صحیح مسلم)

پختروں سے طلب بارش کا مطلب یہ ہے کہ بارش کا انتساب پختروں کی طرف کیا جائے امام احمد بن حنبل حضرت چابر سوانی سے روایت کی کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنائیں اپنی امت باقیوں سے ڈرتا ہوں۔

(۱) ستاروں سے طلب بارش (۲) حکمرانوں کا ظلم (۳) تقدیر کی حکمت یہ۔

جب کوئی آدمی کہتا ہے ”مطر نا ہونہ کہنا“ تو وہ دو باقیوں سے خالی نہیں۔ ایک یہ کہ وہ اعتقد رکھتا ہے کہ بارش نازل کر میں پختروں کا اثر دوغل ہے۔ یہ چیز شرک و غفر ہے۔ ال جاہلیت یہی عقیدہ رکھتے تھے۔

دوسرے یہ کہ ”مطر نا ہونہ کہنا“ کہنے والی عقیدہ رکھتا ہے کہ بارش بر سامنے میں صرف اللہ تعالیٰ ہی کا سارا اثر دوغل لیکن ہندوستان کے سقط کے زمانی یہ بارش ہوئی تو یہ شرک نہیں ہے۔ لیکن یہی بات یہ ہے کہ عجازی طور پر بھی پختروں طرف بارش کی نسبت منوع ہے۔ (باتی الگے صفحہ پر)

قول ابن مسعود ولا حمد من حديث ابن عمر رضي الله عنهما عن حاجته فقد اشرك قال افما كفارة ذالك قال ان يقول اللهم لا خير الا خيرك ولا طير الا طيرك ولا الله غيرك۔» [نصر الشرك]

”حضرت عبد اللہ بن مسعود رضي الله عنہ سے مرفوعاً مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ بدفالي شرک ہے، بدفالي شرک ہے۔① ہم میں سے کوئی نہیں جس کے دل میں بدفالي والی بات نہ آتی ہو، مگر توکل کی برکت سے اللہ تعالیٰ خاتمہ کر دیتا ہے۔ (اس حدیث کا آخری جملہ جامع ترمذی میں ابن مسعود سے موقوفاً مردی ہے) حضرت ابن عمر رضی الله عنہ سے مردی ہے کہ جسے بدفالي اپنی ضرورت سے لوٹادے اس نے شرک کا کام

(گزشتہ سے پورتا)  
ابن مفلخ نے کتاب الفروع میں صراحت کی ہے کہ ”مطرنا بنوہ کذا“ کہنا حرام ہے اور کتاب الانصاف میں بھی اسے حرام کہا گیا ہے خواہ یہ بات مجاز کی گئی ہو۔ ان دونوں حضرات یعنی (معنف الفروع اور معنف الانصاف) نے اس مسئلہ میں کسی اختلاف کا ذکر نہیں کیا ہے اس کی شرح میں کہا کہ یہ قول اس لئے حرام ہے کہ اس میں فعل الہی کو درستے کی طرف منسوب کر دیا گیا۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی دوسرا بارش پر قادر نہیں اور جس کی طرف نسبت کی گئی ہے یعنی پختروہ مختردہ ایک مغلوق ہے جو نہ ضرر پہنچا سکتی ہے نفع اور اسے کسی چیز کی قدرت نہیں الہذا یہ چیز شرک اصغر ہوئی۔  
بھی بخاری و مسلم میں حضرت زید بن خالد سے مردی ہے کہ حدیبیہ میں رسول اللہ ﷺ نے ہم کو بھر کی نماز پڑھائی۔ اسی رات بارش ہوئی تھی۔ آپ نے نماز کے بعد لوگوں کو خطاب کر کے پوچھا کہ تمہیں معلوم ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کیا فرمایا ہے؟ لوگوں نے عرض کی کہ اللہ رسول زیادہ جانتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ہے کہ میرے بندوں میں کسی نے مجھ کے وقت کفر کیا اور کوئی ایمان لایا۔ جس نے یہ کہا کہ فلاں فلاں پخترنے ہم پر بارش کی وہ تو کافر ہو اور جس نے کہا کہ اللہ تعالیٰ نے بارش کی توہ مومن ہوا۔ (بھی بخاری و مسلم)

❶ سنن ابی داؤد ج ۴ / رص ۲۲۰، کتاب الطب باب فی الطیرة حدیث نمبر (۳۹۱۱) وابن ماجہ فی الطب باب من کان یعجبه الفال۔ والتزمدی ج ۴ / رص ۱۶۰ کتاب السیر باب ما جاء فی الطیرة.  
❷ آپ کافر مان ”بدھونی شرک ہے“ بدفالي کی حرمت کی صراحت کرتا ہے اور اس کے شرک ہونے کا سبب یہ ہے کہ وہ لوگ یا عقائد کھتے تھے کہ فال و ٹھون سے نفع کا حصول اور ضرر کا دفعہ ہوتا ہے۔ چنانچہ جب اس کے مطابق کوئی کام کیا جائے تو گویا انہوں نے اس میں اللہ تعالیٰ کا شریک ہتھیا۔ اسی کو شرک فحی کہا جاتا ہے اور جس کا یہ عقائد ہو کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی دوسرا چیز مستقل طور پر نفع کے حصول یا ضرر سانی کا اختیار کھلتی ہے تو اس نے شرک بھلی کا ارتکاب کیا۔

کرڈا۔ لوگوں نے عرض کیا کہ اس گناہ کا کفارہ کیا ہے؟ آپ ﷺ نے یہ دعا پڑھی۔  
اے اللہ تیری بھلائی کے سوا کوئی بھلائی نہیں اور تیرے شگون کے علاوہ کوئی شگون نہیں  
اور تیرے سوا کوئی معبوذ نہیں۔

## روحوں کے حاضر کرنے کا عقیدہ فتح ترین بدعات سے ہے

ارواح کو حاضر کرنے کا عقیدہ یورپ میں اٹھا رہویں صدی کے اوائل میں پھیلا۔ بہت سے مادہ پرست اور دینی علمانے اس عقیدہ کی مخالفت کی مگر مرد روزانہ کے ساتھ معتقدین اور مویدین بڑھتے گئے۔ انیسویں صدی کے اوائل میں اس عقیدہ کی موافقت میں کمی کتابیں، رسائل اور اخبارات موجود تھے۔ اس عقیدہ کی ہوا مشرق کے اسلامی ہمالک کو بھی لگ گئی۔

عالم اسلام کے بعض علماء اور بہت سے اہل قلم حاضری ارواح کے مذهب کے پیرو ہو گئے۔ ان مغربی اور مشرقی لوگوں کا دعویٰ ہے کہ حاضری ارواح سے متعلق کتابوں میں انہوں نے جو پڑھا اور اس مضمون کی اشاعت و حمایت پر توجہ دیئے والے جرائد و رسائل کی جن با توں کا انہوں نے مطالعہ کیا، ان کا تجربہ کیا تو نتیجہ وہی تکال جوانہوں نے کہا تھا۔ اس عقیدہ کے معتقد مسلمان یہ خیال خام رکھتے ہیں کہ عقیدہ مذکورہ عالم غیب، نبوت اور وجہی کے انکار کے نظریہ و مذهب کا خاتمه کر دیتا ہے۔

اس عقیدہ کے سرگرم حامیوں میں استاذ محمد فرید وجدی ہیں۔ انہوں نے اپنی کتاب ”الاسلام فی عصر الحلم“ میں ”مذهب استحضار الارواح عامل کبیر نشر الاسلام فی اروبا“ (یورپ میں اشاعت اسلام کا زبردست محرك ارواح کو حاضر کئے جانے کا مذهب ہے) کے عنوان کے تحت کہا:

”یورپ میں استحضار ارواح کی سب سے بڑی خصوصیت ہماری نظر میں یہ ہے کہ اس سے مذهب مذکور کے لئے ایک کشادہ روشن دان کھل گیا ہے جس سے عالم روحاں کو جھاںک کر دیکھا جا سکتا ہے، نیز وہی ونبوت کی باتیں ملاحظہ کی جاسکتی ہیں۔ حالانکہ کوتاه نظر اور ظاہری حس کے قیدی اس نظریہ کو چھکنے پر تکلے ہیں۔ اپنے اس طرز عمل سے یہ لوگ ادیان و عقائد کے عز و شرف کو گرانا اور کم کرنا چاہتے ہیں، مگر ان کا یہ مقصد کیوں کر پورا ہو سکتا ہے، جبکہ خالق یعنی اللہ تعالیٰ اپنے مخلص

بندوں کی تائید و مدد کی فیصلہ کر چکا ہے۔

چنانچہ اس نے فرمایا:

ہمارے بھیجے ہوئے رسول بندوں کے لئے ہمارا یہ فیصلہ پہلے سے ہو چکا ہے کہ ان کی مدد کی جائے گی اور ہماری فوج کے لوگ ہی غالب ہوں گے۔ ایک زمانہ تک ان سے اعراض کے رہنے اور انہیں دیکھتے رہنے وہ بھی عن قریب دیکھیں گے۔

وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتَ الْعَبَادَةِ  
الْمُرْسَلِينَ ۝ إِنَّهُمْ لَهُمُ  
الْمَنْصُوْرُونَ ۝ وَإِنْ جُنْدَنَا لَهُمُ  
الْغَالِبُونَ ۝ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّىٰ  
حَيْنِ ۝ وَابْصِرُهُمْ فَسُوقُ  
يُصْرُوْنَ ۝ [الْأَعْظَمُ، آیہ: ۱۷۳]

اس کے بعد موصوف استاذ محمد فرید نے طویل بحث کی اور اپنے مدعای پر کمی مغربی حضرات کی باقتوں سے استدلال کیا ہے۔ حتیٰ کہ اپنی کتاب کی پہلی جلد کا تہائی حصہ اسی بحث میں سیاہ کر دیا ہے، مگر اس کے باوجود زیادہ مناسب یہ ہے کہ حق بات کہی جائے کہ عقیدہ مذکورہ فاسد چیز ہے اور اسلام کے خلاف ہے۔ اگرچہ اس کی تائید کرنے والے کا خیال ہے کہ عقیدہ مذکورہ دین کا مowitz ہے۔ حاضری روح والا دعویٰ ان بالطلی دعووں میں سے ہے جنہوں نے اسلام کے خلاف جنگ کر رکھی ہے اور مسلمانوں کے عقیدہ کی پشت پر نشانہ لگا رکھا ہے وہ اس طرح کہ سب سے پہلے اسلام اس بات پر قائم ہے کہ صرف اللہ تعالیٰ کے عالم الغیب ہونے پر ایمان رکھا جائے اور یہ مانا جائے کہ انہیاً کرام علیہم السلام صرف مبلغ تھے۔ ارشاد الہی ہے:

عَلِمَ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ ۝ اللَّهُ تَعَالَى عَالَمُ الْغَيْبِ ۝ وَهُوَ أَنَّا غَيْبَ كَسْكَسٍ  
أَخْدَدًا ۝ إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِنْ ظَاهِرٍ نہیں کرتا، مگر جس رسول کو چاہتا ہے کچھ

رَسُولٌ ۝ [الجن، آیہ: ۲۷]

نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

فُلْ لَا أُنُوْلُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَائِنُ اللَّهُ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ ۝ آپ ﷺ کے دیکھنے کے میں تم سے یہ نہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ تعالیٰ کے خزانے ہیں اور وہ میں

[الانعام، آیہ: ۵۰]

غیب جانتا ہوں۔

رسول کو غیب پر اللہ تعالیٰ کے اطلاع دینے کا سلسلہ وفات نبوی کے ساتھ تھم ہو گیا اور اب

اس کا دروازہ بند ہو گیا، کیونکہ محمد ﷺ انبیاء و مسلمین کے خاتم ہیں۔

حاضری روح کا عقیدہ ایمان کے مذکورہ بالا بنیادی اور اساسی رکن کو منہدم کر دینا چاہتا ہے اور بزرگ خویش معرفت غیب کا دروازہ کھول دینا چاہتا ہے اور آخرت کی طرف منتقل ہو جانے والی ارواح سے اس دنیا میں زندہ رہنے والے زندہ لوگوں کا ربط و تعلق قائم کرنے کے لئے ایک خیال واسطہ ہاوا ہے۔

اس طریقہ سے ان خیالی ارواح نے اپنے تلامذہ کے لئے اخروی زندگی کی کامل خیالی تصوری بھیجنا شروع کر دی ہے۔ یہ خیالی زندگی ولیٰ نہیں ہے جس کا تصور اسلام پر ایمان لانے والے کتاب و سنت کی روشنی میں رکھتے ہیں۔ جس طرح کی اخروی زندگی کا اعتقاد و یقین ہم مسلمان رکھتے ہیں اس سے یہ زندگی کلی طور پر مختلف ہے۔

عقیدہ مذکورہ کے مطابق وہاں یعنی دنیاۓ آخرت میں ہماری دنیا کی طرح پہاڑ، دریا اور پھول، حیوانات اور حشرات الارض ہیں جو اپنے گھروں میں چلتے پھرتے ہیں اور ان کی ارواح جسم کی شکل اختیار کر لیتی ہیں اور لوگ اپنے عقائد و مذاہب کے اختلاف کے باوجود وہاں دائیٰ نعمت میں زندگی گزارتے ہیں۔ جنت و جہنم کا جو اسلامی مفہوم و معنی ہے وہ عقیدہ مذکورہ والی آخرت میں نہیں ہے نہ وہاں فرشتوں کا کوئی نام و نشان ہے جس طرح اس دنیا میں انسان خیر و شر کی انجام دہی میں آزاد ہے اسی طرح وہاں بھی، وہاں ارواح آزاد ہیں جس سے چاہیں ملیں، جس کی چاہیں زیارت کریں، سیاسی، علمی اور ادبی امور حتیٰ کہ مجرمین کی سزا اور پوشیدہ جرام کی تحقیق پر بالکل دنیاوی امور کی طرح گفت و شنید کرتی رہتی ہیں۔

(”کتاب بحث تحریر الارواح“، عبدالرحمن عبدالغافل)

حاضری ارواح سے متعلق بعض تفاصیل گذریں، جن سے حسب ذیل باقی معلوم

ہوتی ہیں:

- ① ارواح کو علم غیب حاصل ہوتا ہے۔
- ② آدمی جب چاہے ارواح کو حاضر کر سکتا ہے اور ان سے خطاب کر سکتا ہے، یہ باقی قرآن و حدیث کے خلاف ہیں۔
- ③ عالم ارواح میں اجتماعی اور عقائد کی تنظیم پائی جاتی ہے۔ نیز سیاست و حکومت کے نظام

بھی وہاں قائم ہیں اور وہاں امراء و رؤسائے اور دنیاوی طرز کے بادشاہ و سردار بھی ہوتے ہیں۔ حالانکہ مسلمانوں کے یہاں ثابت شدہ بات یہ ہے کہ علم غیب ان امور میں سے ہے جو اللہ تعالیٰ کے لئے خاص ہیں۔

جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

عَلِمَ الْغَيْبُ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ  
أَحَدًا۝ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَى مِنْ  
رَسُولٍ۔ [الجن آیہ: ۲۶]

رسول اللہ ﷺ کی بait اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَا سُتُّكُفُرُثُ  
مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَنَى السُّوءُ إِنَّ آنَا  
إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِّيرٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ۝  
الاعراف، آیہ: ۱۸۸]

ایمان رکھتے ہوں۔

یہ اعتقد کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی علم غیب رکھتا ہے خواہ وہ ارواح ہوں یا کوئی اور کفر ہے، مگر صرف بعض غیب کی باتوں کو اللہ نے اپنے رسولوں کو بذریعہ وحی بتلا دیا ہے۔ کیونکہ روح ان مخفی امور میں سے ہے، جن کی حقیقت اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی نہیں جانتا۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ فَلِ  
الرُّوحِ مِنْ أَمْرِ رَبِّيٍّ وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ  
الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا۔ [الاسراء، آیہ: ۸۵]

گیا ہے۔

ابن رسلان نے کہا:

والروح ما اخبر عنها المحبتي

فنمسك عنها المقال ادبا

”روح کے متعلق مجتبی (محمد ﷺ) نے خبر نہیں دی، اس لئے ہم بھی آپ ﷺ کا ادب کرتے

ہوئے خاموش رہیں گے۔“

اسلام سے پہلے اور بعد کے لوگوں نے حقیقت روح کی تلاش کی اور اس سلسلے میں کتاب میں لکھیں، لیکن حقیقت تک نہ پہنچ سکے کہ دل کو اطمینان ہوا اگرچہ بعض لوگوں نے اس کی یقینیت کی ہے:

”روح ایک جسم لطیف ہے جو بدن میں اس طرح سرایت کئے رہتی ہے، جس طرح آگ کو نکلے میں۔“

مگر کوئی مسلمان اس میں شک نہیں کر سکتا کہ مردوں کی ارواح کو حاضر کرنے کا عقیدہ حسب ذیل وجوہ سے کتاب و سنت کے خلاف ہے۔

① روح ان امور غیب میں سے ہے جن پر اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی کو قدرت نہیں ہے۔

② مردوں کی ارواح دو طرح کی ہیں، ایک نعمتوں میں دوسرا عذاب میں اور دونوں میں سے کسی کا حاضر کرنا ممکن نہیں۔

صحیح بخاری و مسلم کی حدیث سے ثابت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مقتولین پر کو ایک گڑھے میں پھینک دینے کا حکم دیا۔ پھر وہاں آ کر آپ نے انہیں نام نام پاکار کر فرمایا (اے فلاں بن فلاں، اے فلاں بن فلاں) تم نے ان باتوں کو حق پایا جن کا تم سے تمہارے رب نے وعدہ کیا تھا؟ میں نے اسے حق پایا جس کا میرے رب نے مجھے سے وعدہ کیا تھا۔ حضرت عمر بن خطاب رض نے عرض کیا یا رسول اللہ! ایسے لوگوں کو آپ کیا مخاطب کر رہے ہیں جو مردار ہو چکے ہیں؟ آپ نے فرمایا: ”اس ذات کی قسم جس نے مجھے حق کے ساتھ مبجوض کیا ہے! میری بات کو ان مقتولین سے زیادہ تم نہیں سن رہے ہو لیکن یہ جواب نہیں دے سکتے۔“

جب ارواح سید الانبیاء و افضل النبیین و المرسلین علیہم الصلوٰۃ والسلام کی بات کا جواب نہیں دے سکتیں تو دوسرے لوگ انہیں کیسے حاضر کر سکتے ہیں؟ اور ان سے کیسے بات کر سکتے ہیں؟

مردوں کی ارواح کو حاضر کرنے کے ناممکن ہونے پر ہم جب دلیل قائم کر چکے تو ملائیکہ اور جنات کی ارواح کی حاضری کا مسئلہ رہ جاتا ہے۔ کوئی صاحب عقل اس میں شک نہیں کر سکتا کہ بشر فرشتہ کو دیکھنے کی قدرت نہیں رکھتا چہ جائے کہ اس کی روح حاضر کر سکے۔ میں نہیں سمجھتا کہ کوئی

شخص روح فرشتہ کو حاضر کرنے کا دعویٰ کر سکتا ہے خواہ وہ جنون و حماقت و دعویٰ بازی کے کسی بھی درجہ کو پہنچ چکا ہو۔

مگر ارواح جن کو حاضر کرنے کو کچھ لوگ ممکن خیال کرتے ہیں اور کچھ لوگ اس کے مکر ہیں۔ اگر ارواح جنات کی حاضری کو ممکن مان لیا جائے تو غیب دانی کے دعویٰ میں جنات کے اکاذیب کا پردہ قرآن مجید نے فاش کر دیا ہے اور اس دعویٰ کا باطل ہوتا واضح کر دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت سلیمان علیہ السلام کی موت کے سلسلے میں فرمایا:

|                                                     |                                                   |
|-----------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| مَاذَلَّهُمْ عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا ذَآبَةٌ          | حضرت سلیمان علیہ السلام کی موت پر جنات کو زمین    |
| كَيْرُوں كَوْرُوں (دیمک) نے خبر دی، جنہوں نے        | الْأَرْضِ تَأْكِلُ مِنْسَاتَهُ فَلَمَّا           |
| ان کی لائھی کے دور کو کھالیا تھا۔ جب حضرت سلیمان    | خَرَّتِيَّنَتِ الْجَنُّ أَنَّ لَوْ كَانُوا        |
| الظَّلَّلَةَ گرے تو جنات کو معلوم ہوا کہ اگر وہ غیب | يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لَبِثُوا فِي الْعَذَابِ |
| جانے تو ذلت کے عذاب میں نہ رہے ہوتے۔                | الْمُهِنْ ۝ [سما، آیہ: ۱۲]                        |

غیب ان امور میں سے ہے جنہیں اللہ تعالیٰ نے اپنے لئے مخصوص کر رکھا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

”آپ ﷺ کہہ دیجئے کہ اللہ کے علاوہ کوئی بھی زمین اور آسمان میں غیب نہیں جانتا۔“ [انہل ۲۵]

اور اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی ﷺ کی زبانی خردیتے ہوئے فرمایا:

|                                                    |                                                                                                              |
|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| فُلْ لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ            | اگر میں علم غیب جانتا تو بہت سی بھلانی جمع کر لیتا                                                           |
| وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ۔ [العلیٰ ۱۸۸] | او ر مجھے برائی لاحق نہ ہوتی میں تو صرف ڈرانے والا اور بشارت دینے والا ہوں ایسے لوگوں کو جو ایمان رکھتے ہوں۔ |

چنانچہ رسول لوگ غیب نہیں جانتے۔ اس سلسلے میں حضرت یعقوب اور ان کے بیٹے یوسف علیہما الصلوٰۃ والسلام اور ان کے بھائیوں کا قصہ واضح دلیل ہے۔ کیونکہ یعقوب علیہ السلام اگر معاملہ یوسف الظَّلَّلَةَ میں سے کچھ بھی جانتے تو اس قدر عظیم غم نہ اٹھاتے۔ جس کے بارے میں قرآن کہتا ہے:

أَشْكُوا بَيْتِي وَحَزِنِي إِلَى اللَّهِ حضرت یعقوب التعلیل نے کہا کہ میں اپنے رنج و غم کی فریاد صرف اللہ تعالیٰ سے کرتا ہوں اور اللہ تعالیٰ کی جانب وَأَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۝ [یوسف، آیہ: ۸۲] سے میں اسکی باتیں جانتا ہوں جو تم نہیں جانتے۔

نیز اللہ تعالیٰ نے یہ بھی فرمایا:

يَا بَنِي إِذْهُبُوا فَقَحْسِنُوا مِنْ يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَأْيِسُوا مِنْ دُرُجِ اللَّهِ إِنَّهُ لَا يَأْيُسُ مِنْ دُرُجِ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ۝ [یوسف، آیہ: ۸۷] مایوس ہوا کرتے ہیں۔

حضرت نوح علیہ السلام اگرچہ اپنی قوم کے ساتھ ساڑھے نو سال تک رہے مگر وہ یہ نہیں جانتے تھے کہ ان میں سے کون لوگ ایمان لا سئیں گے اور کون نہیں۔ حتیٰ کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی طرف وی سیگی:

وَأُوْجِيَ إِلَى نُوحَ أَنَّ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلَّا مَنْ قَدْ أَمَنَ فَلَا تَبْتَهِسْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ۝ [ہود، آیہ: ۳۶] [ہود، آیہ: ۳۶] بات سے رنجیدہ نہ ہوں جو یہ لوگ کر رہے ہیں۔

حضرت نوح التعلیل تو یہ بھی نہ جانتے تھے کہ ان کا یہاً عنقریب کفر کرے گا اور عرقاب ہو گا۔ جب رسولوں کا یہ حال تھا جن کے سرفہرست افضل الرسل جناب محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں تو جن، فرشتے یا کاہن کیسے علم غیب رکھتے ہوں گے؟ کچھ لوگ شیاطین کو بھی حاضر کیا کرتے ہیں، لیکن یہ فریب و شعبدہ بازی ہے، اس سے انسانوں کو مگراہ کیا جاتا ہے اور ان کے عقائد کو بگارا جاتا ہے۔

یہاں آپ کے سامنے شیخ قرضاوی کا وہ ارشاد پیش کیا جاتا ہے جس کو انہوں نے "الاهرام کی جمیعتہ الروحیہ" کے سکریٹری استاذ حسن عبد الوہاب سے نقل کیا ہے۔ سکریٹری موصوف نے جمیعتہ الروحیہ سے استغفار دے دیا اور اس سے اپنے تائب ہونے کا اعلان

کیا اور ایک تحریری اعلان شائع کیا جس میں لوگوں پر اس سلسلے میں اپنی رائے ظاہر کی۔ موصوف کے اس بیان کو خبر اجنبیوریتے نے ۲۳ رمضان سال ۹۶ھ کو شائع کیا ہے۔

”اللہ تعالیٰ نے ماہ رمضان میں میرے دل سے صلالت کا پرده ہٹا دیا اور غیر مشکوک طور پر قطعی ثبوت کے ساتھ آخر میں میرے لئے یہ ثابت ہو گیا کہ جو شخصیات ظاہر ہو کر دعویٰ کرتی ہیں کہ ہم ان گھروالوں اور احباب کی ارواح ہیں جو پہلے مر چکے ہیں وہ درحقیقت شیاطین اور جنات کے ہمزاد ہیں، لوگوں کو شکوک میں بٹلا کرتے ہیں۔ میں اب اپنی زندگی کے اس بدجنت عرصہ کو الوداع کہتا ہوں اور اپنے اسلام کی تجدید کرتا ہوں اور دوبارہ ایمان لاتا ہوں۔“

نیز عزیز رفقہ کو خیر باد کہتا ہوں۔ میرے دل میں ان کے لئے محبت و شفقت اور ہمدردی کے علاوہ کچھ نہیں، میں الحاج کے ساتھ ان کے لئے اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا ہوں کہ وہ ان کی بصیرت کو روشن کر دے اور انہیں عقیدہ فاسدہ کے کچڑوں سے نکال دے۔“  
 (فتاویٰ معاصرہ قطب نبرا)

### اہم تشبیہہ

قرپرست بدعی لوگ حدیث تلیب (گڑھے میں ڈالے ہوئے متفقین بدر سے خطاب نبوی ﷺ والی حدیث) سے استدلال کرتے ہیں کہ مردے سنتے ہیں۔ کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو یہ جواب دیا تھا کہ میری بات کو تم لوگ ان متفقین سے زیادہ نہیں سنتے ہو۔ نیز قبرپرست اس حدیث سے بھی استدلال کرتے ہیں کہ قبر میں مدفن شدہ مردہ ابھی تدفین سے لوٹنے والے آدمیوں کے جتوں کی آواز سن رہا ہوتا ہے کہ اس کے پاس دو فرشتے (منکر و نکیر) آتے ہیں۔ یہ لوگ ان دونوں حدیثوں سے سامع موتنی پر استدلال کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ جب مردے سنتے ہیں تو اپنے پکارنے والوں اور فریاد کرنے والوں کا جواب بھی دے سکتے ہیں اور ان کی ضروریات بھی پوری کر سکتے ہیں اور فریادی اپنا مقصود اور طالب اپنی گم شدہ چیز اور اپنی غرض بھی ان سے حاصل کر سکتا ہے۔ اسی طرح یہ لوگ ان دونوں حدیثوں سے مردوں کی قبروں پر زندوں کی قرآن خوانی کے متحب ہونے پر استدلال کرتے ہیں۔

اس کا جواب یہ ہے کہ حدیث قلیب مجزہ نبویہ ﷺ کے طور پر واقع ہوئی ہے اور خوارق عادات مثلاً مججزات پر دوسرا باتوں کا قیاس نہیں کیا جاسکتا، یہ کیوں کر ہو سکتا ہے جبکہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

وَمَا يَسْتَوِي الْأَحْيَاءُ وَلَا الْأَمْوَاتُ  
إِنَّ اللَّهَ يُسْمِعُ مَنْ يَشَاءُ وَمَا آتَ  
بِمُسْمِعٍ مَّنْ فِي الْقُبورِ ۝

[فاطر، آیہ: ۲۲]

اور دوسرا حدیث کا تعلق صرف اس وقت سے ہے، جب کہ مردے کے پاس دونوں فرشتے (منکروں کی) آتے ہیں۔ مردوں کا سننا ہر وقت نہیں ہوتا اگر تم چاہتے ہو کہ اس بحث پر تمہاری پیاس بجھ سکے اور یہاڑی دفع ہو تو علامہ آلویؒ کے رسالہ "الایات البینات في عدم سماع الاموات" کی طرف رجوع کرو۔

TRUEMASLAK @ INBOX.COM

## فصل

### مجلس "الزار" شرک کے ردیل تین ذرائع اور قبیح تین بدھات میں سے ہیں

مجلس زار<sup>①</sup> (مجلس زار کا معنی و مفہوم خاصیہ میں ملاحظہ فرمائیں) شرک کے ردیل تین وسائل اور قبیح تین بدھات میں سے ہیں۔ لوگ اس زعم و دہم میں پڑ جاتے ہیں کہ اس مریض پر جن و بھوت ہے لہذا سے بھگانے کے لئے مجلس زار کا انعقاد ضروری ہے۔

چنانچہ لوگ زار کے سرکردہ عامل کے پاس جمع ہوتے ہیں اور مریض سے کافی پیے وصول کرتے ہیں اور طبل بجائے جاتے ہیں۔ اس موقع پر رقص سرود ہوتا ہے اور مردوں عورتوں کا اختلاط ہوتا ہے۔ اس وقت زارنا ی جن و آسیب مرد یا عورت پر نازل ہوتا ہے اور لوگوں کے حسب خیال وہ اس طرح بات کرتا ہے کہ اس مریض کو فلاں فلاں سبب سے ایک جن لگ گیا ہے پھر وہ زار مریض اور مریض کے گھر والوں سے مختلف کھانوں اور ذیبوں کو زار کے تقرب کے لئے چڑھانے کی فرمائش کرتا ہے حتیٰ کہ سونے کی انگشتی وغیرہ بھی چڑھانے کو کہتا ہے۔ حالانکہ یہض فریب کاری و بازی گری ہے، جس کا مقصد مریض سے روپے وصول کرنا ہوتا ہے۔ آپ دیکھیں گے کہ یہ کام کرنے والے اکثر لوگ عوام اور غلام ہوا کرتے ہیں جو بے

<sup>①</sup> "الزار" درحقیقت ایک اعصابی مرض ہے جو بعض مردوں اور عورتوں کو لا حق ہو جایا کرتا ہے اس کے سبب بڑی پریشانی ہوتی ہے یہ مرض رینغ دمغ اور خطوط و تہائی خیز ترک صفت و مشقت سے بروہتا اور فرحدت و سرور اور خون ٹکوار آب دہماں و دریش و مشقت سے کم ہو جاتا ہے۔ بعض اطباء اس مرض کے اپیشلت ہوتے ہیں۔ کچھ لوگ اس مرض کو آسیب اور جن بھوت کا اثر سمجھتے ہیں اور بر عین خویش اس آسیب اور جن و شیطان سے نجات پانے کے لئے مخصوص قسم کے تھویز و متزر اور نونے تو نوکی کرنے والے عاملوں کے پاس جاتے ہیں۔ یہ عامل اس خلائی نرضی آسیب و شیطان کو بھگانے کے لئے غاص قسم کی مجلس منعقد کرتے اور جنتز متزر کرتے ہیں اس مجلس میں ایک مخصوص آدمی یا عورت متین ہوتی ہے جس کی بابت یہ جھوٹا پر دیگنڈہ کیا جاتا ہے کہ آسیب زدہ مریض کا آسیب زدہ شیطان اس پر آتا ہے اور اس کی زبان سے مریض کو چھوڑنے کی تدبیر تھاتا ہے کہ فلاں کام اور تدبیر کرنے سے میں مریض کا ساتھ چھوڑو دوں گا۔ اسی مجلس کو "مجلس الزار" کہتے ہیں۔ (ترجم)

وقوفوں اور جاہلوں کی عقولوں سے کھیل کرتے ہیں اور لوگوں پر یہ ظاہر کرتے ہیں کہ وہ ایسے امراض کا علاج کر سکتے ہیں جن کی تشخیص سے اطباء عاجز ہوتے ہیں اور دوائیں غیر مفید ثابت ہو چکی ہوتی ہیں، وہ یہ جعل سازی بھی کرتے ہیں۔ کہ ہم بعض دوائیں بھی بناتے ہیں پھر مریض کو یہ دوائیں پینے کا حکم دیتے ہیں۔ ان کا یہ کام دوسرا کن اور شرم ناک باتوں کے علاوہ ہوتا ہے۔

یہ لوگ بھی مریض کو زد و کوب بھی کرتے ہیں اور دعا ہی کرتے ہیں کہ اس جن بھوت کو مار رہے ہیں جو مریض پر سوار ہے۔

یہ مشرکانہ تفعیل بعثت بہت سے ممالک میں پھیلی ہوئی ہے، اسے بعض جاہلوں نے رواج دے رکھا ہے حتیٰ کہ اس کی ترویج و اشاعت کرنے والوں میں وہ لوگ بھی ہیں جو اپنے کو سادات اور اولاد رسول میں شمار کرتے ہیں۔

شیخ بیجانی نے اپنی کتاب "استاذ المرأة" (اتالیق نسا) میں متعدد حرام مغلفوں کا تذکرہ کرنے کے بعد کہا کہ حرام جاہل میں سب سے زیادہ گناہ اور سب سے بڑی خباثت نیز اللہ و رسول، فرشتوں اور انسانوں کے نزدیک سب سے زیادہ مبغوض مجلس زار کی محفل ہے، زار ایک خوبیت اعصابی بیماری ہے جو بہت سے مردوں اور عورتوں کو لوگ جاتی ہے اور غم و اندوہ خانہ نشینی و ترک ریاضت سے بڑھتی اور فرحت و مسرت اور خوش گوار آب و ہوادا لے مقامات میں ریاضت کرنے اور رہنے سے کم ہوتی ہے۔

بہت سے معالجین اس کے اسپیشلیٹ ہیں۔ اطباء کے پاس اس بیماری کے علاج کے مختلف طریقے ہیں جو مفید و کامیاب ہیں، لیکن بعض اوقات یہ بیماری شدید دلگی ہوتی ہے یا اس کے ساتھ دوسرا باتیں مزید پیدا ہو جاتی ہیں تو صحت و شفا میں تاخیر ہوتی ہے، ایسے موقع پر مریض اس وہم میں بستلا ہو جایا کرتا ہے کہ اسے کوئی جن و بھوت پریشان کر رہا ہے اور یہ کہ اس پر شیاطین مسلط ہو گئے ہیں، دریں صورت وہ سمجھتا ہے کہ جو شدت الہم وہ جھیل رہا ہے اس کا علاج اور اس سے شفاف صرف جن بھوت چھڑانے والے مخصوص و ماهر عالمین کے پاس ہی ہے۔ اس مقصد کے لیے مردوں اور عورتوں میں سے ملعون قسم کے پیر و فقیر ہیں، ان کے یہاں اس کے علاج کے کئی طریقے ہیں اور معالج کی کیفیات پیروں فقیروں کے مزان و عادات کے اعتبار سے مختلف ہیں۔

”زار“ اور مضراتِ زار سے فقہا، اطباء اور سارے عقلائے مصر و شام اور عدن میں جنپ پڑے اور وہاں قانون بنا دیا گیا کہ محفل زار رچانے والوں کو ایک ماہ کی قید یا چھاپس روپے کے لگ بھگ مالی جرمانہ ہو گا۔ ان ممالک اور ان کے ارد گرد زار کا معاملہ گیبھر بن گیا ہے جس کی بدولت اموال و عقول ضائع ہو رہی ہیں اور تبعین شیاطین پر انسانی و جناتی شیطانوں کا غلبہ ہو گیا ہے اور زار کی مخالفت اور اس پر نکیر کرنے والوں کی آواز پر طبلوں کی آواز بلند ہو گئی ہے۔

زار خانوں میں جو گناہ و جرام اور شرک، اللہ تعالیٰ کے احکام کی مخالفت اور شیاطین کی پیروی میں ہوتی ہے نیز خون نوشی اور شیاطین کے لئے نذر و نیاز نیز عربیانی و بے پر دگی ہوتی ہے وہ مخفی و پوشیدہ نہیں ہے۔ (اتابیق النساء، اساذ المرأة - شیخ البیجانی)

## صوفیاء کے بہت سے اصول بدعات ضالہ ہیں

اگر ہم صوفیاء کے اصول <sup>①</sup> اپنے حواشی کے ساتھ شمار کرائیں تو ایک مستقل کتاب بن جائے کیونکہ اصول صوفیاء بہت ہیں، مگر چوں کہ ہم صرف بدعات کی اصلیت بیان کرنے کا ارادہ رکھتے ہیں۔ اس لیے ہم صوفیاء کے صرف اہم ترین اصول بیان کرنے پر اکتفا کریں گے۔ اس سلسلے میں منحصری بات ملاحظہ ہو جس سے اصل مضمون میں خلل نہ آئے:

<sup>①</sup> دوسری صدی ہجری کے نصف اول کے بعد صوفیاء کی نشوونما ہوئی۔ تصوف ایک قدیم فلسفی عقیدہ ہے جو اسلام سے پہلے افلاطون کی طرف منسوب اشرافی فلسفہ قدم ہندوستانی فلسفہ، نصرانی، فارسی اور بدھیت عقائد سے مل کر پیدا ہوا ہے۔ دوسری صدی کے اوائل میں جب بعض مسلمان دنیا سے اعراض اور زہد کی طرف مائل ہوئے اور فتوحات اسلامی کے بعد غیر مسلموں سے ملنے جلنے لگئے تو غیر اسلامی عقائد اور مختلف فلسفوں کا مجموعہ ان کی طرف منتقل ہو گیا اور مسلمان زہاد کے انکار و نظریات کے ساتھ یہ سارے فلسفے اور غیر اسلامی عقائد گھل مل گئے۔ پھر یہ زہد تصوف، بن گیا اور اس مخلوط نئی چیز کو صوفیانے زندگی کا لامع جعل بنایا اور معلوم ہونے لگا کہ تصوف بھی ایک طریق زندگی ہے جس کا مقصد یہ ہے کہ تلوپ کے لئے علوم غیب کے پردازے ہٹا دیے جائیں اور علوم غیب صرف رسولوں سے نہیں بلکہ پیر و ان طریق تصوف کی نظر میں بذریعہ کشف اللہ تعالیٰ سے پوری طرح حاصل کے جاسکتے ہیں۔ پھر اس کے بعد یہ بات ثابت ہو جاتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی موجود نہیں۔ اس نظریے کے مطابق بندہ رب اور رب بندہ مقرار پا جاتا ہے بلکہ ہر چیز ری حقیقت واحد قرار پا جاتی ہے جو صرف ظاہری طور پر متفرق نظر آتی ہے۔ اس غیب علم یعنی کشف نکل رسائی کا راستہ ”مجاہدہ“ ہے جس کی کوئی صورتیں ہیں، مجاہدہ کی صورت زمان و مکان اور اشخاص کے اعتبار سے مختلف ہوتی ہے لیکن بہر صورت بطور قدر مشترک ایک بات پائی جاتی ہے اُنس کشی اور اورا

① صوفیا کا خیال ہے کہ اسلام میں ایک چیز شریعت ہے، دوسری حقیقت۔ یہ لوگ علمائے شریعت کو علمائے ظاہر یا علمائے رسم یا اہل نظر کے نام سے موسوم کرتے ہیں اور اپنے کو علمائے حقیقت، علمائے باطن، علمائے غیب، اہل اللہ، اہل الکشف اور عارفین باللہ وغیرہ کہا کرتے ہیں۔ یہ لوگ اپنے کو خواص اور حواسِ الخاص سمجھتے ہیں اور علمائے شریعت کو عوامی طبقہ قرار دیتے ہیں۔ یہ لوگ علمائے شریعت پر فخر کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ انہوں نے اپنے علوم مرجانے والوں سے حاصل کئے ہیں۔ مگر ہم نے اپنے علوم اس ذات سے حاصل کئے جو زندہ ہے، اسے موت نہ آئے گی۔ یعنی اللہ تعالیٰ۔

تیسرا صدی کے ائمہ تصور میں سے ابو یزید بسطامی علمائے شریعت کو خطاب کرتے ہوئے کہتے ہیں:

”تم نے اپنا علم مرجانے والوں کے ذریعہ حاصل کیا ہے اور ہم نے اپنا علم حی لا یموت (ایسا زندہ جو مرے گا نہیں) سے حاصل کیا ہے جیسے ہم لوگ کہتے ہیں کہ ”حد نبی قلی عن ربی“ (میرے قلب نے مجھ سے حدیث بیان کی میرے رب کے واسطے سے) اور تم کہتے ہو ”حد نبی فلان“ (مجھ سے فلاں نے بیان کیا) جب اس سے پوچھا جاتا ہے کہ تمہارا استاد فلاں کہاں ہے؟ تو وہ کہتا ہے کہ مر گیا ہے۔“

معلوم ہوتا چاہیے کہ اسلام کو شریعت و حقیقت دو حصوں میں بانٹ دینا ایک باطل اور اختراعی تقسیم ہے اس تقسیم پر ان صوفیا نے کتاب یا سنت سے کوئی ایک دلیل بھی نہیں قائم کی ہے، بلکہ ہدایت یا فتنہ اماموں کے اقوال سے بھی کوئی دلیل نہیں پیش کی۔

جو چیزیں اس اصول تصور کا باطل ہونا واضح کرتی ہیں، ان میں سے کچھ باقی یہ ہیں:

(الف) صوفیا دعویٰ کرتے ہیں کہ ”وہ بلا واسطہ اللہ تعالیٰ کو خطاب کرتے ہیں یا ان کے لیے لوح محفوظ کھول دیا گیا ہے اور اپنا علم اللہ تعالیٰ سے برآ راست حاصل کرتے ہیں، یا برآ راست لوح محفوظ سے یہ لوگ علم حاصل کرتے ہیں۔ انہیں رسولوں کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ یہ اسلامی اصول نہیں ہے بلکہ کفری اصول ہے، یہ دعویٰ کیوں کر صحیح ہو سکتا ہے، جبکہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَّبٍّ سُوْلِ إِلَّا لِيَطَّاعَهُ  
هم نے کوئی رسول نہیں بھیجا مگر اس لئے کہ اللہ کے  
یادنام اللہ۔ [النساء، آیہ: ۶۳] حکم سے اس کی اطاعت کی جائے۔

نیز فرمائیں

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ  
إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا  
فَاغْتَلُونَ ۝ [الأنبياء ، آية: ۲۵]

**فَاعْبُدُونِي ۝ [الأنبياء، آية: ٢٥]**

دوسری چکہ فرمایا:

**وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَبِرُوا الطَّاغُوتَ.**

البَّشَرُ هُمْ نَهَارٌ مِنْ أَنْ يَرَوْنَنِي  
كَمْ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى كَيْ عِبَادَتْ كَرْ وَأَوْر طَاغُوتْ

[الحل، آية: ٣٦] سے پچھو-

[النحل، آية: ٣٦] سے پچھو۔

تمام آسمانی مذاہب والے اس بات پر متفق ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں میں سے کچھ لوگوں کا پیغام اور اپنے بندوں کے درمیان واسطہ کے لئے جن لیا ہے تاکہ وہ تبلیغ شرائع کریں اور اس نے ان پیغاموں کو صداقت، عصمت، حجت و بیان کی قوت اور کامل ذہانت جیسی صلاحیتیں اس قدر روایت کی ہیں، جن کی بدولت یہ لوگ اس منصب شریعت کے لائق ہو جاتے ہیں کیونکہ انسانی مراجع اللہ تعالیٰ کے بھیجے ہوئے فرشتوں کی ملاقات کی طاقت بھی نہیں رکھتے چہ جائے کہ ان میں اللہ تعالیٰ سے ہم کلامی کی استعداد ہو۔

یہود، نصاریٰ، موسیٰ اور صائبین میں سے کوئی بھی نہیں کہتا کہ رسول لوگ اپنی امت کے صرف چند مخصوص افراد کے لئے بھیج جاتے تھے مگر یہاں یہ صوفی لوگ ایسے ہیں جو رسولوں سے مستغفی اور بے نیاز ہیں۔ اسی طرح مسلمانوں میں اس بات میں کوئی اختلاف نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے محمد ﷺ کو تمام انسانوں اور جنات کی طرف کسی کو استثنائے بغیر مطلقاً رسول بنانا کر رکھیا ہے۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

**تبرکَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعُلَمَاءِ نَذِيرًا.**

باہر کرت ہے وہ ذات جس نے اپنے بندے پر  
فرقاں نازل کیا تاکہ وہ سارے جہانوں کے لئے  
نذر پر (ذرانے والا رسول) ہو۔

[الفرقان، آیہ: ۱]

نیز فرمایا:

وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافِةً لِلنَّاسِ۔ اور ہم نے آپ ﷺ کو تمام لوگوں کے لئے  
[سما، آیہ: ۲۸] رسول بناء کر بھیجا ہے۔

تمام اہل علم اور اسلامی مذاہب کا اس بات پر اجماع ہے کہ قرآن و سنت کے اتباع سے کسی کو معافی نہیں ہے۔ حالانکہ بعض اسلامی مذاہب میں بدعاۃ پائی جاتی ہیں، نیز اس پر بھی سب کا اجماع ہے کہ اللہ تعالیٰ تک پہنچنے کا کوئی دوسرا استہ نہیں صرف اللہ و رسول کا بتلایا ہوا راستہ ہی اللہ تعالیٰ کی طرف پہنچنے کا راستہ ہے۔ جو شخص اس کے خلاف کوئی دوسرا دعویٰ رکھے وہ رسول پر ایمان نہیں رکھتا جس کا دوسرا مطلب یہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ پر ایمان نہیں رکھتا، کیونکہ اگر وہ اللہ تعالیٰ پر ایمان صحیح رکھتا تو اس کے رسول پر بھی ضرور ایمان رکھتا اور اگر وہ رسول پر ایمان رکھتا تو طریق رسول سے خروج کو جائز قرار نہ دیتا اور یہ دعویٰ نہ کرتا کہ رسول اللہ کی کوئی حاجت نہیں ہے۔

(ب) اس پر اجماع ہے کہ رسول اللہ ﷺ تمام خلوقات سے افضل ہیں۔ مگر اسی اونچے درجے اور نبوت عظمیٰ اور خصوصی فضائل کے باوجود آپ ﷺ نے کسی دن بھی یہ نہیں کہا کہ میں لوح محفوظ سے علم حاصل کرتا ہوں، مجھے جبریل ﷺ کی کوئی حاجت نہیں، نہ آپ ﷺ نے کسی لمحہ اپنے رب کی عبادت میں کوتا ہی بر قی، بلکہ آپ ﷺ رات بھر تجدی پڑھتے تھے حتیٰ کہ آپ ﷺ کے دونوں پاؤں مبارک متورم ہو جاتے۔ لیکن آپ ﷺ نے یہ نہیں فرمایا کہ اتنے اونچے درجہ پر پہنچ گئے ہیں کہ احکام شرعیہ مثلًا نماز، روزہ وغیرہ ساقط ہو گئے۔

(ج) مذکورہ بالا اصول تصوف ایمان بالرسل کی بنیاد کوٹھا دیتا ہے اور ان کے اتباع کو غیر ضروری قرار دیتا ہے۔ اسی طرح یہ اصول تصوف محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت عامہ کو منہدم کر دیتا ہے۔ کیونکہ اس گمراہ منطق کا مقتضی یہ ہے کہ رسول اللہ کی پیروی نہ کرنا اس شخص کے لئے جائز ہے جو اس درجہ کو پہنچ جائے کہ اللہ تعالیٰ کو خطاب کرے اور بطریق مجاہدہ اس کے لئے لوح محفوظ کا پردہ ہٹ جائے۔

(د) مذکورہ بالا اصول تصوف کے مطابق اس درجہ کو پہنچ ہوئے خواص صوفیان کے خیال میں انبیاء و مرسیین علیہم الصلاۃ والسلام سے افضل ہیں۔ کیونکہ انبیاء نے اپنے علوم، حضرت جبریل امین اللہ تعالیٰ کے واسطے سے حاصل کئے جن کو اللہ تعالیٰ نے انبیاء کے پاس رب

عظمیم کے احکام پہنچانے کے لئے بھیجا تھا، لیکن بزعم خویش اپنے کو ادیا کرنے والے یہ لوگ انبیا کی کوئی حاجت نہیں رکھتے بلکہ جبریل اللہ تعالیٰ کی بھی انہیں ضرورت نہیں۔ کیونکہ بزعم خویش یہ انبیا اور جبریل اللہ تعالیٰ سے افضل ہیں، حالانکہ جبریل اللہ تعالیٰ افضل الملائکہ ہیں۔ میں نہیں جانتا کہ کوئی صاحب عقل جو مسلمان ہونے کا دعوے دار ہو بلکہ یہ کہتا پھرتا ہو کہ وہ اللہ تعالیٰ کے بندگان خاص سے ہے وہ یہ کہے کہ اسے شریعت کی اور ایجاد قرآن و سنت کی کوئی حاجت نہیں اور اس کے باوجود بھی وہ اللہ و رسول سے محبت کا دعویٰ کرتا پھرے۔ جب کہ اللہ تعالیٰ یہ کہتا ہے:

**قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تَجْبُونَ اللَّهَ فَإِنَّمَا يُعْنِيُنِي** آپ کہہ دیجئے کہ اگر تم اللہ تعالیٰ سے محبت کرتے یُحِبِّكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ۔ ہوتا میری بیروی کرو، اللہ تعالیٰ تم سے محبت کرنے [آل عمران، آیہ: ۳۱] لگے گا اور تمہارے گناہ بخش دے گا۔

مذکورہ بالا تصوف کا کفری اصول نبوت کا دعویٰ کرنے والے کے لئے چوپٹ دروازے کھول دیتا ہے مثلاً ہر وہ دجال جو لوگوں کے عقائد بگاڑنا چاہتا ہے دعویٰ کرنے لگے گا کہ وہ نبی مرسل ہے یا یہ کہ اس کے لئے لوح محفوظ کے پردے ہٹ گئے ہیں یا اللہ تعالیٰ ہی سے اس کے لئے پردے ہٹ گئے ہیں اور یہ کہ اللہ تعالیٰ اس سے کلام کرتا ہے اور اسے اس نے اپنے بندوں کے لئے رسول بنایا ہے کیونکہ جب تک عبد و مبعود کے درمیان کشف حجاب کا دروازہ کھلا رہے گا، جیسا کہ صوفیا کا دعویٰ ہے جب تک اس دروازے سے ہر افتر اپرداز مجرم اور کمینہ دجال داخل ہوتا رہے گا تا کہ دین اسلام اور عقائد مسلمین کو بگاڑے جیسا کہ مرزا غلام احمد قادریانی، محمد علی باب اور سوڈان کے دجال محمد محمود کرچکے ہیں۔

## عقیدہ حلول

”حلول“<sup>①</sup> سے صوفیا کی مراد یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ بعض جسموں میں حلول کر جاتا ہے نیز وہ

① ”حلول“ کا مطلب یہ ہے کہ ایک چیز دوسری چیز کے اندر اس طرح موجود ہو کہ تحقیقی یا تقدیری طور پر ایک کی طرف اشارہ دوسری چیز کی طرف اشارہ کے مترادف ہو (کلیات الی البقاء) ایک چیز میں دوسری چیز کے حلول کا مطلب یہ ہے کہ ایک چیز بعض دوسری چیز کے اندر پائی جاتی ہے۔ حلول سے صوفیا کی مراد یہ ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ عارفین کے اندر حلول کر جاتا ہے یعنی ان کے جسم کے اندر داخل ہو جاتا ہے۔

## بدعات اور ان کا شرعی پوشراثم شرک کے رذیل ترین ذرائع

ان جسموں کو منتخب کر لیتا اور پسند کر لیتا ہے۔ اس لئے یہ انسانی جسم الوہیت میں تبدیل ہو جاتے ہیں، جوز میں پر چلتے پھرتے اور لوگوں کے درمیان زندگی گزارتے ہیں۔

عقیدہ نہ کورہ یہودی، عیسائی، جوسی و ہندوستانی مذاہب اور یونانی فلسفہ سے ماخوذ ہے۔

”حلول“ کے معتقد صوفیا میں حلاج مشہور ترین لوگوں میں سے ہے۔ اس نے عقیدہ حلول کی تشریح اپنے اس بیان سے کی ہے کہ:

”جو شخص اطاعت میں اپنے نفس کو مہذب بنائے اور لذات و شہوات پر صبر کرے وہ ترقی کر کے درجہ مقررین کو پہنچ جاتا ہے، پھر وہ صاحب صفا بنتے بنتے درجات صفا میں اتنی ترقی کر جاتا ہے کہ بشریت کے وصف سے نکل جاتا ہے۔ جب اس میں بشریت نہیں رہ جاتی تو اس کے اندر اللہ تعالیٰ کی روح حلول کر جاتی ہے جس طرح وہ حضرت عیسیٰ بن مریم علیہ السلام میں حلول کئے ہوئے تھے۔ اس وقت اس آدمی کا ارادہ اللہ تعالیٰ کا ارادہ ہوتا ہے اور اس کے تمام افعال اللہ تعالیٰ افعال ہوا کرتے ہیں۔“ <sup>①</sup>

بعض تبعین حلاج کے ایک سوال مبنی الہوہ؟ اللہ تعالیٰ کون ہے کے جواب میں حلاج کی طرف سے صادر ہونے والے رسالہ میں مذکور ہے:

”وَهُوَ رَبُّ الْأَرْبَابِ ۚ هُوَ الَّذِي جَاءَ بِكُلِّ وَصْفٍ وَصُورَتٍ مِّنْ مُوْجُودٍ“  
تبعین حلاج کی کتابوں میں اللہ تعالیٰ کو خطاب کرتے ہوئے کہا گیا ہے:

① یہ چیز ربوہیت کا لام اور الوہیت غلیظ ہے، اس کا حاصل یہ ہوا کر صوفیا جس کی بابت یہ دعویٰ کریں کہ اس میں اللہ تعالیٰ حلول کرتا ہے وہ اگر چاہے تو مردہ کو زندہ اور زندہ کو مردہ کر سکتا ہے اور خرق عادت کے ایسے کام کر سکتا ہے جس سے انسان عاجز ہو کرتا ہے۔ بھلا اس کفر سے بڑھ کر کوئی فخر ہو گا؟ ایسا نہیں ہو سکتا۔ سبحانک هدا بھutan عظیم، دوسرا طرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی صاحبزادی فاطمہ زهراء اور تمام الال خاندان سے فرماتے ہیں کہ میں اللہ تعالیٰ کے مقابلہ میں تمہارے کسی کام نہیں آ سکتا۔ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ کے لئے علم غیب کی نقی کی ہے صرف وحی کے ذریعہ رسول کو بعض علم غیب معلوم ہو سکے مگر صوفیا صرف دعویٰ والا ہیت و کرامت تک میں محدود نہیں بلکہ نبوت سے اور پر الوہیت و ربوہیت پر پہنچنے کے مدغی ہیں۔ ہم نے یہود انصاری، جوسی، صابی اور بہت پرستوں یعنی عام کفار میں سے کسی کو اس طرح کی بات کہتے نہ تھا، نہ دیکھا، نہ کہیں پڑھا۔ البتہ کچھ لوگ جادو بیا بعض دو اؤں کے زور پر کچھ خارق عادات تم کی شیطانی بات کرتے ہیں۔ مثلاً پاکستان اور ہندوستان اور بعض یورپی ممالک وغیرہ میں ایسا ہوتا ہے۔

”اے صاحبِ لذات اور ملہٹائے شہوات! ہم شہادت دیتے ہیں کہ توہر زمانہ میں کسی نہ کسی شکل میں متخلک رہا اور ہمارے اس زمانہ میں تو حسین بن منصور طلاح کی شکل میں موجود ہے۔ اے علام الغیوب! ہم تیری پناہ چاہتے ہیں اور تیری رحمت کی امید رکھتے ہیں“  
(یہ باتیں واضح طور پر کفر و شرک ہیں)

### عقیدہ جلی

”عقیدہ طول“ سے ملتا جلتا ہوا صوفیا کا ایک عقیدہ ”عقیدہ جلی“ کے نام سے موسوم ہے۔ عقیدہ مذکورہ کی بابت عبدالکریم جیلانی نے کہا ہے:

”اللہ تعالیٰ اپنے اسماء میں سے کسی اسم میں اپنے کسی بندہ پر جب جعل فرماتا ہے تو وہ بندہ اس اسم کے انوار کے سایہ میں آ جاتا ہے۔ اگر تم اس اسم سے اللہ تعالیٰ کو پکارو تو اس کا جواب یہی بندہ دیتا ہے کیونکہ اس اسم کا اطلاق بندہ مذکور پر ہوتا ہے۔ پھر اگر اس بندہ نے ترقی کی اور اللہ تعالیٰ نے اسے قوت دی اور فنا کے بعد اسے بقا جیشی تو جو شخص اس بندہ کو پکارتا ہے اس کا جواب اللہ تعالیٰ دیتا ہے۔ مثلاً اگر تم کہو۔“

”یا محمد!“ تو تمہارے جواب میں اللہ تعالیٰ لبیک و سعدِ یک“ کہتا ہے یعنی کہ میں تمہاری خدمت کے لئے ہر وقت حاضر ہوں۔

پھر یہ بندہ اگر ترقی میں قوی ہوتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس پر اپنے اسم ”الرحان“ کے ساتھ جعل فرماتا ہے، اسی طرح رب اور مالک وغیرہ کے اسماء میں جعل فرماتا ہے۔

اللہ تعالیٰ کسی بندہ پر جب صفتِ سمع کے ساتھ جعل فرماتا ہے تو وہ بندہ جمادات، حیوانات، نباتات اور فرشتوں کی باتیں سننے لگتا اور اختلاف زبان جانے لگتا ہے، اس جعلی میں تم رحان سے براہ راست علم رحمانی سن کر قرآنی سیکھ سکتے ہو دریں صورتِ تم باث و پیانہ بن جاؤ گے اور اللہ تعالیٰ میرزاں و ترازوں بن جائے گا۔

یہ بات صرف اہل قرآن ہی سمجھ سکتے ہیں، جیسا کہ طلاح سے منقول ہے کہ اس نے کہا ”اٹا الحق“ اور ابو یزید بسطامی سے لوحِ محفوظ کی بابت پوچھا گیا تو کہا کہ ”میں ہی لوحِ محفوظ ہوں۔“ مروی ہے کہ ایک آدمی نے ابو یزید کے پاس قرآنی آیت ”إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِينَ“

(البروج، آیہ: ۱۲) پڑھا (بے شک آپ کے رب کی گرفت بہت سخت ہے) تو ابو یزید نے کہا کہ حیات الہی! کی قسم میری گرفت اللہ تعالیٰ کی گرفت سے بھی زیادہ سخت ہے۔ (ظاہر ہے کہ یہ سب شرک و کفر کی باتیں ہیں)

### وحدة الوجود کا عقیدہ

”وحدة الوجود“ سے صوفیوں کی مراد یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے عذو و کوئی موجود نہیں۔ اس عقیدہ کی تصویری کشی میں صوفیا کے دو فریق ہیں۔ ایک کہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ ”روح“ ہے اور سارا عالم اس کا جسم ہے، لہذا اللہ تعالیٰ ہر چیز ہے۔ دوسرا کہتا ہے کہ ساری موجودات کے وجود کی کوئی حقیقت نہیں صرف اللہ تعالیٰ کا وجود حقیقی ہے لہذا ہر چیز اللہ ہے۔

صوفیا کے کلام میں ہم کو یہ عقیدہ واضح طور پر ملتا ہے۔ مثلاً ایک صوفی نے کہا:

لَسْتُ أَنَا وَلَسْتُ هُوَ فَمَنْ أَنَا وَمَنْ هُوَ  
فِيَاهُوْ قُلْ أَنْتَ أَنَا وَيَا أَنَا قُلْ أَنْتَ هُوَ  
مَا فِي الْوَجْدُ غَيْرِنَا أَنَا وَهُوَ وَهُوَ وَهُوَ

اس کا خلاصہ یہ ہے ”ہم انسانوں کا وجود دراصل کوئی وجود نہیں ہمارا وجود دراصل اللہ تعالیٰ کا وجود ہے۔“

ایک دوسرے صوفی نے کہا:

وَفِي كَلْ شَيْءٍ لَّهُ أَيْةٌ  
تَدْلِيلٌ عَلَى إِنْهِ عِينَةٌ

”یعنی ہر موجود چیز میں ایک نشانی ہے جو دلالت کرتی ہے کہ یہ چیز اللہ ہے۔“

صوفیا کے شیخ اکبر ابن عربی نے کفر صریح میں یہ اشعار کہے:

الرَّبُّ عَبْدُهُ وَالْعَبْدُ رَبُّ  
يَا لَيْثُ شَغْرِيْ مَنِ الْمُكْلَفُ

”رب (الله تعالیٰ) بندہ ہے اور بندہ رب ہے، کاش کہ مجھے معلوم ہوتا کہ پابند احکام شرع کون ہے؟“

إِنْ قُلْثُ عَبْدَ فَذَاكَ رَبٌ  
أَوْ قُلْثُ رَبُّ أَئِي يُكَلْفُ

”اگر میں کہوں لے بندہ با بندہ حکام ہے تو یہی رب ہے، یا اگر کہوں کہ رب مکلف ہے تو پھر رب کہاں سے پابند شرع ہو گیا۔“

اس سے بھی زیادہ صرتع کفر گوئی کرتے ہوئے ابن عربی نے کہا : -

وَمَا أَكَلَبُ وَالْخَزِيرُ إِلَّا الْهَنَاء  
وَمَا اللَّهُ إِلَّا رَاهِبٌ فِي كَيْسَةٍ

”نکتہ اور خزیر ہمارے معبدوں ہیں اور کلیسا کا پچاری ہمارا اللہ ہے۔“

ابن عربی <sup>①</sup> نے اپنی کتاب فصوص الحکم میں اپنے عقیدہ کو ثابت کرنے والی یہ بات کہی ہے : ”اللہ تعالیٰ کے اسمائے حسنی میں سے ”علی“ بھی ایک اسم ہے جس کا الفاظی معنی بلند بالا ہے پھر وہ کس چیز پر بلند ہے؟ کیا اس کے علاوہ بھی کوئی موجود ہے؟ آیا وہ بذات خود بلند ہے؟ یا وہ کسی کے بال مقابل بلند ہے؟ چونکہ اس کے علاوہ کوئی چیز موجود نہیں اس لئے وہ بذات خود بلند ہے، اس لئے ساری موجودات دراصل اللہ ہیں۔“

ابن القارض نے وحدۃ الوجود کی یہ تعبیر کی ہے :

**۱** فتوحات کیمیہ و فصوص الحکم جسی کئی کتابوں کے مصنف شیخ ابن عربی طائل اندلسی اور ان جیسے صوفیا کی پابت اہل علم کی مختلف آراء ہیں۔ اہل علم کا ایک گروہ ان کی کتابوں کی عبارتوں کی بنیاد پر انہیں کافر و بدد کہتا ہے مگر دوسرا گروہ فصوصاً شافعی ناگلی اور حنفی فقیہا میں سے اچھا خاصاً گروہ انہیں اکابر اولیا اور عارفوں میں شمار کرتا ہے۔ خاص طور پر ابن عربی کو جو علم کے موج زدن سندر اور فتنہ میں ظاہری مذهب کے پیروں تھے پھر ان کے اپنے ذاتی اجتہاد سے اختیار کردہ کچھ مسائل بھی ہیں۔

عبارات مذکورہ کا جواب یہ حضرات یہ دیتے ہیں کہ صوفیا کی کچھ فصوص اصطلاحات ہیں جن کو وہ لوگ نہیں سمجھ سکتے جو ان کے مسلک تصوف میں داخل نہ ہوں اور نہ وہ لوگ سمجھ سکتے ہیں جو ان کے علوم و اصطلاحات سے نادا اقت اف ہوں۔ بعض اہل علم نے کہا کہ ہم ان صوفیا کی جملات و عظمت کے قابل ہیں مگر ان کی کتابیں دیکھنے کو حرام کہتے ہیں۔

حق و انصاف کی بات یہ ہے کہ کتب صوفیا کی ظاہری عبارتوں کے صرتع پر مشتمل ہیں۔ مثلاً یہ کہ ”بندہ رب ہے اور رب بندہ ہے“، لیکن اس طرح کہ کسی خاص فرض (صوفی) پر کفر کا فتویٰ نہیں لگایا جاسکتا بلکہ یہ کہا جائے گا کہ اس بات کا علم صرف اللہ تعالیٰ کو ہے کہ کس حال پر کس کا خاتمہ ہوا؟ ہو سکتا ہے کہ اس حرم کی عبارتوں سے ان صوفیا نے رجوع کر لیا ہو جو ظاہر کفر معلوم ہوتی ہیں مگر ہم قطعی یہ فیصلہ نہیں کرتے کہ وہ انہیں عقائد پر مرے۔ خاتم کا حال تو اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتے والا ہے

وَمَا كَانَ لِنَّ صَلْلَى بِوَالِيٍ وَلَمْ تَكُنْ

صَلَاحٌ لِغَيْرِي فِي أَدَاءِ الْكُلُّ رَسْكُعَةٌ

”میرے لئے جو نماز پڑھتا ہے دراصل میں ہی پڑھتا ہوں، میری نماز کی کوئی رکعت میرے سوا کسی اور کے لئے نہیں ہوتی۔“

وَمَا زِلْتُ إِيمَانًا وَإِيمَانَ لَمْ تَزَلْ

وَلَا فَرْقَ بَلْ ذَاتٌ لِذَاتٍ صَلَتْ

”اور میں اور یہ نماز دونوں ایک ہی ہیں ان دونوں میں کوئی فرق نہیں، بلکہ میری ذات اپنے لئے نماز پڑھتی ہے۔“

نیز موصوف ابن الفارض نے مزید کہا:

لَقَدْ صَارَ قَلْبِيْ قَابِلًا كُلَّ صُورَهْ

فَمَرْعَى لِغَزْلَانِ وَدِيرَ لِرَهَبَانِ

”میرا دل ہر شکل اختیار کرنے کے قابل ہو گیا، خواہ ہر نوں کی چڑاگاہ ہو یا راہوں کی خانقاہ۔“

وَبَيْتُ الْأَوْثَانِ وَكَعْبَةُ طَائِفَ

وَالْوَاحَدَةُ وَمَصَحْفُ قَرْآنَ

”بتوں کا مندر ہو یا طواف کرنے والے کا کعبہ، تورات کی تختیاں ہوں، یا قرآن کے نسخے۔“

إِذِنْ بِدِينِ الْحُبِّ إِنِّيْ تَوَجَّهُ

رَكَابِهِ فَالْحُبُّ دِينِيْ وَإِيمَانِيْ

”میں دینِ محبت کا پیرو ہوں، عشق کی سواریاں جہاں بھی ہوں عشق، ہی میرا دین و ایمان ہے۔“

ذکورہ بالاقسم کے کفر صریح ہمیں صوفیا کے کلام میں ملتے ہیں جو دین سے نکل چکے ہیں۔

انہوں نے اپنی کتابیں وحدۃ الوجود پر مشتمل ہاتوں سے بھر رکھی ہیں، ان کے کلام کا متنقضی ہے کہ خدا پرست لوگ بتوں، ستاروں، آگ، حیوانات اور ہر قسم کے معبدوں ان باطل کی پوجا کرنے والوں کے برابر ہیں۔ حالانکہ اسلام اس کے خلاف ہے۔

اصول کے اعتبار سے عقیدہ وحدۃ الوجود بدھ مذہب کا عقیدہ ہے جس میں انسان ہر اس

چیز کو اللہ سمجھ بیٹھتا ہے جو قوت میں اس سے بڑی اور عظیم ہو۔ اس عقیدہ کا حاصل یہ ہے دین کی ساری باتیں باطل و بے کار ہیں۔ جب انسان ہی اللہ ہے تو وہ انسان کو کیوں کرسنا دے سکتا ہے؟ دریں صورت شرعی حدود و قیود باقی نہیں رہ سکتے ہر انسان جو چاہے چوپا یا جانور کی طرح من مانی کرے۔ یہ محرم لوگ اپنی اس بات میں مجھوٹے ہیں، جلیل الشان اللہ تعالیٰ ان ظالموں کی باتوں سے کہیں زیادہ بلند و بالاتر ہے۔<sup>①</sup>

## شیخ احمد تجانی کے اختراعی گمراہ طریق تصوف کی اتباع کرنے والے تجانی صوفیا کے بعض عقائد

(شیخ عبدالرحمان بن یوسف کی زبانی)

پہلا عقیدہ: شیخ احمد تجانی نے جواہر المعانی میں بیان کیا :

”فلاں و در رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے میرے لیے محفوظ کر رکھا تھا، اسے آپ ﷺ نے اپنے صحابہ میں سے کسی کو نہیں بتالا تھا۔ کیونکہ آپ جانتے تھے کہ آپ ﷺ کے زمانہ میں کوئی ایسا نہیں ہے جس پر یہ ورد آپ ﷺ کے ذریعہ ظاہر کیا جائے۔“ (جواہر المعانی ص ۹۱)  
اپنی مذکورہ بالاعتبارت میں شیخ تجانی نے اللہ تعالیٰ کے فرمان:

یَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ。 [المايدہ آیۃ: ۶۷]

کی تردید کی ہے کیونکہ اس فرمان الہی کا حاصل یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ کو اللہ تعالیٰ کی وحی کر دہ تمام باتوں کی تبلیغ کا حکم تھا اور یہ معلوم ہے کہ انبیاء و مرسیین علیہم السلام کے لئے وحی شدہ کسی چیز کا چھپانا محال ہے۔ کیونکہ یہ امانت میں خیانت ہے اور یہ ممکن نہیں کہ انبیاء و مرسیین علیہم السلام خیانت کے مرتكب ہوں گے۔ شیخ ابن عاشر مالکی نے کہا۔

یحجب للرسل الكرام الصدق  
امانة تبليغهم يحق

<sup>①</sup>كتاب الدعوة الاسلامية و موقفها من الصوفية "للشيخ سعد ندا المدرس بالجامعه الاسلاميه بالمدينه المنوره۔ ملاحظه بمصحف کی درسی کتاب "الاسلام والرسول فی نظر منصفی الشرق والمغرب" (اسلام) اور رسول شرق و مغرب کے مصنف مراجع لوگوں کی نظر میں)

”مرسلین کرام پر صداقت اور ادائے امانت واجب اور ضروری ہے۔“

**مَحَالُ الْكَذْبِ وَالْمُنْهَى**

**كَعَدْمِ التَّبْلِيغِ يَا ذَكْرِي**

”اور ان کے لئے جھوٹ اور منوع چیز کا ارتکاب محال ہے۔“

کوئی شیک نہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف چھپانے کا انتساب باجماع علمائے امت کفر ہے۔

مذکورہ بالاعبارت میں یہ کہہ کر ”زمانہ نبوی ﷺ میں کوئی ایسا نہیں تھا جس پر وردہ مذکور آپ کے ذریعہ اللہ تعالیٰ ظاہر کرتا۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ پرشیخ تجانی نے اپنے کوفو قیت دی ہے کہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ وردہ مذکور کو سیکھنے کی صلاحیت نہیں رکھتے تھے۔ مگر شیخ تجانی رکھتے تھے۔ یہ کلام بے حد فاسد بلکہ اس میں بہت بڑی بے حیائی ہے۔

دوسرے عقیدہ: شیخ احمد تجانی نے کہا :

”ایک مرتبہ صلاة الفاتح“ (یہ شیخ احمد تجانی کی اختراع کردہ ایک نماز ہے جس کا کوئی ذکر کتاب و سنت میں نہیں) پڑھنی پوری دنیا میں پڑھی جانے والی تسبیحات، جملہ اذ کار اور ساری چھوٹی بڑی دعاوں اور ۶ ہزار مرتبہ ختم قرآن کے برابر ہے۔ (جوہر المعنی ص ۹۶)

مذکورہ بالا بات کفار نہ اور طلت اسلامیہ سے خروج ہے۔ کیا دنیا کا کوئی مسلمان ایسا ہے جو اس بات کے قائل کو کافرنہ کہے۔ بلکہ جو شخص اس پر نکیرنہ کرے اور راضی ہو وہ کافر ہے۔ ایسے شخص سے توبہ کرائی جائے اگر تو بے کرے تو نھیک ہے ورنہ قتل کیا جائے۔

تیسرا عقیدہ: شیخ احمد تجانی نے کہا :

”جو یہ عقیدہ نہ رکھے کہ صلوٰۃ الفاتح نصوص قرآن سے ثابت ہے، اس کو ثواب نہ ملے گا۔“

(الافتادۃ الاحمدیہ ص ۸۰)

ہم یہ کہتے ہیں کہ جو یہ عقیدہ رکھے کہ صلوٰۃ الفاتح نصوص قرآن سے ثابت ہے وہ واضح طور پر کافر ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے صرف انبیاء کرام علیہم السلام پر دعی نازل کی ہے اور صلوٰۃ الفاتح کا ذکر قرآن میں نہیں ہے حتیٰ کہ کسی موضوع حدیث میں بھی اس کا تذکرہ نہیں ہے۔ تو جس پر صلوٰۃ الفاتح نازل ہوئی ہے کیا وہ نبی ہے یا کہ ولی ہے اگر وہ ولی ہے تو ولی پر نزول دعی نہیں

ہوتا، اس معاملہ میں دو ہی فریق ہو سکتے ہیں ایک وہ جو صلوٰۃ الفاتح کو نص قرآن سے ثابت مانے۔ یہ فریق ملت اسلامیہ سے خارج ہے دوسرا وہ جو یہ مانے کہ صلوٰۃ الفاتح قرآن میں ہے۔ ایسا فریق مذہب تجانیہ سے خارج ہے۔

**چونھا عقیدہ:** شیخ احمد تجانی نے کہا :

”بروز قیامت میرے لئے نور کا ایک منبر رکھا جائے گا اور ایک اعلان کرنے والا پکارے گا جس کی آواز تمام اہل محشر میں گے کہ اے الٰہ محشر! یہ وہ تمہارے امام ہیں جن سے تم غیر شعوری طور پر مدد حاصل کرتے ہو۔“ (یعنی احمد تجانی سے)۔

(الآفادۃ الاحمیہ ص ۲۷ وغیرہ المستقید ص ۱۷۲)

اس شخص نے یعنی شیخ احمد تجانی نے اپنے کو درجہ نبوت تک پہنچا دیا کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ہی بروز قیامت لوگوں کے خطیب ہوں گے (رواہ الترمذی عن انس بن مالک) مذکورہ بالاقول میں گویا صراحت ہے کہ نعوذ باللہ انہیاء و مریئین علیہم الصلوٰۃ والسلام شیخ احمد تجانی سے مدد حاصل کیا کرتے تھے، کیونکہ اہل محشر میں وہ بھی شامل ہیں۔ حالانکہ یہ امر محال ہے اور اسی طرح کی بات کوئی مدعی ربویت ہی کہہ سکتا ہے۔

**پانچواں عقیدہ:** شیخ احمد تجانی نے کہا :

”فَلَمَّا وَلَى نَبِيُّ كَرِيمٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَبَقَتْ مَلَاقَاتُهُ أَدْرَأَهُ أَنْشَاعَرِيَّ تَعْلِيمٍ دَيْتَ تَحْتَهُ۔“ (جوہر المعانی ص ۱۲۵ ج ۲)

بھلا یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ کوئی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اشعار کی تعلیم دے، جبکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

وَمَا عَلِمْنَا لَهُ الشِّعْرَ وَمَا يُنْبَغِي لَهُ۔ ہم نے رسول اللہ ﷺ کو شعر کی تعلیم نہیں دی اور نہ

[یس، آیہ ۶۹] یہ چیز آپ ﷺ کے شایان شان ہے۔

اس سے صاف ظاہر ہے کہ شیخ تجانی کی مذکورہ بالا بات سراسر کذب و افتراء ہے۔

**چھٹا عقیدہ:** شیخ احمد تجانی نے جوہر المعانی میں کہا :

”جس نے ہم کو جمعہ یاد و شنبہ کے دن دیکھ لیا وہ بلا حساب و عذاب جنت میں داخل ہو گا۔“

(جوہر المعانی ص ۲۰ ج ۲)

اگرچہ ان دونوں دنوں میں ہم کو دیکھنے والا کافر ہی ہو کیونکہ اس کا خاتمه بہر حال ایمان پر ہو گا۔ (غیۃ المستقید)

میرے بھائی! ذرا یہ احتمانہ بات اور جرأت و جسارت تو دیکھو۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

**فَمَنْ أَظَلَمُ مِمَّنْ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ** اس سے بڑھ کر ظالم کون ہے جو اللہ تعالیٰ پر  
**كَلِبًا لِيُضْلِلُ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ.** افتراء پر دازی کرے تاکہ لوگوں کو بلا علم  
[الانعام، آیہ ۱۲۲۔ گمراہ بنائے۔]

اس شخص (شیخ احمد تجانی) نے اپنے کو انیبائے کرام علیہم السلام سے بھی افضل قرار دے لیا ہے کیونکہ اس میں شک نہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کئی سال اپنے پچھا ابوطالب کے ساتھ رہے گمراہ ابوطالب بحالت کفر مرنے۔

ابو جہل نے آپ ﷺ کو بہت دیکھا گروہ بحالت کفر مرا۔ حضرت نوح علیہ السلام کا لڑکا بحالت کفر مرا جو حضرت نوح ﷺ کے ساتھ ہمیشہ رہا کرتا تھا۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے باپ بھی بحالت کفر مرنے، ان لوگوں کو انیبائے کرام علیہم السلام کا دیکھنا مفید نہیں ثابت ہوا اور نہ انیبائے کرام کے ساتھ ان کا رہنا نفع بخش ہوا۔

”افادہ احمد یہ میں میں بیان کیا:

”ہمارے اصحاب میں ایک ایسا گروہ ہے کہ پوری امت کے بلند پایہ اولیاء اللہ (اقطاب) جمع ہو جائیں تو ہمارے اس گروہ کے ایک آدمی کے ایک بال کے برابر بھی نہیں ہو سکتے۔“

### طائفة من صحبه لواجتمع

### اقطاب امة النبي المتبع

(شرح منیۃ المرید میں اس مفہوم کے دو اشعار بھی ہیں)

و ما وزنا شعرة من فرد منها فكيف باللهم المفرد؟

”اس کے اصحاب کا ایک گروہ ایسا ہے کہ اگر امت محمدیہ ﷺ کے تمام اقطاب جمع ہو جائیں۔ تو وہ ایک فرد کے ایک بال کے برابر نہیں ہو سکتے پھر اس یکتا امام کا کیا مقابلہ؟“

میرے بھائی! ذرا اس شنیع قول اور عظیم جرأت کو دیکھو کہ اپنی بدھات کے مانے والوں کا اس امت کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم پر فضیلت دے دیا گیا ہے اس طرح کا کام وہی جامل غنیر

کر سکتا ہے جو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور ائمہ عظام کی قدر و منزلت سے نا آشنا ہو، کیونکہ یہی لوگ تمام لوگوں کے لئے روشن چراغ تھے۔

وَاللَّهِ الْمُسْتَعِنُ عَلَىٰ مَا يَصْفُونَ

### صوفیا کا مشہور ترین طریقہ، سلسلہ قادریہ

شیخ عبدالقادر جیلانی کی طرف سے منسوب شدہ بعض اشعار ہم یہاں ذکر کرتے ہیں تاکہ ناظرین کرام فرقہ قادریہ کے عقائد سے واقف ہو سکیں نیز قادری لوگوں کی ان بدعاں و خرافات اور کفریہ یا توں سے بھی واقف ہو سکیں جن کی یہ لوگ دعوت دیتے ہیں۔

شیخ عبدالقادر جیلانی کی طرف سے منسوب شدہ ایک قصیدہ کے کچھ اشعار یہاں پیش کئے جاتے ہیں۔

ضَرِيحِي بَيْتُ اللَّهِ مَنْ جَاءَ زَارَهُ

يَهْرُولُ لِهِ يَحْظَى بِعِزْوَرْفَعَةٍ

”میری قبر بیت اللہ ہے جو شخص اس کی زیارت کے لئے دوڑ کر آئے گا، وہ عزت و رُفت  
سے بہرہ دو رہو گا۔“

وَسَرِيْ سِرِ الْلَّهِ سَارِ بَخْلَقَهُ

فَلَذِبِ جَنَابَى ان اردَتْ مُودَتِى

”اور میرا بھید سر الہی ہے جو ساری مخلوق میں جاری ہے، اس لئے اگر تم کو میری محبت مطلوب  
ہے تو میری بارگاہ میں پناہ لو۔“

وَامْرِي امْرِ اللَّهِ ان قَلْتَ كَنْ فِيْكَنْ

وَكَلِ بَامْرِ اللَّهِ فَاحْكَمْ بِقَدْرَتِى

”او میرا حکم الہی ہے اگر میں لفظ کن کہہ دوں تو وہ ہو جائے گا اور تمام چیز حکم الہی سے ہوتی  
ہے لہذا تم میری قدرت کو حکم مانو۔

وَاصْبَحَتْ بِالْوَادِي الْمَقْدِسِ جَالَسَـا

عَلَىٰ طُورِ سِينِ اَقْدَسِ مَوْتِ بَخْلَعِى

”اور میں وادیٰ مقدس میں بیھار ہتا ہوں اور طور سینا پر اپنی خلعت کے ساتھ جلوہ افروز ہوتا ہوں۔“

وتابت لى الاکوان من کل جانب

فصرت لها اهلا بتصحیح نیتی

”پوری کائنات چہار جانب سے میرے لئے خوشگوار ہو گئی، چنانچہ اپنی تصحیح نیت کی بنیاد پر میں ان تمام چیزوں کا اعلیٰ ہو گیا ہوں۔“

عاینت اسرافیل والملووح والرضاء

و شاهدات انوار الجلال بنظرتی

”میں نے اسرافیل، لوح محفوظ اور رضائے الہی اور انوار خداوندی کا مشاہدہ اپنی آنکھوں سے کیا ہے۔“

و شاهدات ما فوق السموات کلها

کذا العرش والكرسى فی طی قبضتی

”اور آسمانوں کے اوپر کی تمام چیزوں کا میں نے مشاہدہ کیا، اسی طرح عرش و کرسی میرے قبضہ قدرت میں ہے۔“

و کل بلاد اللہ ملکی حقیقة

و اقطابها من تحت حکمی و طاعتی

”اور اللہ تعالیٰ کے سارے ممالک درحقیقت میری ملکیت ہیں اور تمام اقطاب میرے حکم کے تابع ہیں۔“

وجودی سری فی سرسر الحقيقة

و مرتبی فاقت علیٰ کل رتبة

”میرا وجود و حقیقت کے راز میں سرایت کئے ہوئے ہے، اور میرا مرتبہ تمام مرتبوں سے بلند ہے۔“

ومطلع شمس الافق ثم مغیها

و اقطار ارض اللہ فی حال خطوطی

”اور سورج کے طلوع و غروب ہونے کے مقامات اور اللہ تعالیٰ کی زمین کے تمام گوشوں کو چلنے پھرنے کی حالت میں“

اَقْلِبْهَا فِي رَاحْتِي كَلْعَةً

اَطْوُفْ بِهَا جَمْفَاعَلِي طَولَ مَحْتَسِي

”میں ایک کھلونے کی طرح اپنی ہتھیلی میں اللہ پلٹا رہتا ہوں اور ان کو ہر وقت گردش دیتا رہتا ہوں۔“

وَقَطْبَ اَقْطَابِ الْوِجْدَدِ حَقِيقَةً

عَلَى سَارِ الْاَقْطَابِ عَزِيزٌ وَحَرَمَتٌ

”اور میں درحقیقت وجود کے سارے اقطاب کا قطب ہوں اور سارے اقطاب پر میری عزت و حرمت قائم ہے۔“

تَوَسِّلُ بِنَافِي كُلِّ هُولٍ وَشَدَّةٍ اَغْيُثُكَ

فِي الْاَشْيَاءِ طَرَابِهِ مَتَّى

”ہر خوف و دہشت کی حالت میں تم مجھے وسیلہ ہنا تو میں اپنی ہمت سے تمام معاملوں میں تمہاری فریاد رسی کروں گا۔“

اَنَّ اَمْرِيَدِي حَافِظَ مَا يَخَافُهُ

وَاحِرِسْهُ مِنْ كُلِّ شَرِوفَتَهُ

”میں اپنے مرید کی حفاظت ہر اس چیز سے کرتا ہوں جس سے وہ ڈرتا ہے اور تمام شر و فتنہ سے ابے بچاتا ہوں۔“

مَرِيدِي اَذَامًا كَانَ شَرْقًا وَمَغْرِبًا

اَغْشِهُ اَذَامًا صَارَ فِي اَيِّ بَلْدَةٍ

”میر امرید مشرق و مغرب کے جس شہر میں ہو میں اس کی فریاد رسی کرتا ہوں،“

طَبُولِي فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ دَقْتٌ

وَشَاؤُونَ السَّعَادَةَ قَدْ بَدَأْتَى

”آسمان و زمین میں میرے نقارے نکر ہے ہیں اور سعادت کے دستے میرے لئے ظہور

پُنْرِهَارِ ہے ہیں۔“

اَنَّ الْحُسْنَى وَالْمُخْدَعْ مَقَامٍ  
وَالْمَادَمَى عَلَى عَنْقِ الرِّجَالِ

”میں سراپا بھلائی ہوں اگرچہ میرا قیام کو نہزی میں رہتا ہے اور میرے چیر تمام لوگوں کی گرونوں پر ہیں۔

وَرَلَانِي عَلَى الْاقْطَابِ جَمِيعًا  
فَحُكْمَى نَافِذَةِ كُلِّ حَالٍ  
”مجھے اللہ تعالیٰ نے تمام بلند پایہ اولیا پر حاکم بنایا ہے اور میرا ہی حکم ہر حال میں نافذ ہوتا ہے۔“

نَظَرَتِ السَّى بِلَادِ اللَّهِ جَمِيعًا  
كَخَرْدَلَةِ عَلَى حَكْمِ اِتْصَالِي  
”میں اللہ تعالیٰ کی ساری سرز میں پر نظر رکھتا ہوں اور ساری کائنات ایک رائی کے دانے کی طرح میری ماختت ہے۔“

فَلَوْ الْقِيتْ سَرِى فَوْقَ نَارِ  
لَمَاتَتْ وَانْطَفَتْ فِي سَرْحَالِ  
”اگر میں اپناراز آگ پر ڈال دوں تو وہ بجھ جائے۔“

وَلَوْ الْقِيتْ سَرِى فَوْقَ مِيتِ  
لَقَامِ بِقَدْرَةِ الْمَؤْلِى مَشَى لِى  
”اور اگر میں اپناراز کسی مردہ پر ڈال دوں تو وہ قدرت الہی سے کھڑا ہو کر چلنے گئے۔“

وَلَوْ الْقِيتْ سَرِى فِي جَهَالِ  
لَدَكَتْ وَاخْتَفَتْ بَيْنَ الرَّمَالِ  
”اور اگر میں اپناراز پہاڑوں پر ڈال دوں تو ریزہ ریزہ ہو جائیں اور تو وہ ریگ میں چھپ جائیں۔“

وَلَوْ الْقِيتْ سَرِى فِي بَحَارِ  
لَصَارَ الْكُلُّ غُورًا فِي الزَّوَالِ

”اگر میں اپنا راز سمندروں میں ڈال دوں تو وہ سب فنا ہو کر تھہ نشین ہو جائیں۔“

وَمَا مِنْهَا شَهُورٌ أَوْ هَرَرٌ

تَمَرُّو تَقْضِيَ الْأَتْلَى لِى

”جتنے میئنے اور زمانے گذرتے ہیں وہ میرے پاس آتے ہیں۔“

وَتَخْبُرُنِى بِمَا يَاتِى وَيَجْرِى

وَتَعْلَمُنِى لِاقْصَرِ عَنْ جَدَالِى

”اور یہ میئنے اور زمانے اپنے احوال مجھے بتاتے ہیں کہ ان میئنوں اور زمانوں میں کیا ہو رہا ہے اور کیا ہو گا۔“

بِلَادِ اللَّهِ مُلْكِى تَحْتَ حُكْمِى

وَوقْتِى قَبْلِى قَدْ صَفَالِى

”اللہ تعالیٰ کے تمام ممالک میری ملکیت اور میرے حکم کے تابع ہیں اور میرا وقت میری جانب آنے سے پہلے ہی میرے لئے صاف ہو گیا۔“

مَرِيدِى لَا تَخْفُ وَاشِ فَانِى

عَزُومُ قَاتِلٍ عِنْدَ الْفَتَالِ

”اے مرے مرید کسی چغل خور سے نہ ڈراس لئے کہ میں صاحب عزیمت ہوں اور بوقت قتال جنگ کر سکتا ہوں۔“

مَرِيدِى لَا تَخْفُ اللَّهُ رَبِّى

عَطَانِى رَفْعَةُ نَلْتُ الْمَعَالِى

”میرے مرید خوف زدہ مت رہو، میرے رب نے مجھے بلندی عطا کی ہے۔ اس لئے میں نے ساری بلندیاں حاصل کر لی ہیں۔“

مَرِيدِى هُمْ وَطْبٌ وَاشْطَحُ وَغُنٌ

وَأَفْعُلُ مَا تَشَاءُ فَالْأَسْمَعُ عَالِىٌ

”میرے مرید تم خوش رہو، بکو اور گاہ اور جو چاہو کرو کیونکہ میرا نام بلند ہے۔“

وَكَلَ ولَى لَهُ قَدْمٌ وَانِي

عَلَى قَدْمِ النَّبِيِّ بَدْرُ الْكَمَالِ

”ہروی کا ایک مقام ہوتا ہے اور میں مقام نبوی کا بدر کمال (چودھویں رات کا چاند) ہوں۔“

أَنَا الْجِيلِيُّ مَحْيَى الدِّينِ اسْمِي

وَاعْلَامِيْ عَلَى رَؤْسِ الْجَبَالِ

”میرا نامِ حُجَّ الدِّین جیلانی ہے اور میرے جھنڈے پہاڑوں کی چوٹیوں پر ہیں۔“

وَعَبْدُ الْقَادِرِ الْمُشْهُورِ اسْمِي

وَجْدِي صاحبِ العینِ الْكَمَالِ

”اور میرا مشہور نام عبد القادر ہے اور میرے دادا صاحبِ عینِ کمال ہیں۔“

موصوف شیخ عبد القادر جیلانی کی طرف منسوب شدہ ایک اور قصیدہ کے کچھ اشعار یہ ہیں۔

إِنَّ الْرَّهَةَ إِلَيْضَاءَ اِنَّاسَلَرَةَ الرَّضَا

تَجَلَّتْ لِي الْأَنوارُ وَاللهُ اعْطَانِي

”میں سفیدِ موئی اور سدرۃ رضا ہوں، میرے لئے انوار کی جگلی ہوئی اور اللہ تعالیٰ نے مجھے سب کچھ عطا کیا ہے۔“

وَصَلَتْ إِلَى الْعَرْشِ الْمَجِيدِ بِحُضُورِهِ

فَنَادَمْنِي رَبِّيْ حَقِيقَةُ اُنْجَانِي

”میں بارگاہِ الٰہی میں عرش تک ہائج چکا ہوں اور میرا ربِ میرا ہم نشین رہ چکا ہے اور مجھ سے سرگوشی کی ہے۔“

نَظَرَتْ لِعَرْشِ اللهِ وَاللَّوْحِ نَظَرَةً فَلَاحَتْ

لِي الْمَلَكُ وَالرَّبُّ سَمَانِي

”میں نے عرشِ الٰہی اور لوحِ محفوظ کو ایک نظر دیکھا تو میرے لئے ساری ملکیتیں ظاہر ہو گئیں اور رب نے میرا نام رکھا۔“

وَتَوَجَّنِي تَاجُ الْوَصَالِ بِنَظَرَةٍ

وَمَنْ خَلَعَ التَّشْرِيفَ وَالْقَرْبَ أَكْسَانِي

”اس نے مجھے تاج وصال پہنایا اور شرف قربت کا لباس زیب تن کرایا۔“

ولوانیٰ القيت سری بدجلة

لغارت وغیض الماء من سربرهانی

”اور اگر میں اپنا راز دریائے دجلہ میں ڈال دوں تو میرے براہان کے راز کی وجہ سے  
دریائے دجلہ خشک ہو جائے۔“

ولوانیٰ القيت سری علیٰ لظی

لا خمدت النیران من عظم سلطانی

اور اگر میں اپنا بھید بھڑکتے ہوئے شعلے پر ڈال دوں تو میری عظمت سلطان کے باعث آگ  
سرد پڑ جائے۔

ولوانیٰ القيت سری بمیت

لقام باذن اللہ حیا و نادانی

”اگر میں اپنا راز کسی مردہ پر ڈال دوں تو وہ حکم الہی سے زندہ ہو کر مجھے پکارنے لگے۔“

وقفت علیٰ الانجیل حتیٰ شرحتہ

وفسرت توراة و اسطر عبرانی

”میں نے ان جمل پر کام کرنا شروع کیا تو اس کی شرح لکھ ڈالی اور توریت کی تفسیر کی اور عبرانی  
زبان میں بھی لکھتا ہوں۔“

کذا السبعة الالوح جمعاً فهمتها

وبينت آيات الزبور و قرآن

”ای طرح ساقوں الواح کو پوری طرح سمجھتا ہوں اور زبور و قرآن کی آیات کے معانی  
بیان کرتا ہوں۔“

وفکكت رمزًا كانَ عيسى يحلّه

بِهِ كانَ يحيى الموت والرمز سريانی

”میں نے وہ راز کھوں کر حاصل کر لیا جس کے ذریعہ عیسیٰ علیہ السلام مردؤں کو زندہ کرتے  
تھے اور یہ راز سریانی زبان میں تھا۔“

شیخ عبدالقادر جیلانی کے قصائد میں سے ہم نے تھوڑا سا موارد نقش کیا ہے ہم یہ گمان نہیں رکھتے کہ شیخ موصوف نے ایسی احمقانہ اور کفریہ باتیں کہی ہوں گی جو اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ ان کا کہنے والا احمد تھا اور ایسے درجہ پر کہنے کا مدعا تھا جس پر انبياء و مرسليين عليهم السلام بھی نہیں پہنچ سکتے حتیٰ کہ ہمارے نبی سيدنا محمد صلی اللہ علیہ وسلم بھی۔

بعض اشعار میں تو ربوبیت کا دعاویٰ بھی پایا جاتا ہے اور بعض میں کہا گیا ہے کہ شیخ عبدالقادر جیلانی کا حکم اللہ تعالیٰ کے حکم کے برابر ہے۔

یہاں میں بعض اشعار کے ان معانی کی وضاحت کر رہا ہوں، جن معانی و مضامین پر یہ اشعار مشتمل ہیں۔ پہلے شعر میں شیخ جیلانی کی قبر کو کعبہ مشرفہ کے برابر بتالیا گیا ہے اور جب قبر نذور کعبہ ہو تو اس کی زیارت ہی نہیں اس کا طواف بھی جائز ہوا اور ذرہ برابر عقل رکھنے والے پر بھی یہ ختنی نہیں کہ کعبہ کے علاوہ دوسری کسی چیز کا طواف کفر صریح ہے اور تین مسجدوں کے علاوہ (بیت اللہ، مسجد نبوی اور مسجد القصی) کسی اور جگہ کی زیارت کے لئے سفر کرنا بادعت مذموم ہے۔ یہ معلوم ہے کہ قبر نبوی کعبہ کے درجہ میں نہیں پھر کسی غیر کی قبر کا کیا مقام۔ دوسرے شعر میں نعوذ باللہ و دعاویٰ ربوبیت کیا گیا ہے اور اس کا مصرعہ ثانیہ غیر مفید ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے کسی کو اتنا اختیار نہیں دیا کہ وہ کن کہے تو جو چاہے وہ ہو جائے۔

اس منصب کا دعاویٰ نہ کسی نبی و رسول اور نہ مقرب فرشتے کے لئے کیا گیا ہے بلکہ انبياء و مرسليين عليهم السلام جب کسی ضرورت و شدت میں پڑتے تو اللہ واحد سے مدد طلب کرتے۔

ان تمام قصائد میں اسی طرح کا دعاویٰ ربوبیت والوہیت یا فخر و مبارکات، خود پسندی اور گھمنڈ کی باتیں موجود ہیں۔ نہیں کہا جا سکتا کہ یہ باتیں نعمت الہی کی تحدیث ہیں، کیونکہ اللہ رسول اور شیخ عبدالقادر جیلانی پر ان اشعار کے کہنے والے افتراء پر اذ شاعر نے جو دعوے کئے ہیں، ان کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے شیخ نذور کو نہیں نوازا۔

کوئی شک نہیں کہ یہ اشعار صوفیا میں سے زنا و قد کے وضع کردہ ہیں تاکہ یہ مسلمانوں کو اللہ تعالیٰ اور توحید سے پھری کر دوسرے عقائد باطلہ میں گرفتار کر دیں اور انہیں پیروں فقیروں کے پیغمدوں میں پھنسادیں تاکہ لوگ ان کی تعظیم کریں اور ان کی بابت ایسی عقیدت رکھیں جو صرف

اللہ تعالیٰ کے لئے جائز ہے اور اس کا رستانی کا مقصود یہ ہے کہ دنیا میں کچھ ساز و سامان حاصل کر سکیں اور اپنے مریدین کے بیہاں ان کی تعظیم و تقدیم ہو سکے اور مرنے کے بعد بھی ان کی توقیر ہوتی رہے تاکہ لوگوں کو جاہلیت کی بت پرستی کی طرف واپس لے جائیں حالانکہ اللہ تعالیٰ نے اسی بت پرستی کو منانے کے لئے کتابیں نازل کیں۔ انبیاء کرام و مسلمین عظام علیہم السلام کو بھیجا اور سلسلہ جہاد قائم کیا نیز اللہ تعالیٰ نے اس غرض سے کتابیں نازل کیں اور انبیاء بھیجے کہ بندے اللہ تعالیٰ توحید کے معتقد ہوں اور صرف اسی کی عبادت کریں۔

شدائد و مشکلات میں اس کی پناہ ڈھونڈیں، اس کے حکم کی تعلیم کریں اور منوعات سے بچیں۔۔۔ بخدا! یہود و نصاری بھی اس درجے کے کفر تک نہیں پہنچے۔ اللہ تعالیٰ ہم کو اور تمام مسلمانوں کو ایسی باتوں سے عافیت میں رکھے۔ آمین!

### بدعی میلے اور تہوار

بدعی عیدوں، میلیوں اور تہواروں کا بیان شروع کرنے سے پہلے تمن باتوں کو بطور تمہید بیان کر دینا میرے لئے مناسب ہے:

① رسالت محمد یہ سے پہلے دنیا کی حالت

② اللہ تعالیٰ کے قول ”اهدنا الصراط المستقیم“ کا معنی و مطلب، کفار کی مشا بہت اختیار کرنے کی ممانعت اور ان کی مخالفت کا حکم ہے۔

③ متعدد احادیث میں نبی کریم ﷺ یہ پیشین گوئی کہ امت اسلامیہ یہود، نصاری اور جوس کا طور طریقہ اختیار کر لے گی۔

تمہید اول

## بعثت نبوی سے پہلے دنیا کی حالت

اقوام و امم کی تاریخ پر تھوڑی بہت واقفیت رکھنے والے سے بھی یہ مخفی نہیں کہ بعثت نبویہ سے پہلے عرب، فارس، روم، ہندوستان اور جنین بلکہ پورا عالم انتہائی ناگفته بر حالت میں تھا۔ عرب، ہندوستان، جنین اور اکثر ممالک بت پرست تھے، ظلم پھیلا ہوا تھا، شاہان فارس، اپنے کو بشر سے بلند سمجھتے تھے۔ ہناریں رعایا پر ظلم و ستم ڈھانتے اور انسانیت کی اس قدر رذیل کرتے کہ اس کے تصور سے کیجھ پھٹتا ہے، ان کی دینی حالت کی خرابی اس سے بڑھ کر تھی یعنی کہ ان کا مذہب آتش پرستی تھا۔

ظلم و معاشرتی گراوٹ اور شیکوں نیز تادانوں کی کثرت کے معاملہ میں روم کا حال اس سے کم خراب نہیں تھا۔ ان کی دینی حالت یہ تھی کہ بزرگ خویش اپنے کو سمجھی مذہب پر سمجھتے تھے، لیکن مخفی نہیں کہ وہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے لائے ہوئے دین سمجھ رہیں تھے بلکہ ان میں بت پرستی داخل ہو گئی تھی۔ کیونکہ وہ اس بات کے معتقد تھے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام تعالیٰ کے بیٹے ہیں اور حرام کو حلال نیز حلال کو حرام قرار دے لینے میں وہ اپنے احباب و رہبان (دینی پیشواؤں یعنی علماء و مفتیوں) کے مطیع و فرمانبردار تھے۔

یورپ اور دنیا کے دوسرا ممالک کی حالت فارس و روم، ہندوستان اور عرب سے اچھی نہیں تھی، اس پر مستزادیہ کہ عربوں کی کوئی سیاسی حکومت نہ تھی جس کے یہ تابع ہوتے جیسا کہ فارس، روم اور ہندوستان میں تھا۔ یہی وجہ ہے کہ عرب منتشر و متفرق تھے ان میں کوئی سمجھ دین نہیں تھا۔ جو انہیں مربوط و متعدد رکھتا، ان میں بت پرستی پھیلی ہوئی تھی، ہر قبیلہ خود مقامات کی حیثیت رکھتا تھا اور اپنے پڑو سیوں پر حملہ کر کے قتل و غارت سے فخر محسوس کرتا تھا۔ ان لوگوں میں عادات قبیح رائج تھیں، مثلاً شراب نوشی و قمار بازی، بعض لوگوں میں زندہ بچیوں کو دفن کر دینے کا رواج تھا اور جنگ و جدال، لوث کھوٹ بھی پائی جاتی تھی۔

جو احوال امم ہم نے بیان کئے ان سے واضح ہوتا ہے کہ پوری دنیا ایک رسول کی بعثت کی

محتاجِ حقی جو لوگوں کو اللہ واحد کی عبادت کے لئے بلائے اور شرک و کفر سے انہیں پاک کرے اور سلاطین و رؤسائے کلم و ستم دور کرے لوگوں کو عزت بخشنے، لوگوں میں عدل و انصاف اور نظام صالح کی ترویج و اشاعت کرے اور ادب و پاکیزہ اخلاق کے ساتھ لوگوں کی تربیت کرے اور اس دین صحیح کی تعلیم دے جو دنیا اور آخرت میں انہیں خوش نصیب بنائے اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے بندوں کی دادرسی کی اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو تمام لوگوں کی طرف رسول اور رحمت بنا کر بھیجا۔ اس نے اپنے رسول کو اخلاق فاضلہ اور صفات حمیدہ سے آراستہ کیا اور علمی و ظاہری حسی مجرمات سے آپ کی تائید کی تاکہ یہ مجرمات اور اخلاق و اوصاف آپ ﷺ کی نبوت کی صداقت اور رسالت کی صحت پر دلیل و برہان کا کام دیں۔

تمہید دوم

## إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ کا معنی

کفار کی مشابہت سے ممانعت اور کفار کی مخالفت کا حکم

اللہ تعالیٰ نے ہم کو حکم دے رکھا ہے کہ ہم اس سے اپنی نمازوں کی ہر رکعت میں "صراط مستقیم" کی طرف ہدایت طلب کریں۔ اس فرمان خداوندی میں اس بات کی دلیل ہے کہ ہدایت اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے، جیسا کہ ارشادِ الٰہی ہے:

نَكَ لَا تَهِدُنِي مَنْ أَخْبَيْتَ وَلِكُنْ اَرْسَلْتَنِي آپ جس کو چاہیں اسے ہدایت  
لِلَّهِ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ۔ اے رسول ﷺ آپ جس کو چاہیں اسے ہدایت  
نہیں دے سکتے بلکہ اللہ تعالیٰ جسے چاہے ہدایت ہے۔ [القصص، آیہ: ۵۶] دے سکتا ہے۔

① ہدایت دو طرح کی ہے۔۔۔ ایک تو منزل مقصود تک پہنچانا ہے اور توفیق عمل دینا۔ یہ چیزِ اللہ تعالیٰ کے ساتھ مخصوص ہے دوسری منزل مقصود کا راستہ بتا دینا اور ہدایت کی باتیں بیان کر دینا۔۔۔ یہ انبیاء و مرسلین علیہم السلام کا کام ہے اور ان کے بعد علماء بھی یہ کام کرتے ہیں۔۔۔ اس تفصیل سے آیت مذکورہ اور دوسری آیت و انک لتهدی الی صراط مستقیم [سورۃ الشوریٰ آیہ: (۵۲)] (آپ صراطِ مستقیم کی طرف ہدایت کرتے ہیں) کے درمیان تلقین ہو جاتی ہے۔۔۔ ایت میں نہیں سُنی ہدایت کا حقیقی توفیق دینا اور منزل مقصود تک پہنچانا ہے اور دوسری آیت میں مراد ہبڑی و رہنمائی ہے۔

بِدْعَاتُ اُرْأَنَ كَا شَرِيعَى پُوسْتَارِثُم

”صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ“ کا معنی اسلام صحیح ہے جو کی بیشی سے خالی اور ہر بدعت و خرافات سے پاک ہو۔ یہی راستہ اللہ تعالیٰ کی رضا اور پسندیدہ چیز تک پہنچانے کا سب سے بہتر ذریحہ ہے۔ یہی وہ راستہ ہے، جس کی بابت ارشاد اباری تعالیٰ ہے:

**صِرَاطٌ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ**. وہ راستہ جس پر چلنے والوں کو اللہ تعالیٰ نے انعام

[الفاتحة] سے نوازا ہے۔

یعنی نبیوں، صدیقین و شہدا اور صالحین کا راستہ یہ سب باہم بہترین رفیق ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے فرمان ”غَيْرُ الْمَغْضُوبُ عَلَيْهِمْ وَلَا الظَّالِمُونَ“ سے مراد یہ ہے کہ ان لوگوں کے راستے پر چلنے سے اللہ تعالیٰ کی پناہ مانگنی گئی ہے، جن پر اللہ تعالیٰ کا غضب ہوا ہے اور جو گمراہ ہیں۔ ”مغضوب علیہم“ سے وہ لوگ مراد ہیں جو حق بات جانتے ہیں اس کے باوجود اس سے انحراف رکھتے ہیں اور ضالیں سے مراد وہ لوگ ہیں جو علم سے نابلد ہیں اور ضلالت میں سرگشتے۔ وہ حق کا راستہ نہیں پاسکتے۔ اس آیت میں مغضوب علیہم ولا اضلیں کے درمیان ”لا“ لاءِ کریہ ٹاپت کیا ہے کہ یہ غلط راستے دو ہیں ایک یہود کا راستہ (مغضوب علیہم سے مراد یہود ہیں) دوسرا نصاری کا راستہ (الضلیں سے مراد نصاری ہیں)

اہل ایمان کا راستہ حق کے علم و عمل پر مشتمل ہے اور یہود عمل نہیں کرتے اور نصاری علم نہیں رکھتے اسی لئے یہود کے لئے غضب اور نصاری کے لئے ضلالت ہے، کیونکہ جو علم رکھے اور عمل نہ کرے وہ مستحق غضب ہے اس کا معاملہ اس کے بر عکس ہے جو علم نہ رکھے، نصاری کیونکہ کسی قدر معتدل مزاج ہیں لیکن پھر بھی وہ راہ حق تک نہیں پہنچ سکتے کیونکہ وہ حق کے دروازہ سے حق تک پہنچنے کے لئے کوشش نہیں یعنی دروازہ حق اتباع حق ہے اور وہ اتباع حق کرتے نہیں اس لئے گمراہ ہوئے۔

یہود و نصاری دنوں گمراہ اور مور و غضب ہیں، لیکن یہود کا خصوصی وصف غضب ہے۔

جیسا کہ ان کی بابت اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

مَنْ لَعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ [المائدہ: ۶۰]

اور نصاری کا خصوصی وصف ضلالت ہے، جیسا کہ ارشادِ الہی ہے:

قَدْ حَلَّوْ اِمْنٌ قَبْلُ وَأَضْلَلُوا اَكْثِيرًا وَأَضْلَلُوا  
اَخْنُ سَوَآءُ السَّبِيلِ ۝ [الماكہ، آیہ: ۷۷]

پہلے وہ خود گمراہ ہوئے اور بہتوں کو گمراہ کیا  
امام حادی بن سلمہ نے حضرت عذری رض بن حاتم صحابی سے روایت کیا ہے کہ میں نے رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ”غیر المقصوب علیہم“ کا مطلب پوچھا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس سے مراد یہود  
ہیں اور ”ولا انصاریین“ کا مطلب پوچھا تو بتلایا کہ اس سے مراد انصاری ہیں۔

سفیان رض بن عینہ نے اسی طرح روایت کیا ہے اور اس بات کو معنوی طور پر ابن مردویہ  
نے حضرت ابو ذر غفاری رض سے مرفوع اواروایت کیا ہے۔ (تیسیر اعلیٰ القدر مختصر تفسیر ابن کثیر جلد اول)  
ذکورہ بالتفصیل سے یہ معلوم ہوا کہ یہود کے کفر کی جزیہ ہے کہ وہ اپنے علم کے مطابق عمل  
نہیں کرتے۔ وہ حق کا علم رکھتے ہیں مگر حق کی پیر وی قول عمل کے ساتھ نہیں کرتے یا حق کے  
مطابق ان کا قول تو ہوتا ہے مگر عمل اس کے مطابق نہیں ہوتا اور نصاری کے کفر کی جزیہ ہے کہ ان کا  
عمل بغیر علم کے ہوتا ہے۔ وہ شریعت کے حکم کے بغیر طرح طرح کی عباداتیں کرتے ہیں اور اللہ  
تعالیٰ کے متعلق ایسی باتیں کہتے ہیں جن کا علم نہیں رکھتے۔

اسی بنا پر ہمارے اسلاف مثلاً امام سفیان بن عینہ وغیرہ فرماتے ہیں کہ ”ہمارے علماء میں  
سے جو بگڑ جائے اس میں یہود کی مشاہدہ پائی جاتی ہے اور جاہل عابدوں میں سے جو بگڑ جائے  
وہ نصاری کے مشاہدہ ہے۔“

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ بہت سے گمراہ علماء یہیں ہیں جو اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ ہدایت اور  
 واضح باتیں بدعاویت و مکروات کی موجودگی میں چھپاتے ہیں چنانچہ وہ نہ ترک بدعت کی طرف رہنمائی  
کرتے ہیں اور نہ سنت پر عمل کا حکم دیتے ہیں اور نہ امر بالمعروف کرتے ہیں اور نہ نبی عن لمنکر کرتے  
ہیں تا کہ عوام اور حکام کے جذبات مجرور نہ ہو جائیں۔ ان پر اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان صادق آتا ہے :

إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَنَا مِنْ  
الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ  
لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَئِكَ يَأْلِمُهُمْ  
اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَعْلَمُ ۝

[البقرة، آیہ: ۱۵۹] تمام اعنت بمحجنه والی بھی اعنت بمحجنه ہیں۔“

اسی طرح بعض علماء پنے علم کے خلاف کرتے اور جادہ صواب سے مخفف ارباب سیاست کے ہم رکاب ہو کر چلتے ہیں بلکہ یہ علام اللہ و رسول کی شریعت میں حرام شدہ چیزوں کو ارباب سیاست کے لئے اچھا قرار دے دیا کرتے ہیں۔ اس سے بھی بڑی بات یہ ہے کہ یہ علمائے سو حکومت کو خوش کرنے کے لئے لوگوں کی ہمت افزائی گناہ کے کاموں کو کرنے پر کیا کرتے ہیں۔ انہوں نے کافر کیونزم کی تحسین کر دی اور کتنے لوگوں نے عربیانیت بے پرداگی، رقص، بے حیائی اور سودخوری وغیرہ جیسی چیزوں کو خوش آمدید کہا۔ اس قسم کے لوگ ان یہود سے زیادہ مشاہبہ رکھتے ہیں، جن کی بابت مفسرین نے کہا کہ مغضوب عليهم سے یہی مراد ہیں۔ کیونکہ یہ علم کے ذریعہ گمراہ ہوئے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

**مَثَلُ الْذِينَ حَمِلُوا التَّوْرَةَ ثُمَّ لَمْ يَعْمَلُوا هَا كَمَثَلِ الْجِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِسِسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَبُوا بِإِيمَانِ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ۝**

[الجمعة، آیہ: ۵] دیتا ہے۔

امت اسلامیہ کے گمراہ لوگوں میں بہت سے عبادوں ہا لوگ ہیں جو طریق تصوف پر گامز نہیں، مشائخ صوفیا ان کے لئے مبتدعا نہ نمازیں اور اوراد و اذکار ایجاد کئے ہوئے ہیں جن کی موافقت میں اللہ تعالیٰ نے کوئی دلیل نہیں بیٹھی ہے۔

یہ لوگ کتاب و سنت سے اپنی جہالت کے سب نصاری سے زیادہ مشاہبہ رکھتے ہیں، غیر صوفی جاہل عباد کا بھی یہی حال ہے ہماری اس کتاب میں صوفیا کی بعض بدعتات کا تذکرہ آچکا ہے۔

**شیخ الاسلام رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا :**

”صراط مستقیم دل کے اندر پائے جانے والے کچھ بالطفی امور مثلاً عقائد، ارادوں وغیرہ پر مشتمل ہیں اور کچھ ظاہری امور پر بھی مشتمل ہیں مثلاً اقوال و افعال، افعال و اقوال عبادت سے بھی تعلق رکھتے ہیں اور کھانے پینے، نکاح، گھر، اجتماع، افتراق، سفر اقامت اور سواری وغیرہ

جیسے فطری امور اور عادات سے بھی تعلق رکھتے ہیں ان ظاہری و باطنی امور کے مابین ربط و مناسبت کا ہوتا بھی ضروری ہے، دل کے اندر جوشوری با تمنی اور احوال پائے جاتے ہیں وہ کچھ ظاہری امور کے موجب مقتضی ہوتے ہیں اور جو ظاہری اعمال سر انعام پاتے ہیں، وہ قلب میں کچھ شعور و احوال کے موجب دباثت ہوتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے اپنے بندے اور رسول محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو حکمت کے ساتھ مبعوث فرمایا۔ حکمت کا مطلب ہے سنت نبویہ۔ یہ سنت و ستور و لائج عمل ہے جسے اللہ تعالیٰ نے مشروع کیا ہے۔ حکمت میں سے یہ بات بھی ہے کہ ایسے اعمال و اقوال مشروع کئے جائیں جو مغضوب علیہم اور اضالین کے طور و طریق سے مختلف ہوں اور یہ بات بھی حکمت میں سے ہے کہ ظاہری طور طریق میں یہود و نصاریٰ کی مخالفت کا حکم دیا جائے گا۔ اگرچہ اللہ تعالیٰ کی مخلوق میں سے بہت سارے لوگوں کو ظاہری امور کی مخالفت میں کوئی خرابی معلوم نہیں ہوتی مگر اس حکم شرعی کے مختلف وجود ہو سکتے ہیں۔

- ① دو مختلف فرقوں کے درمیان ظاہری طور و طریق کے اشتراک سے دونوں میں ایک ایسی مناسبت و مشابہت پیدا ہو جاتی ہے جو اخلاق و اعمال میں موافقت کی طرف لے جاتی ہیں۔ مثلاً اہل علم کا لباس اختیار کرنے والا اپنی طبیعت میں علماء کے ساتھ تعلق محسوس کرنے لگتا ہے، جنگ باز فوجیوں کا لباس پہننے والا آدمی اپنے مزاج میں فوجی اخلاق کا احساس کرنے لگتا ہے اور طبیعت بھی اسی کی مقتضی ہوا کرتی ہے اگر کوئی رکاوٹ پیدا ہو جائے تو دوسری بات ہے۔
- ② ظاہری طور طریق میں یہود و نصاریٰ کی مخالفت، ان سے ایسی مفارقت و مغایرت کا باعث بنی ہے جو غصب و ضلالت کے اسباب و دواعی کا خاتمه کرتی ہے اور اہل ہدایت والل رضوان کی طرف میلان و روحان پیدا کرتی ہے۔

اپنے کامیاب فوجیوں اور ناکام دشمنوں کے مابین اللہ تعالیٰ نے جو فرق قائم کر رکھا ہے اسے ثابت کر دکھاتی ہے۔ دل جس قدر کامل زندگی والا اور صحیح اسلام سے آشنا ہو گا، یعنی کہ ظاہری نام نہاد مسلمان ہونے کے بجائے معنوی اور حقیقی طور پر مسلمان ہو گا اسی قدر وہ ظاہری اور باطنی طور پر یہود و نصاریٰ کی مفارقت اختیار کرنے میں کامل ہو گا نیز وہ یہود و نصاریٰ کے ان اخلاق

سے دوری اختیار کرے گا جو آج کل مسلمانوں میں موجود ہیں۔

(۳) ظاہری طور و طریق میں یہود و نصاریٰ کے ساتھ اشتراک ظاہری میں مlap اور اختلاط کا باعث ہوتا ہے یہاں تک کہ ہدایت یافہ اور پسندیدہ افراد اور یہود و نصاریٰ جیسے ”مغضوب علیہم ولا الصالیح“ کے درمیان ظاہری تحریر ختم ہو جاتی ہے۔

مذکورہ بالا امور کے علاوہ بھی متعدد حکیمانہ بتیں ہیں جن کی بنا پر یہود و نصاریٰ سے ظاہری باقوی میں بھی مخالفت کا حکم شریعت میں دیا گیا ہے۔

یہود و نصاریٰ کے ظاہری طور و طریق اگر صرف مباح ہوں تو مذکورہ بالا حکم ہے یعنی ان کی مخالفت ہونی چاہیے اور اگر ان کے طور طریق موجب کفر ہوں تو ان کی مشابہت کفر کا ایک شعبہ ہو گی۔ دریں صورت ان کی مخالفت و معاصی کی موافقت ہو گی یہ ایک اصول ہے اسے سمجھنا مناسب ہے۔ واللہ عالم۔

(اقتضاء الصراط المستقيم في مخالفة أصحاب الجحيم للشيخ الاسلام)

### تہبید سوم

## امت مسلمہ یہود و نصاریٰ و مجوہ کا طریقہ اختیار کرے گی

(احادیث کی روشنی میں)

صحیح بخاری و مسلم میں حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

① «لتبین سنن من کان قبلکم شیراً شیراً و ذراعاً ذراعاً حتى لو دخلوا حجر

ضب تبعتموهم قلتا يارسول الله اليهود والنصارى قال فمن؟» ①

① [بخاری ص ۱۵۳۵، رکتاب الاعتصام بباب قول النبي ﷺ لتبین سنن من کان قبلکم۔

(حدیث نمبر ۷۳۲۰) مسلم ج ۴، ص ۲۰۵۴، رکتاب العلم بباب اتباع سنن یہود و النصاری۔

(حدیث نمبر ۲۶۶۹)]

”تم لوگ اپنے سے پہلے لوگوں کی پیروی ① ایک ایک بالشت اور ایک ایک ہاتھ میں کرو گے حتیٰ کہ اگر وہ گوہ کے سوراخ میں داخل ہوئے ہوں گے تو تم بھی ایسا کرو گے۔ ہم نے کہا کہ جن کی پیروی کی جائے گی کیا وہ یہود و نصاری ہیں؟ فرمایا کہ پھر کون؟“

② «عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ مَرْفُوعًا قَالَ لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّىٰ تَأْخُذَ أَمْتَىٰ بِالْحَدِيدِ الْقَرْوَنَ قَبْلَهَا شَبِيرًا بِشِيرٍ وَذِرَاعًا بِذِرَاعٍ فَقَيلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ كَفَارُوسُ وَالرُّومُ قَالَ وَمِنَ النَّاسِ إِلَّا أَوْلَئِكَ۔» ③

”حضرت ابو ہریرہؓ سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قیامت اس وقت تک نہ آئے گی جب تک میری امت اپنے پہلے کی امتوں کی ایک ایک بالشت اور ہاتھ میں پیروی نہ کرنے لگے گی۔ کہا گیا کہ یا رسول اللہ لوگ فارس و روم کی پیروی کرنے لگیں؟ آپ نے فرمایا کہ اس سے ان کے علاوہ اور کون مراد ہو سکتا ہے؟“

④ «عَنْ أَبْنَىٰ عَمْرٍ مَرْفُوعًا قَالَ لِيَا تِينَ عَلَىٰ أَمْتَىٰ مَا أَتَىٰ عَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ حَذَنُوا نَعْلٌ بِالنَّعْلِ حَتَّىٰ إِنْ كَانَ مِنْهُمْ مِنْ أَتَىٰ أَمْهَىٰ عَلَانِيَةً لِكَانَ فِي أَمْتَىٰ مِنْ يَفْعُلُ ذَالِكَ۔» ⑤

① امام ندوی نے کہا کہ سن کے لفظ میں میں اور نون و دنوں کو فتح (زبر) ہے جس کا معنی طریقہ ہے۔ حافظ ابن حجر نے کہا کہ اگر لوگ میں پر فتح پڑھتے ہیں اور ابن حسین نے کہا کہ ہم میں کو ضر (پیش) کے ساتھ پڑھتے ہیں۔ مہلب نے کہا کہ سن پر فتح پڑھنا زیادہ بہتر ہے کیونکہ اس طرح پڑھنے سے اس کا معنی ہاتھ بالشت ہوتا ہے۔ یعنی طور طریقہ ان حجر نے کہا کہ آخری لفظ اس مفہوم سے بھینٹیں ہے۔ قاضی عیاض نے کہا کہ ہاتھ بالشت اور سوراخ میں داخل ہونا یہ سب تمام امور میں یہود و نصاری کی پیروی کی تمشیل ہے۔ نووی نے بھی اسی طرح کہا ہے نیز یہ کہا کہ یہ حدیث رسول اللہ ﷺ کا واضح مجزہ ہے جو بات آپ نے فرمائی تھی وہ واقع ہو گئی۔ حافظ ابن حجر نے کہا کہ نبی ﷺ نے جن باتوں سے ڈرایا تھا ان میں سے اکثر وقوع میں آچکی ہیں اور باقی چیزیں بھی عنقریب واقع ہوں گی۔ ائمہ

② [اصحیح بخاری / ص ۱۵۳۴ کتاب الاعتصام باب قول النبی ﷺ لتبعتن سنن من کان قبلکم (حدیث نمبر ۷۲۱۹)]

③ [رواه الترمذی کتاب الایمان بباب ما جاء فی افتراق هذه الامة / ج ۵، ص ۲۶۱۵] (حدیث نمبر ۲۶۴۱) و قال هذا حدیث حسن غریب وقد روah محمد بن نصر المروزی فی كتاب السنۃ بنحوه مختصرًا و اسناده حسن )

”حضرت ابن عمر رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری امت پر وہ باقی گذریں گی جو بنی اسرائیل پر گذریں۔ یہ پیروی قدم بقدم ہو گی حتیٰ کہ بنو اسرائیل میں سے اگر کوئی شخص علاویہ اپنی ماں سے زنا کئے ہوئے ہوگا تو میری امت میں بھی اس طرح کا آدمی ہوگا۔ اس حدیث کو امام ترمذی نے روایت کیا اور کہا کہ یہ حدیث حسن غریب ہے اور محمد بن نصر المروزی نے بھی اسے اختصار کے ساتھ اس طرح روایت کیا ہے اس کی سند حسن ہے۔“

④ ”عن المستورد بن شداد أن رسول الله صلی الله عليه وسلم قال لا

ترك هذه الأمة شيئاً من سنن الأولين حتى تابه۔“ ①

”حضرت مستورد رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری امت پہلی امتوں کے طور طریق میں کوئی چیز بھی کئے بغیر نہ چھوڑے گی۔“

⑤ ”عن حذيفة انه قال لتبعدن امر من كان قبلكم حذف النعل بالنعل لا تخطئون طريقتهم ولا تحططونكم۔“

”حضرت حذیفہ رض نے کہا کہ تم لوگ اپنے سے پہلے والوں کے امور کی بالضرور قدم بہ قدم پیروی کرو گے نہم لوگ ان کے راستے سے ہٹو گے اور نہ وہ تم سے ہٹیں گے۔“ اس حدیث کو ابو بکر آجری نے کتاب الصنة میں روایت کیا ہے۔

(الايضاح والتبيين لما وقع الاكثرون من مشابهة المشركين للشيخ حمود بن عبدالله التويجري)

● [رواہ طبرانی مجمع الزوائد ج ۱۷ / ص ۲۶۱ / باب فی اتباع سنن من مضی]

## کفار کی مشا بہت کی ممانعت اور ان کی مخالفت کی بابت قرآن و حدیث سے بعض دلائل

① اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَلَئِنْ تَرْضِيَ عَنْكَ الْبَهُودُ وَلَا  
النَّصْرَى حَتَّىٰ تَتَّقَعَ مَلَّتُهُمْ قُلْ  
إِنْ هُدَى اللَّهُ هُوَ الْهُدَىٰ وَلَئِنْ  
اتَّبَعُتْ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ الَّذِي  
جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَالَكَ مِنْ  
اللَّهِ مَنْ وَلَيْ وَلَا نَصِيرٌ ۝

[آل عمران، آیہ: ۱۲] جانب سے آپ کا کوئی ذمہ دار اور مدگار نہ ہو گا۔

آپ غور کریں کہ اللہ تعالیٰ نے خبر میں "ملتهم" اور نبی میں "اہواہ ہم" کے الفاظ کس طرح استعمال کئے ہیں کیونکہ یہود و نصاریٰ اس وقت تک مسلمانوں سے خوش نہیں ہو سکتے جب تک کہ ان کے مذهب و ملت کی مطائق پیروی نہ کی جائے اور یہود و نصاریٰ کی خواہشات کی زیادہ اور کم ہر طرح کی پیروی سے ڈالنا گیا ہے اور یہ معلوم ہے کہ ان کے دین میں سے کسی بھی بات کی متابعت ان کی خواہشات کی متابعت ہے۔

② اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِ  
وَجْهَكَ شَطْرُ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ  
وَإِنَّ لَلَّهَ لَلَّهُ خُلُقٌ مِنْ رَبِّكَ وَمَا اللَّهُ  
بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ۝ وَمِنْ حَيْثُ  
خَرَجْتَ فَوَلِ وَجْهَكَ شَطْرُ  
الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنْتُمْ  
فَوَلُوا وَجْهًا هُكْمُ شَطْرَةٍ لَنَلَا يَكُونُ  
لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ إِلَّا الَّذِينَ  
ظَلَمُوا مِنْهُمْ ۝ [آل عمران، آیہ: ۱۵۰-۱۵۹]

اسلاف میں سے کئی حضرات نے کہا کہ آیت مذکورہ کا معنی یہ ہے کہ تمہارے خلاف یہود کو جنت نہ مل جائے جب کہ تم ان کی موافقت قبلہ کے معاملہ میں کرو یعنی کہ وہ یہ کہنے لگیں کہ مسلمانوں نے قبلہ کے معاملہ میں ہماری موافقت کر رکھی ہے اور عنقریب وہ ہمارے دین کی پیروی کرنے میں ہماری موافقت کرنے لگیں گے۔ لہذا اللہ تعالیٰ نے ان کے قبلہ کی مخالفت کا حکم دے کر ان کی جنت کا خاتمہ کر دیا کیونکہ جنت ہر اس چیز کو کہتے ہیں جس کو دلیل بنایا جائے خواہ وہ دلیل حق ہو یا باطل۔ اور ”الا الذين ظلموا منهم“ سے مراد کفار قریش ہیں، جو تحولی قبلہ کے موقعہ پر یہ کہنے لگے کہ مسلمان ہمارے قبلہ کی طرف لوٹ آئے اور عنقریب وہ ہمارے دین کی طرف بھی لوٹ آئیں گے۔

چنانچہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے بیان کر دیا کہ قبلہ کی تفہیخ و تحولی کی حکمتوں میں سے ایک حکمت یہ بھی ہے کہ معاملہ قبلہ میں کافروں کی مخالفت ان کی طبع باطل کو زیادہ سے زیادہ ختم کر سکے گی اور یہ معلوم ہے کہ مقصد مذکور ہر موافقت و مخالفت میں حاصل ہوا کرتا ہے۔ کیونکہ اگر کفر کی کچھ بھی متابعت کی جائے گی تو جتنی متابعت ہوگی اسی قدر مسلمانوں کے خلاف کفار و یہود کو جنت حاصل ہوگی۔ جیسا کہ معاملہ قبلہ میں یہود کو جنت حاصل ہوئی تھی۔

(۲) اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَلَا تَكُونُوا كَالذِينَ تَفَرَّقُوا  
وَأَخْتَلُفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمْ  
البِّيَانُكَ [آل عمران، آیہ: ۱۰۵]

(مسلمانو!) تم لوگ ان لوگوں کی طرح مت ہو جاؤ جو روشن دلائل آنے کے بعد بھی فرقہ البیان کی آئندگی اور باہم اختلاف رکھنے لگے۔ مذکورہ بالا آیت میں مسلمانوں کو جن لوگوں کا طور و طریق اختیار کرنے سے منع کیا گیا ہے وہ یہود و نصاریٰ ہیں جو ستر سے بھی زیادہ فرقوں میں بٹ گئے تھے۔ اسی حکم قرآنی کی بنا پر نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرقہ بندی و باہم اختلاف کے معاملہ میں ان لوگوں کی پیروی سے روکا اگرچہ بطور پیشین گوئی آپ ﷺ نے یہ صراحت بھی کر دی ہے :

«ستفترق امتي على ثلاث وسبعين فرقة» ①

”میری امت عنقریب تہتر فرقوں میں منقسم ہو جائے گی۔“

① جامع الترمذی ج ۲۰ / رص ۲۰ رکتاب الایمان باب جاه فی افتراق هذه الامة (حدیث نمبر ۲۶۴۰)

یقُولُ کہ ”تم فلاں کی طرح مت ہنو“، کبھی بکھی لفظی یا معنوی طور پر عام مشابہت کی مخالفت پر دلالت کرتا ہے لیکن اگر عموم پر نہ دلالت کرے تو آیت مذکورہ کا مفہوم بہر حال اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ یہود و نصاریٰ اور کفار کی مخالفت کرنی اور ان کی مشابہت چھوڑنی ایک امر م مشروع ہے اور آیت کا مفہوم اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ اگر ہم ان کی مشابہت اختیار کرنے سے ان امور میں دور رہیں گے جن امور میں ان کی مشابہت اختیار کرنے کا قانون ہمارے لئے بنایا گیا ہے تو جن امور میں ان کی مشابہت سے ہم کرو کا گیا ہے ان امور میں ان کی مشابہت سے بدرجہ اولیٰ زیادہ سے زیادہ دور رہیں گے اور یہ مصلحت بہت جلیل القدر ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا  
بِشَكَّ حِجَنَّ لَوْكُووْنَ نَے اپنے دین کو کٹوے کٹوے کر دیا  
أَوْ مُخْلِفُ گُرُوووں میں بُث گئے تمہارا ان سے کوئی بھی  
تَعْلِقٌ نَّهِيْنَ ہے ان کا معاملہ صرف اللہ تعالیٰ کے سپرد  
إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ يَنْبَغِيْهُمْ  
بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ۝

[الانعام ، آیہ: ۱۶۰]

جن کو یہ کر رہے ہیں۔

یہ معلوم ہے کہ کفار نے اپنے دین کو کٹوے کٹوے میں جدا کر دیا اور وہ کئی فرقوں میں بٹے ہوئے رہتے ہیں۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے مذکورہ بالا آیت میں بیان کیا ہے، نیز اللہ تعالیٰ نے یہ بھی فرمایا ہے:

وَمَا تَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ إِلَّا مِنْ  
الْأَلْكَابِ (یہود و نصاریٰ) رُوشن و لائل آنے  
كَبَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبِيْتَةُ ۝

[آلہ کتاب ، آیہ: ۳]

یہود کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَلَيَزِينَ كَيْفِرَأَمْنُهُمْ مَا أَنْزَلَ  
آپ ﷺ کی طرف آپ کے رب کی جانب سے  
الَّيْكَ مِنْ رَبِّكَ طُفِيَّاً وَمُخْفِرًا  
جو چیز نازل کی گئی ہے، اس سے بہت سارے  
یہود کی سرکشی اور کفر میں ضرور اضافہ ہو جائے گا  
اوْرَهُمْ نَے ان کے درمیان بغض و عداوت قیامت  
إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ ۝

[المائدہ ، آیہ: ۶۳]

تمکے لئے ڈال دیا ہے۔

ہے اور اگر کوئی غیر یہودی کسی معاملہ میں ان کی متابعت کرتا ہے تو اس معاملہ میں وہ یہودیوں کی طرح ہے کیونکہ ”آتا مِنْ هَذَا“ یا ”هَذَا مِنْ“ کہنے والے کا مقصود یہ ہوتا ہے کہ میں اسی نوع کا انسان ہوں یا کہ یہ میری طرح کا آدمی ہے اس لیے کہ شخص نوعیت کے ہی اعتبار سے ایک قرار دیے جاسکتے ہیں، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا قول ہے :

بعضکم من بعض۔ ”تمہارا بعض بعض میں سے ہے“  
یعنی تمہارا بعض بعض کے نوع سے ہے۔

نیز رسول اللہ ﷺ کا ارشاد کہ انت منی وانا منک ”یعنی اے علیؑ بن ابی طالب تم مجھ سے ہوا رہ میں تم سے ہوں“ مطلب یہ ہے کہ ہم دونوں ایک دوسرے کے نوع سے ہیں۔

چنانچہ کسی کہنے والے کا یہ قول است من هذا فی شیء کا مطلب یہ ہے کہ میں اس چیز میں کچھ بھی شریک نہیں ہوں بلکہ میں اس کے جملہ امور سے بری اور بیزار ہوں۔

جب اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول ﷺ کو یہود و کفار کے جملہ امور سے بالکل بری و بیزار قرار دیا ہے تو شخص رسول اللہ ﷺ کا حقیقی معنوں میں قیمع اور اطاعت کیش ہو گا وہ بھی ان یہود و کفار سے اسی طرح بیزار و تنفر ہو گا جس طرح کہ رسول اللہ ﷺ ان سے بیزار و تنفر تھے اور جو آدمی ان کفار و مشرکین اور یہود کی جس قدر موافقت کرے گا وہ اسی قدر اپنے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کی مخالفت کا مرتبہ ہو گا۔

الہزادین میں جو شخص ہر اعتبار سے مختلف ہوں گے ان میں سے کسی ایک کی مشابہت دوسرے کی مخالفت کو مستلزم ہو گی۔

## کفار کی مشابہت کی ممانعت اور ان کی مخالفت کے

### سلسلے میں وار و شدہ بعض احادیث

صحیح بخاری میں عبد اللہ بن عربہ بن عمر سے مردی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔

① «مَنْ تَنْسَبَ إِيَّاهُ يَقُولُ فَهُوَ مِنْهُمْ» ①

① [احمد، ج ۲، ص ۵۰، مسنند عبد الله بن عمر، ابو داؤد، ج ۴، ص ۳۱۴، کتاب  
اللباس باب فی لبس الشہرہ (حدیث نمبر ۴۰۳۱)]

جس نے کسی قوم کی مشابہت اختیار کی وہ اسی قوم میں سے ہے۔

ترمذی میں حضرت ابو ہریرہ رض سے مروی ہے:

② «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ غَيْرُوا الشَّيْبَ وَلَا تَشْبُهُوَا بِالْيَهُودِ» ①

”انہوں نے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالم نے فرمایا کہ سفید بالوں کا رنگ خضاب کے ذریعہ تبدیل کر دو اور یہودیوں کی مشابہت نہ اختیار کرو۔“

بڑھاپے کے بالوں کی سفیدی (جو ہمارے سفید کرنے سے نہیں بلکہ قدرتی طور پر ہوتی ہے) کو باقی رکھنے میں جب ہم کو یہود کی مشابہت اختیار کرنے سے منع کیا گیا ہے تو اختیاری چیزوں میں ان کی مشابہت ظاہر ہے کہ بد رجہ اولیٰ منوع ہوگی، اسی بناء پر اختیاری چیزوں میں یہود کی مشابہت حرام ہے، اس کے بخلاف غیر اختیاری امور میں حرام نہیں بلکہ وہ مکروہ ہے۔

③ «عَنْ أَبْنَى عَمْرٍ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَالِفُوا الْمُشْرِكِينَ أَحْفُوا الشَّوَارِبَ وَأَغْفُوا اللَّخِيَّ» ②

”حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مشرکین کی مخالفت کرو، موچھیں خوب اچھی طرح تراش ڈالو اور داڑھیوں کو چھوڑ رکھو۔“

ذکورہ بالا حدیث میں مشرکین کی مخالفت کا حکم مطلق دیا گیا ہے اور جملہ ثانیہ پہلے جملہ کا بدل ہے۔

④ «عَنْ شَدَادِ بْنِ أَوْسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَالِفُوا الْيَهُودَ فَإِنْهُمْ لَا يُصْلُوُنَ فِي نِعَالِهِمْ وَلَا فِي خَفَافِهِمْ» ③

”حضرت شداد بن اوس رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسالم نے فرمایا کہ یہود کی

① الترمذی ج ۴ / ص ۲۳۲، کتاب اللباس باب فی الخضاب (حدیث نمبر ۱۷۵۳)

رواه الترمذی وقال حدیث حسن صحيح [

② [بخاری، ص ۱۲۶۰ کتاب اللباس باب تقليم الاظافر (حدیث نمبر ۵۸۹۲) مسلم، ج ۱ ص ۲۲۲، کتاب الطهارة باب خصال الفطرة۔] باب خصال الفطرة حدیث نمبر ۲۰۷۔

③ [رواه ابو داؤد، ج ۱ / ص ۴۲۷ کتاب الصلوة باب الصلاة في النعول (حدیث نمبر ۶۵۲)]

مدعات اور آن کا شرعی پوشاہم

مخالفت کرو کیونکہ وہ لوگ جوتے اور موزے پہن کر نماز نہیں پڑھتے تم جوتے اور موزے پہن کر نماز پڑھو۔“

ذکورہ بالا حدیث میں یہود کی مخالفت کرتے ہوئے مسلمانوں کو جوتے اور موزے پہن کر نماز پڑھنے کو کہا گیا ہے حالانکہ یہود کا جوتے نکال کر نماز پڑھنا اس فرمان خداوندی سے مانع نہ ہے کہ:

فاخل علیک انک بالوادی المقدس طوی۔ [ط، آیہ: ۱۲]

”اے موی اللہ تعالیٰ! آپ جوتے نکال دیجئے کیونکہ آپ طوی کی وادی مقدس میں ہیں۔“

⑤ «عن عمرو بن العاص رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم

فصل ما بين صيامنا وصيام أهل الكتاب، أكلة السحر۔ ①

”حضرت عمرو بن العاص رضي الله عنه سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہم مسلمان اور

اہل کتاب (یہود و نصاری) کے روزوں میں حرجی کھانے کا فرق ہے۔“

یعنی کہ مسلمان حرجی کھاتے ہیں اور اہل کتاب نہیں کھاتے۔

ذکورہ بالا حدیث اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ اہل کتاب (یہود و نصاری) اور مسلمانوں کی عبادتوں میں فرق قائم رکھنا شارع کا مقصود ہے اور اس بات کی صراحت امام ابو داؤد کی روایت کردہ اس حدیث میں بھی کی گئی ہے کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ علیہ وسلم نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ دین اسلام دوسرے مذاہب کے مقابل غالب رہے گا جب تک کہ روزہ افطار کرنے میں لوگ جلدی کریں گے یعنی کہ سورج ڈوبتے ہی فوراً افطار کر لیں گے۔ کیونکہ یہود و نصاری تاخیر کر کے افطار کرتے ہیں۔

ذکورہ بالا حدیث میں اس بات کی نص ہے کہ دین اسلام کو حاصل ہونے والا جو غلبہ افطار میں جلدی کرنے کے سبب ہو گا اس کا اصل باعث یہود و نصاری کی مخالفت ہے۔

جب یہود و نصاری کی مخالفت غلبہ دین کا سبب ہے اور رسولوں کی بعثت کا مقصود صرف یہ ہے کہ اللہ کا دین دوسرے ادیان پر غالب ہو تو اس سے لازم آیا کہ یہود و نصاری کی مخالفت بعثت انبیاء کے عظیم ترین مقاصد میں سے ہے۔

● صحیح سلم، ج ۲ / ص ۷۷۱، کتاب الصیام، باب فضل السحور و تکید استحببله، حدیث نمبر ۹۶۔

⑥ (عن ابی ایوب الانصاری رضی اللہ عنہ ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال لا تزال امتی بخیر او قال علی الفطرة مالم یُوَجِّهُوا المَغْرِبُ الی ان تشتبك النجوم۔) ①

”حضرت ابوالیوب رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری امت بخیر و عافیت رہے گی یا کہ دین فطرت پر قائم رہے گی جب تک کہ میری امت کے لوگ نماز مغرب کو ستاروں کے روشن ہو جانے تک موخر کے پڑھنے نہ لگیں۔“

⑦ (عن حماد عن ثابت عن انس رضی اللہ عنہ ان اليهود كانوا اذا حاضرت المرأة فيهم لم يواكلوها ولم يجامعوها في البيوت فسأل اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم فنزل الله عزوجل ويسئلونك عن المحيض الى اخر الآية فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم اصنعوا كل شيء الا النكاح فبلغ ذلك اليهود فقالوا اما يريد هذا الرجل ان يدع من امرنا شيئاً الا خالفنا فيه ف جاء اسید بن حضير و عباد بن بشير فقالا يا رسول الله ، ان اليهود يقولون كذا و كذا افلانجا معهن؟ فتغير وجه رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى ظننا ان قد وجد عليهم ما فخر جاؤ واستقبلهما هدية من ابن الى النبي صلى الله عليه وسلم فارسل في آثارهما فسقا هما فعَرَفَا انه لم يجد عليهمـ) ②

”حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ یہودیوں کے یہاں جب عورت حاکم ہوتی تھی تو یہ لوگ نہ اس کے ساتھ کھاتے تھے نہ گھروں میں انہیں اپنے ساتھ رہنے دیتے تھے۔ چنانچہ صحابہ کرام ﷺ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس سلسلے میں مسئلہ پوچھا تو اللہ تعالیٰ نے یسأّلونک عن المحيض والی آیت نازل کی یعنی کہ بحالت حیض عورتوں سے جماع نہ کرو اس آیت کی روشنی میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ وٹی کے علاوہ حائضہ عورتوں کے ساتھ سب کچھ کر سکتے ہو۔ یہ خبر جب

① [ابو داؤد، ج ۱، ص ۲۹۱ کتاب الصلاة باب في وقت المغرب (حدیث نمبر ۴۱۸)]

② [رواه مسلم، ج ۱، ص ۲۴۶، کتب الحیض بل جوان غسل الحالض راس زوجها (حدیث نمبر ۳۰۲)]

یہود کو پہنچ تو انہوں نے کہا کہ یہ شخص (رسول اللہ ﷺ) ہمارے دین کی کوئی چیز ایسی نہیں چھوڑے گا جس کی مخالفت نہ کرے۔ اس کے بعد حضرت اسید بن حفیر اور عباد بن بشیر انصاری آئے اور انہوں نے عرض کیا یا رسول اللہ یہود ایسی ایسی باتیں کہتے ہیں تو ان کی مخالفت میں ہم حافظہ عورتوں سے جماع بھی کیوں نہ کیا کریں۔ اس بات کو سن کر نبی کریم ﷺ کا چہرہ مبارک متغیر ہو گیا حتیٰ کہ ہم حاضرین نے سمجھا کہ آپ ان دونوں پر خفا ہو گئے اتنے میں وہ دونوں چلے گئے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں دو دھ کا ہدایہ آیا آپ ﷺ نے دونوں حضرات کو بلا یا اور یہ دو دھ انہیں پلایا اس سے ان دونوں نے سمجھا کہ آپ ان پر خفائنیں ہوئے۔“

ذکورہ بالا حدیث اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو بکثرت یہود کی مخالفت کرنے کا حکم دیا تھا بلکہ عام امور میں آپ ﷺ یہود کی مخالفت ہی کیا کرتے تھے حتیٰ کہ یہود بول اٹھے کہ یہ شخص ہماری ہربات میں مخالفت ہی کرنا چاہتا ہے۔

⑧ کفار کی مشابہت کے خوف سے ان کے مخصوص اوقات میں نماز پڑھنے کی ممانعت کی

گئی ہے۔

چنانچہ حضرت ابو امامہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ مشہور صحابی حضرت عمر و بن عنبہ رض نے کہا کہ میں ایام جالمیت میں یہ سمجھا کرتا تھا کہ لوگ گمراہی میں بتلا ہیں اور وہ کسی دین و مذہب پر نہیں ہیں کیونکہ یہ بتوں کی پوچا کرتے ہیں۔ میں نے سنا کہ مکہ مکرمہ میں ایک آدمی خبریں دیا کرتے ہیں۔ چنانچہ اپنی سواری پر بیٹھ کر میں اس آدمی کے پاس آیا تو معلوم ہوا کہ آپ ﷺ رسول اللہ ﷺ ہیں اور روپوش رہا کرتے ہیں۔ آپ پر آپ کی قوم کے لوگ جرات سے کام لیتے ہیں، میں آپ سے ملا اور میں نے آپ ﷺ سے پوچھا تو آپ نے فرمایا کہ میں نبی ہوں۔ میں نے کہا نبی کیا ہوتا ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے انہار رسول بنا کر بھیجا ہے۔ میں نے کہا کہ کن باتوں کا رسول بنا کر اللہ تعالیٰ نے آپ کو بھیجا ہے؟ آپ نے فرمایا کہ صدر حجی اور بت شکنی اور تو حید کے ساتھ۔ میں نے کہا کہ آپ ﷺ کے اس مذہب پر کون کون لوگ ہیں؟ آپ نے فرمایا ایک غلام اور ایک آزاد یعنی کہ حضرت ابو بکر صدیق اور حضرت بالا جبشی رضی اللہ عنہما میں نے کہا کہ میں بھی آپ کا مقنع بنتا ہوں۔ آپ نے فرمایا کہ تم آج ایسا نہ کر

سکوئے تم میرا اور میری قوم کا حال کیا دیکھئیں رہے ہو؟ تم اس وقت اپنے گھر جاؤ۔ تم جب یہ سننا کہ مجھے غلبہ حاصل ہو گیا ہے تو میرے پاس آنا چنانچہ میں اپنے گھر چلا گیا پھر میں نے سنا کہ آپ مدینہ منورہ آگئے۔ میں آپ کی خبر لیا کرتا تھا اور لوگوں سے پوچھا کرتا تھا، یہاں تک کہ کچھ لوگ مدینہ منورہ سے ہمارے یہاں آئے ان سے میں نے آپ کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے کہا کہ آپ ﷺ کی طرف لوگ جلدی جلدی مائل ہو رہے ہیں یعنی کہ بکثرت مسلمان ہو رہے ہیں۔ ان کی قوم نے انہیں قتل کرنا چاہا مگر نہ کر سکے۔ چنانچہ میں (عمرو بن عنبہ) مدینہ آیا اور میں نے آپ کے پاس جا کر پوچھا کہ آپ ﷺ مجھے پہچانتے ہیں؟ آپ نے فرمایا ہاں تم مجھے سے مکہ کفر مہ میں ملے تھے۔ میں نے کہا یا رسول اللہ آپ مجھے وہ باتیں بتلادیجھے جو اللہ تعالیٰ نے آپ کو سکھلا رکھی ہیں اور مجھے ان کی واقفیت نہیں ہے۔ آپ مجھے نماز کی بابت بتلائیے۔ آپ نے فرمایا کہ فجر کی نماز پڑھو پھر نماز طلوع آفتاب تک بلکہ آفتاب کے بلند ہونے تک مت پڑھو کیونکہ سورج شیطان کے دوسینگوں کے درمیان طلوع ہوتا ہے اور اس وقت کفار سورج کو سجدہ کرتے ہیں، تم سورج بلند ہونے پر نماز پڑھو کیونکہ نماز در بار الہی میں پیش ہو گی اور اس وقت رحمت کے فرشتے آتے ہیں یہاں تک کہ ساپنے نیزے سے کم ہو جائے یعنی دو پھر ہو جائے تو تم نماز سے باز رہو کیونکہ اس وقت جہنم پھر کامی جاتی ہے پھر جب سایہ یوٹ آئے تو تم نماز پڑھو پھر عصر کے وقت عصر کی نماز پڑھو اس کے بعد غروب آفتاب تک نماز سے باز رہو کیونکہ سورج شیطان کے دوسینگوں کے درمیان غروب ہوتا ہے اور اس وقت کفار سورج کو سجدہ کرتے ہیں۔

الحمد لله (رواہ مسلم فی صحیح)

⑨ شریعت نے ستوں، اوقات اور کیفیات نیز شکل و صورت میں مشاہد کا خاتمہ کیا ہے۔

یہ حدیث مذکورہ بالاعنوan سے تعلق رکھتی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب کسی لکڑی یا ستوں کی طرف رخ کر کے نماز پڑھتے تھے تو اس لکڑی یا ستوں کو اپنے دانے یا بائیں ابرو کی ستر رکھتے تھے بالکل اس کے سامنے نہیں رہتے تھے۔

ای بناپا آپ نے ایسی چیزوں کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنے کی بالکلی ممانعت فرمائی ہے، جن کی عبادت کی جاتی ہے خواہ نمازی کا مقصود اس چیز کی عبادت نہ ہو۔ اسی وجہ سے آپ ﷺ نے

کسی آدمی کے سامنے سجدہ کرنے سے منع کیا اگرچہ سجدہ کرنے والے کا ارادہ شخص مذکور کو سجدہ کرنانہ ہو کیونکہ اس میں غیر اللہ کو سجدہ کرنے کی مشابہت پائی جاتی ہے۔

لہذا تم غور کرو کہ شریعت نے ستوں اور اوقات کے معاملہ میں غیروں کی مشابہت کا کس طرح خاتمه کیا ہے؟ جس طرح اس قبلہ کی طرف رخ کر کے مسلمانوں کو نماز پڑھنی منوع ہے جس کی طرف رخ کر کے غیر مسلم نماز پڑھا کرتے ہیں۔ اسی طرح ایسی چیزوں کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنے سے مسلمانوں کو رد کا گیا ہے جن کی وجہ سے غیر مسلم نماز پڑھتے ہیں، بلکہ اخیر والی بات زیادہ فاسد ہے کیونکہ قبلہ ایک شرعی معاملہ ہے جو انہیاً کے کرام علیہم الصلاۃ والسلام کی شریعتوں کے بدلتے سے بدلت جایا کرتا ہے۔ لیکن غیر اللہ کے لئے سجدہ و عبادت دین میں ایسی حرام چیز ہے جس کی حرمت پر اللہ تعالیٰ کے سارے رسول متفق ہیں، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

وَأَسْأَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ  
رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِنْ دُونِ الرَّحْمَنِ  
(الله واحد) كے علاوہ کچھ دوسرے معبود بھی بنا  
إِلَهَةٌ يُعْبَدُونَ ۝

[الزخرف ، آیہ: ۳۵] رکھے ہیں جن کی پوجا اور عبادت کی جائے۔“

اگر آپ نے ہماری پیش کردہ مذکورہ بالا تینوں تہمیدیں اور کتاب و سنت سے نقل کردہ دونج دلیلیں پڑھ لیں یا سن لیں جو کفار کی مشابہت اختیار کرنے سے روکتی ہیں اور ان کی مخالفت کا حکم دیتی ہیں اور آپ نے یہ بات بھی جان لی ہے کہ تہمید دوم میں یہود و نصاری اور ان کے مشابہ علماء و عباد کو مخصوص علیہم والصلی اللہ علیہم وآلہ وسلم بتایا گیا ہے، اور اگر آپ نے تہمید سوم میں ہماری بیان کردہ ان احادیث کو سمجھ لیا ہے (جن میں نبی کریم ﷺ نے پیش کوئی کی ہے کہ میری امت عنقریب اپنے پہلے والی امتوں کی پیروی کرے گی تاکہ امت مسلمہ اس طرح کی غلط کاری میں پڑنے سے ہوشیار رہے تو اب آپ کو حسب ذیل بات بھی جان لیں چاہیے:

امت اسلامیہ کے لوگوں نے کو بیش و نذر یہ جناب محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذرانے سے کوئی فائدہ نہیں اٹھایا جیسا کہ انہوں نے کفار کی مخالفت اور ان کی مشابہت کے سلسلے میں کتاب و سنت کے حکم کی تعمیل نہیں کی۔ اسی وجہ سے یہ امت یا اس کے اکثر افراد ان خرابیوں میں

پڑ گئے جن کی بابت رسول اللہ ﷺ نے پیشین گوئی کی تھی کہ میری امت اپنے پہلے لوگوں کی پیروی قدم بقدم کرے گی۔ میرا مطلب یہ ہے کہ اکثر مسلمانوں نے بہت سارے امور و احوال میں کفار و ملاحدہ کی تقیید کر رکھی ہے۔ اگر میں یہ شمار کرنا شروع کر دوں کہ مسلمانوں نے یہود و نصاریٰ اور مجوہوں کی کتنی باتوں میں مشاہدہ اختیار کر رکھی ہے تو ایک صخیم دفتر چاہیے مگر چونکہ میری اس کتاب کا موضوع ”بدھات“ ہے اس لئے میں اسی پر اکتفا کرتا ہوں اور اب اہل بدھت کے بعدی میلیوں اور عیدوں کا میں ذکر کر رہا ہوں، جن کو ان لوگوں نے غیر مسلموں کی مشاہدہ میں ایجاد کر رکھا ہے۔

### عید میلاد

حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی ولادت کے دن نصاریٰ مجلس رچاتے ہیں اور اظہار مسرت و فرحت کرتے ہیں، دفاتر و کاروبار بند رکھتے ہیں، ایک دوسرے کو مبارکباد دیتے اور اپنے دینی شعائر کا مظاہرہ کرتے ہیں، بہت سے جاہل مسلمان اور رباب اس معاملہ میں نصاریٰ کی تقیید کرتے اور ان کی مشاہدہ اختیار کرتے ہیں۔

اس تہوار کے موقعہ پر بہت سے مسلمانوں کا یہ کام ہے کہ وہ سرکاری دفاتر اور کمپنیوں کو بند رکھتے ہیں اور بعض بڑے بڑے مسلم تاجر بھی اس کی تعظیم و احترام میں بھی کچھ کرتے ہیں، اپنے عیسائی دوستوں کی اس دن زیارت کرتے ہیں، انہیں مبارک باد پیش کرتے ہیں، اگر دور ہوتے ہیں تو تہنیت کے کارڈ بھیجتے جاتے ہیں۔ امر اوسلاطین ان حکومتوں کو تہنیتی ٹیکلی گرام بھیجتے ہیں جن کو وہ نصرانی المذہب سمجھتے ہیں۔ بعض جاہل مسلمان اس دن روشنی کرتے اور طرح طرح کے کھانوں کی دعویٰ کرتے ہیں۔ اگر نصاریٰ اس طرح کی باتیں کریں تو خیروہ جانیں مگر مسلمانوں کے لئے جائز نہیں کہ اس دن کو اہمیت دیں اور کفر کے شعائر کا مظاہرہ کریں۔ اسی طرح اس دن مبارکباد دینا، دعوت طعام کرنا، ان کے تحفون کو قبول کرنا اور ان کی زیارت جائز نہیں۔

شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے اس سلسلے میں جو کچھ فرمایا ہے، وہ ملاحظہ ہو۔

عید میلاد مسیح کی مناسبت سے بہت سے لوگ موسیم سرما میں ۲۵ دسمبر کو تہوار مناتے ہیں اور یہ گمان کرتے ہیں کہ اس دن حضرت عیسیٰ علیہ السلام پیدا ہوئے تھے، اس دن جتنے غلط کام ہوتے

ہیں مثلاً آگ روشن کرنا، کھانوں کی دعوت، چراغاں وغیرہ سب نصاریٰ کے دین کی باتیں ہیں ان کی کوئی اصل دین اسلام میں نہیں ہے۔ یہی حال فارسیوں کے تھواروں کا ہے۔ مثلاً عید نو روز اور عید مہر جان نیز یہودیوں کے تھواڑ اور دوسرے کفار، عجیبوں اور دیہاتیوں کے عام تھواڑ کا یہی حال ہے، ان کا شرعی حکم یہ ہے کہنا جائز ہیں۔

جس طرح غیر مسلموں کی مشابہت تھواڑوں کے معاملہ میں نہیں ہونی چاہیے اسی طرح اس معاملہ میں غیر مسلموں کی مشابہت کرنے والے مسلمان کی مدد نہ کی جائے بلکہ اس سے منع کیا جائے اور جو آدمی ان تھواڑوں کی مناسبت سے دعوت طعام دے تو ایسی دعوت کا قبول کرنا ضروری نہیں۔ جو آدمی اس طرح کے تھواڑوں کی مناسبت سے مسلمانوں کو تحفے دے انہیں قبول نہ کیا جائے، خصوصاً ایسی حالت میں کہ اس تحفے سے ان کی مشابہت اختیار کرنے میں مدد ملے مثلاً عید میلاد عیسیٰ کے موقع پر شمع کے تحفے، یا نصاریٰ کے روزوں کے اداخیں چھوٹے جعراۃ نامی تھواڑوں کو اندزوں، دودھ اور بکریوں کے تحائف وغیرہ۔

اسی طرح اس عید کی مناسبت سے ایک مسلمان دوسرے مسلمان کو ہدیٰ بھی نہ دے خصوصاً جبکہ اس سے نصاریٰ کی تقلید و مشابہت کو تقویت لے اور اس دن وہ لباس اور کھانے بھی مسلمان نہ فروخت کریں جن سے مسلمان نصاریٰ کی مشابہت اختیار کرنے میں مدد لیتے ہیں، اس لئے کہ ایسا کرنے میں گناہ کے کاموں کی احانت ہوتی ہے۔ (اقضاء الصراط المستقیم)

## عید نوروز

یہ عید ہر سال اول برج حمل میں فصل ریبیع کے ابتدائی زمانے میں آتی ہے۔ یہ آتش پرست فارسی مجوہیوں کی عید ہے، ایران میں فارسی لوگ ہمیشہ اس تھواڑ کو مناتے آئے ہیں، اس دن کا اہتمام اور اس دن خوشی منانا صرف فارسیوں پر موقوف نہیں بلکہ بہت سے مدعاں اسلام بھی یہ کام کرتے ہیں، خصوصاً سلاطین، وزراء، تاجرین، اعیان، اسکولوں، کالجوں اور یونیورسٹیوں کے ذمہ دار لوگ اس دن یہ لوگ، خوشی، مسرت، سرور، لطف انگیز مجالس، آرائش زیبائش اور ایک دوسرے کو مبارک باد دینے کا ایسا مظاہرہ کرتے ہیں جو بیان سے باہر ہے، یہاں کی اکثریت کو تم دیکھو گے کہ عید الفطر و عید الاضحیٰ کا اتنا اہتمام نہیں کرتی جتنی اس مجوہی فارسی

عید کا اہتمام کرتی ہے حالانکہ یہ کفر اور آرائش پرستوں کا شعار ہے۔ اس عید کی محفوظوں میں مسلمانوں کو شریک ہونا جائز نہیں اور نہ فارسیوں کو اس موقع پر پیام مبارک دینا درست ہے۔ لیکن افسوس کہ میں نے کسی سنی یا شیعہ مسلمان کو اس عید پر تکمیر کرتے نہ دیکھا تھا اور نہ اس گمراہ عید کے اہتمام کے باطل ہونے کی طرف لوگوں کی رہبری کرتے ہوئے پایا کہ لوگوں کے سامنے یہ بیان کرے کہ یہ تہوار مسلمانوں کا تہوار نہیں ہے بلکہ اسلام صرف دو عیدوں کا قائل ہے، ایک عید الفطر دوسری عید الاضحیٰ۔ حضرت انس بن مالک رض نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ مدینہ منورہ تشریف لائے تو اہل مدینہ کے یہاں دو دن مقرر ہوتے تھے جن میں وہ کھیل کو دیکھا کرتے تھے یعنی کہ عید و تہوار مناتے تھے۔ ان کو دیکھ کر آپ نے فرمایا کہ ان دونوں تہواروں کے بدله اللہ تعالیٰ نے تمہیں ان سے بہتر دو عید یہ عید الفطر اور عید الاضحیٰ دے دی ہیں۔

لہذا ان دونوں شرعی عیدوں کے علاوہ دوسری عید یہ بدعوت گراہی مانی جائیں گی۔ کسی مسلمان کے لئے جائز نہیں کہ ان دونوں عیدوں کے علاوہ تیسرا عید کا اعتقاد رکھئے اور اس موقع پر محفل رچائے اور ایک دوسرے کو مبارک باد دے۔

### عید غدر برمخ

شیعہ ۱۸ ذی الحجه کو عید غدر برمخ کا اہتمام کرتے ہیں۔ اس تاریخ میں رسول اللہ ﷺ نے جنتہ الوداع سے واپسی کے موقع پر بمقام ”غدر برمخ“ خطبہ دیا تھا۔ ان شیعوں کا گمان ہے کہ اس موقع پر رسول اللہ ﷺ نے ”نص جلی“ ( واضح فرمان ) کے ذریعہ حضرت علی بن ابی طالب رض کو خلافت کا ولی عہد بنایا تھا اور یہ کام آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے حضرت علیؑ کے لئے فرش بچھا کر بٹھانے کے بعد کیا تھا اور آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلم نے اپنے خطبہ میں فرمایا تھا :

➊ «من كنت مولاه فعلی مولاہ»

”میں جس کا مولیٰ ہوں اس کے مولیٰ علی بھی ہوں گے۔“

چنانچہ ان شیعوں کا دعویٰ ہے کہ یہ فرمان نبوی حضرت علی صلی اللہ علیہ و آله و سلم کو خلیفہ قرار دینے پر ”نص جلی“ ہے اور حضرت ابو بکر و عمر نے تمام صحابہ رض نے حضرت علی صلی اللہ علیہ و آله و سلم کا حق خلافت غصب کر لیا جن کو رسول اللہ ﷺ اپنا وصی بنا کر گئے تھے، یہ لوگ عام صحابہ کو فاسق و کافر کہتے ہیں صرف چند افراد کو اس سے مستثنیٰ کرتے ہیں۔

❶ [العلل المتناهية ج ۱ / ص ۲۲۳، (حدیث نمبر ۳۵۶)]

عام صحابہ کرام ﷺ سے بعض رکھنے اور بزعم خویش حضرت علیؓ اور اہل بیت سے محبت رکھنے کے سبب یہ لوگ اس دن کا خاص اهتمام کرتے ہیں اور طرح طرح کی فرحت و صرفت ظاہر کرتے ہیں۔ رنگ برلنگے کھانے تیار کرتے ہیں۔ دفاتر اور دکانیں بند رکھتے ہیں۔ تقریباً یہیں کرتے اور مقالات و محاضرات ماتم کی مجلسوں میں اس طرح پیش کرتے ہیں جن کے بیان سے مصنف کتاب عاجز ہے۔

جس کو ذرہ برا بر بھی علم ہے اس پر یہ مخفی نہیں کہ یہ تو ایجاد عید ہے، دین میں اس کی کوئی اصل نہیں اور نہ سید المرسلین ﷺ کی شریعت میں اس کی کوئی سند ہے، نہ تو قرآن مجید میں اس کا ذکر ہے نہ حدیث و سنت میں، نہ یہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے ثابت ہے نہ اہل بیت مطہرین رضی اللہ عنہم سے۔ کیونکہ ان حضرات نے اس دن عید نہیں منانی نہ اس دن کا اہتمام کیا۔ دین اسلام میں تو صرف دو عید ہیں۔ عید الفطر اور عید الاضحی۔

اس عید میں ضلالت و گناہ کی بہت ساری باتیں ہوتی ہیں۔

ایک یہ کہ یہ ایجاد شدہ بدعت ہے اور ہر بدعت ضلالت ہے اور ہر ضلالت جہنم میں لے جانے والی چیز ہے۔

دوسری یہ کہ صحابہ ﷺ سے بعض رکھا جاتا ہے اور ان کی اہانت کی جاتی ہے انہیں گالی دی جاتی اور ان کی بکھیر کی جاتی ہے نیزان کی طرف جور و ظلم اور غصب و حق تلفی منسوب کی جاتی ہے۔ مسلمان اور کفار میں سے خواص و عوام سمجھی لوگ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی پاکیزہ سیرت اور ظاہر و باہر دیانت داری وعدالت سے واقف ہیں۔ ان کے اوصاف حمیدہ سے دفاتر بھرے پڑے ہیں اور اس کا اقرار و اعتراف تمام اکابر اور اصحاب غرچھوٹے بڑے سمجھی لوگ کرتے ہیں۔

یہ صحابہ کرام ﷺ وہ لوگ ہیں جن کی تعریف اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید کی متعدد آیتوں میں کی ہے۔ ① ان صحابہ کرام ﷺ کی شاخوائی اللہ تعالیٰ کے رسول کریم ﷺ نے بھی کی ہے۔ شیعوں کے

(۱) ان آیتوں میں سے ایک آیت یہ ہے:

وَالَّذِينَ امْنُوا وَهَاجَرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِينَ اؤْوا وَنَصَرُوا اولَئِكَ هُمُ الْمُوْمِنُونَ حَفَا  
لَهُمْ مَغْفِرَةً وَرَزْقًا كَرِيمًا وَالَّذِينَ امْنُوا مِنْ بَعْدِ هَاجَرَوْا وَجَاهُوا مَعَكُمْ فَأُولَئِكَ مِنْكُمْ وَأُولُو  
الْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِعِصْمٍ فِي كِتَابِ اللهِ أَنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (الأنفال، آیہ ۷۵-۷۷)  
”جو لوگ ایمان لائے اور جنہوں نے بھرت کی اور اللہ تعالیٰ کی رہا میں جہاد کیا اور (باقی اگلے صفحہ پر)

علاوه تمام مسلم وغیر مسلم عقائد و دین کے اجماع کے مطابق صحابہ کرام ﷺ صداقت و دیانت، امانت، حق و عدل اور رحمت کی مثال تھے۔

ان صفات کریمہ سے متصف لوگوں کے لئے عقلی و شرعی اور عادات کے اعتبار سے یہ ناممکن ہے کہ وہ اس حق کو چھپاتے جس کا گمان شیعہ لوگ کرتے ہیں یعنی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد خلافت کا حق حضرت علیؓ کو تھانیز ان صحابہؓ سے یہ بھی حال تھا کہ وہ حضرت علیؓ کے اس حق کو ان سے غصب کر لیتے۔

اگر ہم مان لیں کہ حضرت ابو بکر و عمر و عثمان بن علیؓ خلافت چاہتے تھے تو آخر باتی صحابہ کرامؓ کو کیا ہو گیا جو حضرت ابو بکر و عمرؓ کی موافقت کر بیٹھے؟ کیا ان صحابہ کرامؓ میں سے ہر ایک خلافت کا طالب تھا؟

(گزشتہ سے پیوستہ)  
دیا اور مدد کی وہ لوگ سچے مومین ہیں ان کے واسطے مغفرت اور باعزت روزی ہے اور جو لوگ ان کے بعد ایمان لائے اور انہوں نے تہرات و چہاد بھی تھاہرے ساتھ کیا وہ تمہیں میں سے ہیں رشدت داروں میں سے جنہوں نے مہاجرین کو مکانہ بعض سے قریب تر ہیں اللہ تعالیٰ کی کتاب میں بے شک اللہ تعالیٰ ہر چیز کا علم رکھتے والا ہے۔“  
دوسری آیت یہ ہے:

وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِالْحَسَنَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضَوْا عَنْهُ وَاعْدُلُهُمْ جَنَّتٌ تَجْرِي لَهُنَاكَ الْأَنْهَارُ خَلَدِينَ فِيهَا أَبْدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (التوبہ، آیۃ: ۱۰۰)  
”یعنی مہاجرین و انصار میں سے جو لوگ پہلی اور سبقت کرنے والے ہیں اور جنہوں نے ان کی پیروی اچھی طرح سے کی ہے ان سے اللہ تعالیٰ راضی ہے۔ اور وہ اللہ تعالیٰ سے راضی ہیں اور اس نے ان کے لئے ایسے باغات تیار کر کھے ہیں جن کے نیچے نہیں جاری ہیں ان میں وہ ہمیشہ ہیں گے یہ بہت بڑی کامیابی ہے۔“  
تیسرا آیت یہ ہے:

إِنَّ الَّذِينَ يَا يَعُونَكَ إِنَّمَا يَا يَعُونَ اللَّهَ يَدَ اللَّهِ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ (الفتح، آیۃ: ۱۰)  
”یعنی جو لوگ (صحابہ کرامؓ) آپ سے بیعت کر رہے ہیں وہ صرف اللہ تعالیٰ سے بیعت کر رہے ہیں اللہ تعالیٰ کا ہاتھ ان کے ہاتھوں کے اوپر ہے۔“

نیز اس مضمون کی احادیث سے کہتا ہیں بھری ہوئی ہیں جن میں فضائل و مناقب صحابہ موجود ہیں۔ دین اور کلمہ کی سرباندی کے لئے صحابہ کرام کا جہاد اور اللہ تعالیٰ کی راہ میں جان و مال کی قربانی اور ان کی فتوحات وغیرہ جیسی باتیں کسی پر مخفی نہیں مگر اس پر مخفی رہ سکتی ہیں جس کی بصارت کو اللہ تعالیٰ نے انہا کر دیا ہو۔ یہ ساری چیزیں صحابہ کرامؓ کی فضیلت و قوت ایمانی پر واضح دلیل ہیں مسلمانوں اور غیر مسلموں کی کمی ہوئی کتب تاریخ و سیر اس بات پر شاہد ہیں۔

اس قسم کی بات کوئی بھی صاحب عقل نہیں کہہ سکتا جو اپنی کہی ہوئی بات سمجھتا ہو۔ ان صحابہ کرام رض کو حضرت علی رضی اللہ عنہ سے کوئی عداوت پر خاش اور کدورت بھی نہ تھی کہ اس طرح کی حرکت کے مرتكب ہوتے جو دین و ایمان کے منافی ہے۔ شیعوں کے مذہب کو باطل قرار دینے اور ان کے شکوہ و شبہات کو توڑنے کی ذمہ داری علماء کرام اس طرح ادا کر چکے ہیں کہ اس کے بعد مزید کچھ کہنے کی ضرورت نہیں ہے۔ یہاں پر ہمارا مقصد صرف یہ ہے کہ اس عید لعنی عید غدیر خم کا بدعت ہونا ظاہر کر دیں۔ اور یہ کہ اس کا تعلق دین اسلام سے نہیں ہے کیونکہ ہماری اس کتاب کا موضوع محدثات و بدعات کا بیان ہے۔

شیعوں کی بدعات اور ضلالتوں میں سے یہ بات بھی ہے کہ یہ لوگ حضرت عمر بن الخطاب فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کے قتل والے دن رات کے وقت محفل رچاتے اور سرت و خوشی ظاہر کرتے ہیں۔ حضرت عمر رض ۲۸ ذی الحجه کو شہید کئے گئے تھے۔ اس دن یہ لوگ خوشی منانے کے ساتھ حضرت عمر رض پر لعن طعن کرتے ہیں اور ان کی نہایت فتح تصویر بناتے ہیں، پھر مرد، عورتیں اور بچے جمع ہو کر اس تصویر پر سنگ باری کرتے ہیں اور قاتل عمر ابو لوف لؤہ جو کی تعظیم کرتے ہیں اور اسے افضل ترین مخلوق شمار کرتے ہیں نیز یہ سمجھتے ہیں کہ حضرت عمر رض کو قتل کر دینے کے سب سے ابولو لؤہ کو اونچا درج مل گیا۔ (نوعہ بالله)

اے صاحب عقل! تم سوچو کہ ان شیعوں نے مہاجر و انصار صحابہ کرام رض کے ساتھ کیا روایہ اختیار کیا جنہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور اللہ تعالیٰ کے دین کی مدد و معاونت کی۔ خاص طور پر حضرت ابو بکر صدیق رض اس زمانے میں بھی آپ رض کے ساتھ تھے جبکہ ان کے اور حضرت خدیجہ رض کے علاوہ کوئی اور آپ کے مذہب اسلام پر نہ تھا۔ اس وقت حضرت علی رضی اللہ عنہ چھوٹے سے بچے تھے اور زید بن حارثہ رض اس زمانے میں آپ کے ساتھ تھے جبکہ کفار کی اذیت آپ پر زیادہ شدید ہو گئی تھی۔ اس زمانے میں مشرکین رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی توبہ کرنے اور آپ کے دین کی اشاعت میں مشکلات کھڑی کرنے اور آخر میں آپ کو قتل کر دینے کے سلسلے میں باہم ایک دوسرے کی معاونت و مدد کر رہے تھے۔ اس زمانے میں حضرت ابو بکر صدیق رض کو کون سی چیز پناہ دیتی تھی جبکہ وہ قریش کی سزا میں سہتے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مدد کرتے تھے۔ کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حکمراں تھے کہ حضرت ابو بکر رض آپ کا تقرب حاصل کرنے

کے لئے کوشش تھے؟ یا کہ آپ مالدار تھے کہ ابو بکر رض مال کی لائچ رکھتے تھے؟ کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خاص طور پر بحاج اور تہانہ تھے؟ کیا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف تمام قریبین حملے نہیں کر رہے تھے؟ جس وقت حضرت عمر بن خطاب و عبد الرحمن بن عوف و عثمان بن عفان رضوان اللہ تعالیٰ علیہم مسلمان ہوئے اس وقت وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کون ہی ونیادی منفعت کی امید رکھتے تھے؟ سوائے اس کے کہ اللہ تعالیٰ ان کے سابقہ کفر سے ان کی توبہ قبول کر لے اور انہیں خاتمه بالخیر کی توفیق دے کر جنت میں داخل کر کے ان پر احسان کرے؟ کیا یہ کہا جاسکتا ہے کہ یہ لوگ عہد نبوی میں منافق تھے وفات نبوی کے بعد مرد ہو گئے۔

منافق اظہار اسلام کرتا ہے مگر دل میں کفر و محضی رکھتا ہے جبکہ وہ مسلمانوں کے سامنے اپنے آپ کو کمزور پاتا ہے کیا اس وقت حکومت و سطوت کفار کو حاصل نہ تھی؟ پھر وہاں نفاق کی کیا حاجت تھی؟ پھر اگر وہ سب مرد ہو گئے تھے تو انہوں نے اللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد کر کے لاکھوں آدمیوں کو کیوں داخل اسلام کیا؟ کوئی بیک نہیں کہ ان شیعوں کی بات ظلم ہے جس کو انصاف و عدل قبول نہیں کر سکتے۔

پیش ہج خوارج نے حضرت علی صلی اللہ علیہ وسلم سے عداوت رکھی اور موصوف کو ایک خارجی عبد الرحمن بن ملزم نے قتل بھی کر دیا وہ شیعوں سے زیادہ تکلفند ہیں، کیونکہ وہ قتل علی صلی اللہ علیہ وسلم کے دن خوشی کی مجلس نہیں رچاتے اگرچہ حضرت علی صلی اللہ علیہ وسلم کے خط کار و غلط کار ہونے کے معتقد ہیں۔ لیکن ان شیعوں کو نہ عقل ہے نہ دین ہے جیسا، اگر ان میں کچھ دین داری اور حیا ہوتی تو اتنے بڑے فتح کام نہ کرتے کہ یوم غدیر اور قتل عمر صلی اللہ علیہ وسلم کے دن خوشی مناتے اور قتل حسین بن علی صلی اللہ علیہ وسلم کے دن ماتم اور مرثیہ خوانی کرتے۔ یہ با تین عasan اسلام کو بد نما کر دیتی ہیں اور دشمنان اسلام ہم پر ہٹتے ہیں اور بہت سے غیر مسلم لوگوں کو داخل اسلام ہونے میں یہ چیزیں مانع ہوتی ہیں کیونکہ یہ کہا جاتا ہے کہ یہ مسلمان ہیں اور ان کا دین کا اسی طرح کے کام کا انہیں حکم دیتا ہے۔

اس تفصیل سے یہ واضح ہو گیا کہ دین پر شیعوں کا جرم بہت بڑا ہے۔ صحابہ رض کو شیعوں کا فاسق قرار دینا اور عن طعن کرنا قرآن مجید کی ان چیزیں آیات کی تکذیب ہے جن میں ان صحابہ کرام رض کی تعریف کی گئی ہے اور ان احادیث کی بھی تکذیب ہے جو ان کی فضیلت میں وارد ہوئی ہیں اور ان کی فضیلت پر صحابہ رض کے اجماع کی بھی ان کے طرز عمل سے تکذیب ہوتی ہے۔

یہ لوگ اپنے اس طرز عمل کے سبب حیا، انصاف اور عقل کے دائرہ سے خارج ہو گئے ہیں اور دین اسلام میں دوسروں کے نہ داخل ہونے کے لئے انہوں نے کید و فریب کی گھانی کی تشكیل کر کی ہے۔ اللہ تعالیٰ انہیں اور ہمیں صراط مستقیم کی طرف ہدایت کرے۔ آمن!

خلاصہ کلام یہ کہ جن دو عیدوں عید الفطر و عید الاضحیٰ کے سلسلے میں ابو داؤد کی روایت میں نص وارد ہے ان کے علاوہ ساری عیدیں ایجاد کردہ بدعت ہیں مثلاً عید الحلم، عید الشجر، عید الاسرة، عید یوم ولادت پسر، عید میلاد النبی اور عید میلاد اولیاء وغیرہ یہ سب بدعت ہیں اور دین اسلام میں اس حرام قرار دیا گیا ہے، کیونکہ اس سے کفار کی مشابہت لازم آتی ہے۔

### عید شم النسم

”عید شم النسم“ ان مبتدا عانہ عیدوں میں سے ہے جن میں مسلمان بتلا ہو گئے ہیں اور جو مسلمانوں کے عوام و خواص میں اشاعت پذیر ہیں۔ ان عیدوں میں مسلمان گناہ کے بہت سے کاموں کے مرتكب ہوتے اور یہود و نصاریٰ کی بہت سی عادتوں کی مشابہت اختیار کرتے ہیں۔

شیخ علی محفوظ مصری نے اس عید کے سلسلے میں اپنی کتاب ”الابداع فی مضمار الابداع“ میں جو کچھ تحریر کیا ہے وہ قارئین کرام کی خدمت میں ہم پیش کر رہے ہیں۔ شیخ موصوف مصری ہیں انہوں نے اس عید کے موقع پر نصاریٰ کی ذلیل عادات اور طور و طریق کی تقلید کرنے والے مصری جاہلوں، ارباب دولت، اہل سیاست و عہدیداروں کو جو کچھ کرتے دیکھا ہے اس کا انہوں نے مشاہدہ کیا ہے کیونکہ یہ عید مصر میں منائی جاتی ہے۔ لوگ عید شم النسم میں ادب اور دین کی حدود سے خروج اور بدعتات و مکفرات کا جس قدر ارتکاب کرتے ہیں، وہ ناقابل بیان ہے۔

عید شم النسم ایک ایسی عید ہے جس کو بت پرسنون نے بعض ایام کی تقدیس کے سلسلے میں ایجاد کر لیا ہے تاکہ اپنے ان دیوبناؤں کا تقریب حاصل کریں جن کو وہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ پوجتے ہیں، یہ عید ہزاروں سال سے جاری ہے اور مصر کے تمام اطراف و جوانب میں منائی جاتی ہے، اس میں چھوٹے بڑے عظیم و حقیر ہر قسم کے لوگ شریک ہوتے ہیں۔ کاش یہ کوئی پسندیدہ طریقہ ہوتا کہ اس کے جاری کرنے والے کو اس پر عمل کرنے والوں کا بھی ثواب ملتا۔ لیکن یہ آداب کے اعتبار سے ضلالت اور اخلاق کے اعتبار سے فساد ہے۔ قدرت کی طرف سے موسم اور اجتماعات

اس لئے بنائے گئے ہیں کہ یہ لوگوں کے درمیان تعارف و محبت اور منافع کے لیے دین اور علوم و معارف کی اشاعت کا ذریعہ بنیں۔ نماز، حج، عیدین جیسی عبادات اسلام میں اسی مقصد کے لئے مشرع ہیں کہ ان میں مختلف طبقات کے لوگ ایک سرز میں میں اکٹھا ہوتے ہیں، ان موقع پر انہیں نصیحت کرنے والا نصیحت کرتا اور عظم سناتا ہے، اس لئے حاضرین میں سے ہر ایک اپنے بھائی کے ساتھ ربط و تعلق اور سن معاملہ اور بقاء محبت کی ضرورت محسوس کرتا ہے۔ تو کیا یہ عید شم النیم ہمارے ان شرعی اجتماعات میں سے ہے جن سے ہم کوئی خیر و رحمت کا فائدہ حاصل کرتے ہیں؟ ہر گز نہیں۔ تمہارے لئے یہ کافی ہے کہ شہروں بلکہ دیہاتوں میں اس دن دیکھو کہ انسانی عظمت کو داغدار کیا جاتا ہے، ایسے گناہ ہوتے ہیں کہ ان سے حیا کا چہرہ شرمندہ ہو جاتا ہے۔ دین کے خلاف ایسی برائیاں ہوتی ہیں جن سے ذوق سلیم محروم ہوتے اور انسانی سینوں کو انقباض ہوتا ہے۔

ورش، ہواخوری، پھولوں کا مشاہدہ وغیرہ ہمیشہ ضرورت زندگی میں سے ہیں۔ صرف اسی عید شم النیم ہی کے دن نہیں کہ اس میں کھیتیاں اور خلوٹ کے مقامات فاجروں اور بد اخلاق لوگوں سے بھر جاتے ہیں اور فساد و خاست کی باتیں ان جگہوں میں عام ہوتی ہیں یا سارے مقامات فسق و فحور اور معاصی کے بازار اور بے حیائی و پرودہ دری کے میدان و چڑاگاہ ہوتے ہیں۔ تم کسی بھی کھیت یا راستے سے گزر دیگرے تو ایسی باتیں دیکھو گے جن سے ہر شریف آدمی شرم سار ہو جائے گا اور ہر زندہ آدمی تکلیف و اذیت محسوس کرے گا۔ زیادہ مناسب یہ ہے کہ اس دن کا نام فحور و خوست کا دن رکھا جائے۔

تم دیکھو گے کہ اس دن موڑیں اور سواریاں بے گام لوگوں کو لئے ہوئے تیزی سے دوڑ رہی ہوں ہیں، جوان بوڑھے، مرد، عورتیں اور پچھے ایک دوسرے کے ساتھ موجیں لے رہے ہیں، سب کے سب باغات اور دریاؤں کی طرف سیر کر رہے ہیں، پانی کے اوپر کھتیاں تو جوان مردوں عورتوں سے بھری ہیں، لوگ پانی پر عورتوں سے فسق و فحور کر رہے ہیں اور نشہ آور اشیائیز شرمناک حرکات کرنے میں افراد و زیادتی سے کام لیتے ہیں۔

خشکی تری ہر جگہ بے حیائی اور برائی میں شیطان کے نقش قدم کی پیروی کر رہے ہیں۔ یہ لوگ اجتماع کے اچھے پھل ضائع کر چکے ہیں۔ نتیجہ یہ ہے کہ شر در شر اور و بال در و بال میں پڑے ہوئے ہیں۔ ایسی باتیں کرتے ہیں جن کے سنتے سے کان بند رکھے جاتے ہیں اور گذرنے والوں

سے ایسی قیچی باتیں اور ایسے نازیبا الفاظ کہتے ہیں گویا اس دن ان کے لئے ہر خبیث چیز مبارکہ دی گئی ہے اور تمام شرعی و قانونی بندشیں ختم کر دی گئی ہیں۔ یہ سب کے سب شیطانی گروہ کے لوگ ہیں اور شیطانی گروہ کے لوگ یقیناً خسارہ میں رہنے والے ہیں۔

جو آدمی اس دن اپنی عزت اور دین کی سلامتی چاہتا ہو اس کے لئے ضروری ہے کہ اپنے گھر میں چھپا رہے اور اپنے گھر والوں کو اور اس کی علاوہ جو لوگ بھی اس آدمی کے ماتحت ہوں انہیں گھر سے نکلنے سے روک دے تاکہ وہ یہود و نصاریٰ کی ان مراسم اور فاسقوں فاجروں کے ساتھ شریک نہ ہو سکیں اور اللہ تعالیٰ کے احسان و رحمت کے ساتھ کامیاب ہو سکیں۔ (ابداع فی مفہوم الابتداع)

## فصل

**اسلام میں کفار کی موافقت کی ممانعت اور ان کی مخالفت کا حکم**

یہ بیان ہو چکا ہے کہ اسلام میں کفار کی مشاہد اخیر کرنے کی ممانعت کی گئی ہے اور ان کی مخالفت کا حکم دیا گیا ہے۔ اس تفصیل سے ان مبتدع انہ عیدوں، میلوں اور تہواروں کی حرمت ثابت ہوتی ہے جن کا ذکر گذر چکا ہے۔ اب اس سلسلے میں آپ کے سامنے مزید دلیل و برہان پیش کرتے ہوئے ہم کہتے ہیں:

شیخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نسبت نے فرمایا :

”عیدوں کے معاملہ میں غیر مسلموں کی موافقت ہمارے لئے دوناچہ اور طریقہ سے ناجائز ہیں، ایک طریقہ عام جو یہاں ہو چکا ہے کہ اہل کتاب کی موافقت نہ ہمارے دین میں جائز ہے اور نہ ہمارے اسلاف نے ایسا کیا ہے۔ لہذا ان کی موافقت میں بگاڑھی بگاڑھی ہے اور ترک موافقت میں مصلحت ہی مصلحت ہے۔ حتیٰ کہ ان کی موافقت کسی معاملہ میں اتفاقی طور پر ہو جائے جو ان سے اخذ نہ کیا گیا ہو تو بھی ہمارے لئے قانون یہی ہے کہ ان کی مخالفت کی جائے۔ لہذا جو ان کی موافقت کرے گا خواہ اس موافقت سے کوئی خرابی لاحق نہ ہو مگر اس سے وہ مصلحت و بھلائی فوت ہو جائے گی جو ان کی مخالفت میں پوشیدہ ہے اور اگر ان کی موافقت کرنے میں دونوں باتیں جمع ہو جائیں یعنی کہ ترک موافقت سے حاصل ہونے والی مصلحت و بھلائی اور موافقت کرنے سے پیدا شدہ خرابی و بگاڑتو پھر ان کی موافقت کتنی بڑی چیز ہوگی؟“

اگر کفار کی موافقت ایجاد شدہ بدعاویت میں سے ہو تو کوئی شک نہیں کہ ان کی موافقت کم از کم مکروہ ہے کیونکہ بدعاویت کا کمترین درجہ یہ ہے کہ کم از کم مکروہ ضرور ہیں۔ کفار کی موافقت کی ممانعت اور ان کی مخالفت کے حکم کے سلسلے میں اور دشده نصوص میں سے بہت سارے نصوص کفار کی عیدوں میں مشاہد اخیر کرنے کی حرمت پر دلالت کرتے ہیں۔ مثلاً یہ فرمان نبوی کہ من

تشبہ بقوم فهو منهم اور خالفو المشرکین کامفادیہ ہے کہ کفار کی مطلقاً مشاہدہ و موافقت نہ کی جائے، نیز جتنی دلیلیں ہم نے یہود و نصاریٰ کا راستہ اختیار کرنے کی ممانعت پر ذکر کی ہیں وہ کفار کی عیدوں کی حرمت پر بھی دلالت کرتی ہیں کیونکہ یہ عیدیں بھی یہود و نصاریٰ کے طور طریق میں داخل ہیں۔

عیدوں کے معاملہ میں کفار کی موافقت خاص ناجیہ طریقہ سے بھی منوع ہے، کتاب و سنت، اجماع امت اور قیاس سب سے یہ بات ثابت ہے۔  
چنانچہ بہت سے تابعین اور غیر تابعین نے قرآن مجید کی اس آیت کی تاویل و تفسیر میں اسی مفہوم کی بات بیان کی ہے۔

وَالَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُوا لِيُنَاهِيَ اللَّهُ تَعَالَى كَمْ بَدَأَ فِيهِمْ بِاللَّغْوِ مَرُوا إِكْرَاماً ”زور“ کے پاس نہیں جاتے اور لغو چیز سے

[الفرقان، آیہ: ۶۲] شرافت کے ساتھ گذر جاتے ہیں۔

حافظ ابو بکر خالل نے اپنی کتاب ”کتاب الجامع“ میں اپنی سند سے روایت کیا ہے کہ امام محمد بن سیرین نے کہا کہ آیت مذکورہ میں ”زور“ سے مراد عیسائیوں کا تہوار ”شعانیں“ ہے جو عید فتح سے پہلے منایا جاتا ہے۔

امام مجاهد و ریحی بن انس سے منقول ہے کہ ”زور“ سے مراد مشرکین کی عیدیں، میلے اور تہوار ہیں۔ اس تفسیر کے مطابق آیت کا مطلب یہ ہوا کہ اللہ تعالیٰ کے نیک بندے مشرکین و کفار اور یہود و نصاریٰ کے تہواروں اور عیدوں میں شریک نہیں ہوتے۔

① حدیث میں حضرت انس رض بن مالک سے مردی ہے:

«قدم رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم المدینۃ ولهم یومان یلعبون فیہما فقال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم ما هذان الیومان؟ قالوا کنا نلعب فیہما فی الحاہلیة فقال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم إِنَّ اللَّهَ قَدْ أَبَدَ الْكُمْ بِرِبِّمَا يَوْمَئِنَ خَيْرًا مِنْهَا يَوْمَ الْآضْحَى يَوْمَ الْقِطْرِ» ①

① (ابو داؤد، ج ۱ / ص ۶۷۵ / کتاب الصلاۃ باب صلاۃ العیدین، حدیث نمبر ۱۱۳۴۔ نسائی ج ۲ / ص ۱۷۹ / کتاب صلاۃ العیدین، مسند احمد ج ۳ / ص ۲۵۰۔ مسند انس بن مالک)

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ منورہ آئے تو اہل مدینہ کے یہاں دو دن سال میں جاہلی زمانہ سے کھیل کوڈ کے لئے مقرر تھے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پوچھنے پر لوگوں نے بتایا کہ ہم دور جاہلیت میں ان دونوں دنوں میں کھیل کوڈ کرتے تھے آپ ﷺ نے فرمایا: ان دونوں دنوں کے بدلتے اللہ تعالیٰ نے تم کو ان سے بہتر دو دن دیے ہیں، ایک عید الفطر و سر اعید الاضحیٰ۔“

یہ حدیث کفار کی مشابہت اختیار کرنے کی ممانعت پر اس طرح دلالت کرتی ہے کہ جاہلیت کے تھوار والے دن ان دونوں دنوں کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے برقرار نہیں رہنے دیا اور نہ انہیں ان کی عادت کے مطابق ان دونوں دنوں میں کھیل کوڈ کرنے دیا بلکہ فرمادیا کہ ان دونوں دنوں کے بجائے اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے ان سے بہتر عید کے دن مقرر کر دیے ہیں اور یہ چیز اس امر کی مقتضی ہے کہ آپ ﷺ نے کفار کی ان دونوں عیدوں کو منانے سے مسلمانوں کو منع کر دیا۔ کیونکہ عبارت مذکورہ عربی قاعدہ کے مطابق یہی معنی و مفہوم رکھتی ہے جیسے کہ اللہ تعالیٰ کا قول ہے:

أَفَسْخَذُ وَنَّةً وَ ذُرْيَةً أَوْلِيَاءَ مِنْ  
تو کیا پھر بھی تم لوگ اس کو اور اس کی ذریت کو ذُرْنَى وَهُمْ لَكُمْ عَذُولُ بِشَسْ لِلظَّالِمِينَ  
محضے چھوڑ کر دوست بناتے ہو، حالانکہ وہ تمہارے دشمن ہیں، ظالموں کے لئے بہت بر ابدال ہے۔

[الکھف، آیہ: ۵۰]

نیز فرمایا:

فَبَدَلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا فَوْلًا غَيْرَ الَّذِي  
پھر ظالموں نے بجائے اس کے جوان کو حکم دیا تھا  
قِيلَ لَهُمْ . [البقرہ، آیہ: ۵۹]

نیز فرمایا:

وَلَا تَبَدَّلُوا الْخَيْثَ بِالْطَّيْبِ  
اور تم لوگ اچھی چیزوں سے بری چیزوں کو  
[النساء، آیہ: ۲] مت بدلو۔

ان آیات سے ثابت ہوتا ہے کہ بدال اور وہ چیز جس کا چیز مذکور بدال ہوتی ہے ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتے۔

الہذا یہ فرمان نبوی کہ ”قد بدلکم اللہ بهما یومان خیرا“ اس چیز کا مقتضی یہ ہے کہ جاہلیت کے ان دونوں تھواروں کو اور اسلام کی دونوں عیدوں عید الفطر و عید الاضحیٰ کو ایک ساتھ

مسلمان جمع نہیں کر سکتے کہ جاہلی تہوار بھی منائیں اور عید الفطر و عید الاضحیٰ بھی۔

حدیث مذکور میں حضرت انس رض کے قول ”ولهم یومان یلعبون فیهما“ اور فرمان نبی ”ان الله قد ابدلکم بهما یومین خیراً منها“ میں اس بات کی دلیل موجود ہے کہ حضرت انس رض نے یہ سمجھا تھا کہ جاہلیت کے دونوں کے بدالے میں اللہ تعالیٰ نے دو عیدیں عید الفطر اور عید الاضحیٰ عنایت کی ہیں۔

نیز جاہلیت کی یہ دونوں عیدیں اسلام میں ختم ہو گئیں۔ ان کا کوئی نام و نشان عہد نبوی اور زمامتہ غلفائے راشدین میں نہیں رہ گیا تھا۔ اگر حدیث مذکور کا مفہوم جاہلی عیدوں کا خاتمه ہے تو اہل اسلام ان دونوں عیدوں کو منایا کرتے کیونکہ عادات بدلا نہیں کرتیں، جب تک کہ انہیں کوئی بدلتے نہ دے۔ خصوصاً اس لئے کہ عروتوں، بچوں اور عام لوگوں کے مزاج اور طبائع اس دن کے شوقیں اور مشاق ہوا کرتے ہیں جس کو عید قرار دے کر کھیل کو کر سکیں۔

«عن ثابت بن الصحاك قال نذر رجل على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم ان ينحر بالبيوانة فاتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال انى نذرت ان انحر بالبيوانة فقال النبي صلى الله عليه وسلم هل كان فيها وثن من اوثان الجahالية يعبد ؟ قالوا لا - قال فهل كان عيد من اعيادهم ؟ قالوا لا - فقال النبي صلى الله عليه وسلم اوف بندرك فانه لا وفاء لنذر فى معصية الله ولا فيما لا يملك ابن ادم -» <sup>①</sup>

”حضرت ثابت بن الصحاك رض صحابی سے مروی ہے کہ ایک آدمی نے یہ نذر مانی کہ مقام بوانہ میں اونٹ ذبح کرے گا۔ اس نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آ کر پوچھا کہ میں نے یہ نذر مانی ہے کہ بوانہ میں اونٹ ذبح کروں گا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ایام جاہلیت میں اس جگہ کوئی بت تھا جس کی پرستش ہوتی رہی ہو؟ لوگوں نے کہا کہ نہیں۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اپنی نذر پوری کرڑا لو، کیونکہ صرف وہ نذر نہیں پوری کی جاتی جو اللہ تعالیٰ کی معصیت کے سلسلے میں ہو یا جس کی قدرت انسان نذر کرتا ہو۔“

<sup>①</sup> (سنن ابن مازدج ۲/ ص ۶۰۷ / کتاب الایمان والندور باب ما يؤمر به من الوفاء بالنذر).  
حدیث نمبر (۳۶۱۲)

مذکورہ بالا حدیث کی اصل بخاری اور مسلم میں موجود ہے اور جس سند سے حدیث مذکور سنن ابی داؤد میں منقول ہے وہ صحیحین کی شرط پر ہے۔ اس کے بھی رواۃ مشہور تھے چیز اور یہ متعلق ہے ممعن نہیں ہے یعنی کہ اس کی سند میں کوئی علت قادر نہیں اس لئے صحیح و معتبر ہے۔

اس حدیث میں کفار کی عیدوں کی مشابہت اختیار کرنے کی ممانعت کی دلیل اس طرح ہے کہ نذر ماننے والے نے یہ نذر مانی تھی کہ مقام مخصوص پر جانور ذبح کرے گا۔ اس پر نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا کہ کیا مقام مذکور پر کوئی بت تھا جس کی پوچھا ہوا کرتی تھی؟ جواب ملا کہ نہیں پھر آپ ﷺ نے پوچھا کہ کیا وہاں کوئی جاہلی عید (میلہ و تہوار) منائی جاتی تھی؟ جواب ملا کہ نہیں۔ تب آپ ﷺ نے ایفائے نذر کا حکم دیا اور فرمایا کہ معصیت اللہ کے سلسلے میں نذر پوری کرنا جائز نہیں۔

یہ چیز اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ مقام نذر پر اگر کفار عید منایا کرتے ہوتے یا وہاں کسی بت کی پرستش کرتے ہوتے تو آپ ﷺ اس کے معصیت اللہ کے باعث نذر پوری کرنے سے روک دیتے۔

یہ حدیث اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ عید کے مقامات یا ہتوں کی جگہوں پر جانور ذبح کرنا کافی اسباب سے معصیت اللہ ہے۔

① فرمان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ”اپنی نذر تم پوری کرو، میں حرفا کے ذریعہ حکم کے وصف کو موخر کیا گیا ہے اور یہ چیز اس بات کی وضاحت کرتی ہے کہ وصف ہی حکم کا سبب ہے، چنانچہ یہی ایفائے نذر کا سبب بھی ہے اور نذر کا وہ دو ان دونوں صفوں سے خالی ہے الہذا دونوں وصف ایفائے عہد سے مانع ہوں گے۔ اگر ایفائے نذر سے معصیت اللہ لازم نہ ہو تو نذر کا پورا کرنا جائز ہوگا۔

② رسول اللہ ﷺ نے نذر پوری کرنے کا حکم دینے کے بعد فرمایا کہ معصیت اللہ کے سلسلے میں کوئی نذر پوری نہیں کی جائے گی۔ اگر مذکورہ سوال اس لفظ عام کے تحت نہ آئے تو کلام میں ربط ہی نہیں پیدا ہوگا اور مانی گئی نذر اگرچہ بنفہ معصیت نہیں تھی، لیکن آپ ﷺ نے جب نذر ماننے والے سے معصیت اللہ کی دونوں صورتوں کے متعلق دریافت کر لیا تو اس کو نذر پوری کرنے کا حکم دیا۔ یعنی جس جگہ جانور ذبح کرنے کی حرمت کا موجب نہ ہو وہاں نذر کے طور پر

جانور ذبح کرنا جائز ہوگا۔ آپ نے ایفائے نذر کا حکم اس لئے دیا تھا کہ وہاں حرمت کا کوئی سبب نہ تھا لیکن جہاں حرمت کا سبب موجود تھا وہاں آپ ﷺ نے منع فرمادیا۔ اس سے ایفائے نذر کی اصل معلوم ہو گئی اور یہ بھی واضح ہو گیا کہ کوئی جگہ نذر کا پورا کرنا جائز نہیں اور یہ ایک قاعدہ کلیہ ہے کہ لفظ عام جب کسی سبب پر وارد ہو تو ضروری ہو گا کہ سبب اس کے تحت آئے۔

③ اگر جانور ذبح کرنا عید کی جگہ میں جائز ہوتا تو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نذر مانے والے کو نذر پوری کرنے کا حکم دیتے، جیسا کہ آپ نے دف بجائے کی نذر مانے والی عورت کے لئے جائز قرار دیا کہ وہ دف بجا کر اپنی نذر پوری کرے، آپ جائز ہی نہیں قرار دیتے بلکہ ایفائے نذر کو واجب بتاتے۔ اس وقت نذر کی جگہ پر جانور کا ذبح کرنا اجنب ہو گا مگر چونکہ عید کے مقام پر جانور ذبح کرنا منوع ہے۔ پھر جب یہ معاملہ ہے کہ کفار کے مقام پر مانی ہوئی نذر کا پورا کرنا شریعت میں منوع ہے تو پھر ان کی عید مانے کی اجازت کیسے اور کیونکر ہو گی؟

## اعتقادی بدعات کی بابت

### بعض سوالات اور ان کے جوابات

سوال نمبر ۱۔ ہمارے یہاں ”ہندوستان میں“ اکثر مسجدوں میں جمعہ کے دن نماز فجر کے بعد تمام نمازی جمع ہوتے ہیں اور کھڑے ہو کر نبی کریم ﷺ پر درود پڑھتے ہیں اور یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ آپ درود کی مجلسوں میں حاضر ہوتے ہیں اور ان مجلس میں ہونے والی باتوں کو سنتے دیکھتے ہیں، یہ لوگ بلند آواز سے پکار کر کہتے ہیں:

”یا شفیع الوری سلام عليك ویانی الہلی سلام عليك انک مقصداي  
و ملحای انک مدعای سلام عليك۔“

”اے ساری مخلوق کی سفارش و شفاعت کرنے والے اور اے نبی بدایت! آپ پر سلام ہو، آپ ہمارے مقصود و مجاہیں اور آپ ہمارے مدعا و مطلوب۔ آپ اپر سلام ہو۔“  
یہ لوگ ہمیشہ آپ پر حرف ندا (یا) کے ساتھ سلام و درود پڑھتے ہیں، کیونکہ ان کا عقیدہ ہے کہ آپ ﷺ حاضر و ناظر ہیں اور یہ بات رمضان میں ہر روز بعد نماز فجر ہوا کرتی ہے۔

اس فعل کی شرعی حیثیت کیا ہے؟

جواب:- نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود و سلام بڑی عبادتوں اور افضل ترین طاعات میں سے ہے۔ اس کا حکم اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں دیا ہے اور فرمایا ہے کہ:

إِنَّ اللَّهَ وَمَلِكُكُنَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا بَشَّرَكَ اللَّهُ تَعَالَى أَوْ رَأْسَكَ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اتَّقُوا صَلَوًا عَلَيْهِ وَسَلَّمُوا (صلی اللہ علیہ وسلم) پر درود بھیجتے ہیں۔ اے ایمان والو! تم آپ ﷺ پر درود و سلام اچھی

تسلیماً ۵

[الاحزاب، آیہ: ۵۶] طرح بھیجا کرو۔

نبی کریم ﷺ پر درود کی ترغیب و فضیلت میں بہت سی احادیث وارد ہیں:

① «عن ابی هریرة رضی الله عنہ ان رسول الله صلی الله علیہ وسلم قال

من صلی علی صلوة واحدة صلی الله علیہ عشرًا۔» ①

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے مجھ پر ایک مرتبہ درود پڑھا اس کے بد لے اللہ تعالیٰ اس پر دس بار رحمت فرمائے گا۔ ترمذی کے بعض الفاظ میں یہ روایت اس طرح ہے کہ جس نے مجھ پر ایک بار درود پڑھا اس کے بد لے اس کے لئے اللہ تعالیٰ دس نیکیاں لکھے گا۔“

② «عن انس بن مالک رضی الله عنہ أَنَّ النَّبِيَّ صلی الله علیہ وسلم قال من

ذکرت عنده فليصل على ومن صلی علی مرة صلی الله علیہ عشر صلوات ويُحَظِّ عنہ

رواية من صلی علی صلوة واحدة صلی الله علیہ عشر صلوات ويُحَظِّ عنہ

بها عشر سیمات ورفعه بها عشر درجات ، رواه احمد والنمسائی واللفظ له

وابن حبان فی صحيحه والحاکم ولفظه قال رسول الله صلی الله علیہ وسلم من صلی علی واحدة صلی الله علیہ عشر صلوات وحط عنہ عشر

① رواه مسلم ج ۱ / ص ۳۰۶ / كتاب الصلاة باب الصلاة على لبني بعد التشهد  
حدیث نمبر (۴۰۸) و ابو داؤد والنمسائی والترمذی وابن حبان فی صحيحه وفی  
بعض الفاظ الترمذی من صلی علی مرة واحدة كتب الله له بها عشر حسنات۔

خطبیات۔<sup>①</sup>

”حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس کے پاس میرا ذکر ہو تو اس کو مجھ پر درود پڑھنا چاہیے، جو مجھ پر ایک بار درود پڑھے گا اس کے بد لے اللہ تعالیٰ اس پر دس رحمتیں کر دے گا۔ ایک روایت میں ہے کہ جس نے مجھ پر ایک بار درود پڑھا اللہ تعالیٰ اس پر دس رحمتیں کرے گا اور اس کے دس گناہ معاف کر دے گا اور اس کے دس درجات بڑھادے گا۔ حاکم کی ایک روایت میں ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا کہ جس نے مجھ پر درود پڑھا اس پر اللہ تعالیٰ دس رحمتیں نازل کرے گا اور اس کی دس خطائیں معاف کر دے گا۔“

② «عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ إِذَا سَمِعْتُمُ الْمُؤْذِنَ فَقُولُوا مِثْلَ مَا يَقُولُ ثُمَّ صَلُوا عَلَى فَانَّهُ مِنْ صَلَوةِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ بِهَا عَشْرًا ثُمَّ سُلُوكَ الْوَسِيلَةِ فَإِنَّهَا مَنْزَلَةٌ مِنَ الْجَنَّةِ لَا تَنْبَغِي إِلَيْهَا بَعْدُ مِنْ عَبْدِ اللَّهِ وَارْجُوا أَنْ أَكُونَ أَنَا هُوَ فَمَنْ سَأَلَ اللَّهَ لِيَ الْوَسِيلَةَ حَلَّتْ لَهُ الشَّفَاعَةُ۔»<sup>③</sup>

”حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مروی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ جب تم مؤذن کو اذان دیتے ہوئے سنوت تم بھی وہی کلمات کہو جو مؤذن کہے۔ پھر تم مجھ پر درود پڑھو کیونکہ جو مجھ پر ایک بار درود پڑھے گا اس کے بد لے اللہ تعالیٰ اس پر دس رحمتیں کرے گا، اس کے بعد میرے لئے اللہ تعالیٰ سے مقام وسیلہ کی درخواست کرو۔ کیونکہ وسیلہ جنت میں ایک درجہ ہے جو اللہ کے صرف ایک ہی بندے کو دیا جائے گا اور مجھے امید ہے کہ میں ہی وہ بندہ ہوں لہذا جو میرے لئے مقام وسیلہ کی دعا کرے گا اس کے لئے میری

❶ الصلاة على النبي في الدعاء وغيره. مجمع الزوائد ج ۱۰ / ص ۱۶۰ - ۱۶۴ / ترغيب

الترهيب، ج ۲ / ص ۴۹۴

❷ (مسلم ج ۱ / ص ۲۸۸ / كتاب الصلاة۔ باب استحباب القول مثل قول المؤذن وأبوداود ج ۱ / ص ۳۰۹ / كتاب الصلاة۔ باب ما يقول إذا سمع المؤذن حديث نعير (۲۸۴) وترمذى، ج ۵ / ص ۵۸۶ / كتاب المناقب باب فضل النبي ﷺ)

شفاعت حلال ہو جائے گی۔“

③ «عَنْ الْحَسْنِ بْنِ عَلَى أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ حِيشَما

كَتَمْ فَصَلُوا عَلَىٰ فَإِنْ صَلُوتُكُمْ تَبَلَّغُنِي» ①

”حضرت حسن بن علي ص سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم جہاں بھی رہو مجھ پر درود پڑھا کرو کیونکہ تمہارا پڑھا ہو درود مجھ پر پہنچا رہتا ہے۔“

④ «عَنْ أَوْسِ بْنِ أَوْسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ مَنْ أَفْضَلَ أَيَامَكُمْ يَوْمُ الْجُمُعَةِ فِيهِ خَلْقُ آدَمَ وَفِيهِ قَبْضٌ - وَفِيهِ النَّفْخَةُ وَفِيهِ الصَّعْقَةُ فَاكْثِرُوا مِنَ الصلوةِ فِيهِ فَإِنْ صَلُوتُكُمْ مَعْرُوضَةٌ عَلَىٰ قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَكَيْفَ صَلُوتُنَا تَعْرُضُ عَلَيْكَ وَقَدْ أَرْمَتْ يَعْنِي بَلِيتْ فَقَالَ إِنَّ

الله عز وجل حرم علی الارض ان تأكل احساد الانبياء۔“ ②

”حضرت اوس بن اوس رضي الله عنه سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سب سے افضل دن جمعہ ہے اس میں حضرت آدم علیہ السلام پیدا ہوئے اور فوت ہوئے، اسی دن صور قیامت پھونکا جائے گا اور اسی دن سب لوگ جن سے بیہوش ہوں گے۔ لہذا اس دن تم درود زیادہ پڑھا کرو، کیونکہ تمہارے درود مجھ پر پیش کے جاتے ہیں۔ لوگوں نے کہا کہ یا رسول اللہ ﷺ ہمارے درود آپ ﷺ پر بعد دفات کیسے پیش کئے جائیں گے جب کہ آپ گل سڑ جائیں گے؟ آپ ﷺ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے زمین پر یہ حرام کر کھا ہے کہ وہ انبیاء کرام علیہم السلام کے بدن مبارک کو کھائے۔“

⑤ «عَنْ أَبِي بَنِ كَعْبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا ذَهَبَ رَبِيعَ الْلَّيْلِ قَامَ فَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا اللَّهَ جَاءَتِ الرَّاجِفَةُ تَبَعَّهَا الرَّادِفَةُ جَاءَ الْمَوْتُ بِمَا فِيهِ جَاءَ الْمَوْتُ بِمَا فِيهِ قَالَ أَبِي بَنِ كَعْبٍ

① روایہ الطبرانی فی الکبیر باسناد حسن المعجم الکبیر ج ۸۴ / ۳

② روایہ احمدج، / ص ۸۷ حديث اوس بن أبي اوس و ابو داؤدج ۱ / ص ۶۲۵ کتاب الصلاة بباب فضل يوم الجمعة وابن ماجه ج ۱ / ص ۲۴۵ / کتاب اقامۃ الصلاۃ بباب فضل الجمعة مجمع: الزوائدج ۱۰ (ص ۱۶۰۔ الصلاۃ علی النبی ﷺ فی الدعاء وغیره) و ابن حبان فی صحيحه والحاکم وصححه)

فقلت يا رسول الله انى اکثر الصلوة فكم اجعل لك من صلاتى قال ما شئت قال قلت الرابع؟ قال ما شئت وان زدت فهو خير لك فقلت فثلاثين؟ قال ما شئت فان زدت فهو خير لك قلت النصف قال ما شئت وان زدت فهو خير لك قال اجعل لك صلاتى كلها؟ قال اذا يكفى همك ويفتر لك ذنبك،<sup>①</sup>

”حضرت ابن کعب رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ جب چوتھائی رات گذر گئی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کھڑے ہو کر فرمایا اے لوگو! اللہ تعالیٰ کو یاد کرو۔ بہادینے والی قیامت آ رہی ہے۔ جس کے بعد دوسری چیز بھی آ رہی ہے، موت اپنے لوازمات کے ساتھ آ رہی ہے، یہ بات آپ نے دوبارہ ہرائی۔ حضرت ابن بن کعب کہتے ہیں کہ میں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! میں کثرت سے دعا کرتا ہوں تو آپ پر کتنا درود پڑھا کرو؟ آپ نے فرمایا اگر اس سے زیادہ درود پڑھو تو یہ تمہارے لئے زیادہ بہتر ہو گا۔ میں نے عرض کیا کہ دروٹھائی دعائیں درود پڑھا کروں گا۔ آپ نے فرمایا اگر اس سے زیادہ درود پڑھو تو تمہارے لئے بہتر ہو گا۔ میں نے عرض کیا کہ اپنی ساری دعائیں آپ پر درود کے لیے ہی وقف کر دوں گا۔ آپ نے فرمایا، جب تو تمہارے سارے غم دور ہو جائیں گے اور تمہارے سارے گناہ بخش دیے جائیں گے۔ ایک روایت میں ہے کہ ایک شخص نے آپ ﷺ سے عرض کیا کہ اے رسول خدا! بتائیے کہ کیا میں اپنی ساری دعا درود ہی میں صرف کر دوں۔ آپ ﷺ نے

① رواه احمد والترمذی ج ۴ / ص ۶۳۶ کتاب صفة القيامة حدیث نمبر ۲۴۵۷ والحاکم و صححه قال الترمذی حدیث حسن صحيح و روایة لأحمد عنہ قال قال رجل یا رسول الله ارأیت ان جعلت صلوتو کلها عليك قال اذا يكفيك الله تبارك و تعالى ما همك من دنياك واخرتك و اسناد هذا جيد قوله اکثر الصلوة فكم اجعل لك من صلوتو؟ معناه اکثر الدعاء فكم اجعل لك من دعائي صلوة عليك.

فرمایا کہ اگر تم اپنی ساری دعا درود ہی میں صرف کردے گے تو تمہاری دنیا و آخرت کے سارے غموم و ہموم دور ہو جائیں گے۔ اس حدیث کا حاصل معنی یہ ہے کہ آپ نے درود شریف پڑھنے کی زیادہ سے زیادہ تر غیب دی اور اس کی فضیلت بیان فرمائی ہے۔

مذکورہ بالا احادیث نیزان کے علاوہ دوسری بہت ساری احادیث سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود کی فضیلت معلوم ہوتی ہے اور علماء کرام کا اس میں اختلاف ہے کہ درود پڑھنا واجب ہے یا مستحب ہے؟ بہت سے لوگ کہتے ہیں کہ نماز کے آخری تشهد میں درود پڑھنا واجب ہے مثلاً امام شافعی رضی اللہ عنہ و احمد رضی اللہ عنہ وغیرہ کا یہی مذهب ہے اور ان حضرت کا کہنا ہے کہ نماز کے علاوہ دوسرے تمام اوقات میں سنت ہے اور بعض اہل علم کہتے ہیں کہ پوری عمر میں صرف ایک مرتبہ درود پڑھنا واجب ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

**يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوْا عَلَيْهِ اَيْمَانَ وَالوَآآپ (صلی اللہ علیہ وسلم) پر وَسَلَمُوا تَسْلِيْمًا [الاحزاب، آیہ: ۵۶]**

درود وسلام اچھی طرح پڑھو۔

ان لوگوں کا کہنا ہے کہ فعل امر اگر چہ درجوب کا مقتضی ہے مگر صرف ایک بار اس کی تعمیل واجب ہوتی ہے اور بعض اہل علم کہتے ہیں کہ جب بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر آئے آپ پر درود واجب ہے اور صحیح جسمہ رکنہ کا ذکر ہے کہ تشهد آخر میں درود پڑھنا واجب ہے اور باقی دوسرے تمام اوقات میں مستحب ہے۔ خاص طور پر جمعہ کے دن میں اور رات میں۔

لیکن جمعہ کے دن فجر کے وقت لوگوں کا جمع ہونا جیسا کہ سوال کرنے والے نے کہا ہے پھر لوگوں کا کھڑے ہو کر آپ پر درود پڑھنا اور یہ عقیدہ رکھنا کہ نبی کریم ﷺ کی طرف بذریعہ وحی بدعات میں حاضر و موجود رہا کرتے ہیں تو کوئی شک نہیں یہ بدعات اور ایجاد و شدہ چیزوں میں سے ہے جن سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ڈانت کر منع کیا ہے ① اور آپ نے عرباض بن

---

① بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کی طرف بذریعہ وحی بدعات سے منع فرمایا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ

فَلَيَحْذِرُ الَّذِينَ يَعْخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تَصِيهِمْ فَتَهُ وَيَصِيهِمْ عَذَابُ الْيَمِينِ (السور، آیہ: ۲۳)

”جو لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کی خلاف ورزی کرتے ہیں انہیں خوف زدہ رہنا چاہئے کہ کہیں ان پر فتنہ یا دردناک عذاب نہ آجائے۔“ (باقی اگلے صفحہ پر)

ساریہ نَّبِيٰ وَالٰٓی حدیث میں فرمایا ہے کہ تم میری اور میرے بعد خلفائے راشدین کی سنت کو لازم پکڑنا اور نئی نئی بدعتوں سے فتح کر رہنا کیونکہ ہر ایجاد شدہ نئی چیز بذعن ہے اور ہر بذعن گمراہی۔ (ترمذی)

حضرت عائشہ ام المؤمنین عَائِشَةُ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے کوئی ایسا کام کیا جس کے کرنے کا حکم ہم نے نہیں دیا تو وہ مردود ہے۔ (رواہ مسلم)  
رسول اللہ ﷺ کو جب اللہ تعالیٰ نے وفات دے دی اور آپ ﷺ دار دنیا سے رفیق اعلیٰ کی طرح انتقال کر گئے تو آپ کو مخاطب کر کے فرمایا۔“

**إِنَّكَ مِيتٌ وَإِنَّهُمْ وَمِيتُونَ.** آپ ﷺ کو موت آنے والی ہے اور یہ کفار بھی مرنے والے ہیں۔

[الزمر، آیہ : ۳۰]

(گزشتہ سے پیوستہ)

اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ:

وَمَا أتَكُمُ الرَّسُولُ فَخَذُوهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنِهِ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ (الحشر)  
رسول اکرم ﷺ کو جو چیز دیں اسے لے لو اور جس سے روکیں اس سے رک جاؤ اور اللہ سے ڈرو۔ بے شک اللہ تعالیٰ حلت عذاب والا ہے۔

نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا

وَاطِيعُ اللَّهِ وَاطِيعُ الرَّسُولَ وَاحْذِنُوْ فَإِنْ تُولِّيهِمْ فَاعْلَمُوا إِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلْغُ الْمُبِينِ (المائدہ ، ۹۲)  
اور اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرو اور اس کے رسول کی اطاعت کرو۔ اور ذر ترہو اگر تم لوگوں نے روگردانی کی تو سجنوبی جان لو کہ ہمارے رسول پر صرف واضح طور پر تبلیغ کی ذمہ داری ہے۔

ان کے علاوہ بہت ساری آیات ہیں جن میں اللہ اوز رسول کی اطاعت کا حکم دیا گیا ہے اور ان کی مخالفت سے منع کیا گیا ہے اور رسول کی مخالفت میں بذعن و ضلالت کی متابعت بھی داخل ہے۔ گویا نہوذ باشد بعثت شخص اپنی بذعن کے ذریعہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی غلطی کی تلافی کرنا چاہتا ہے گویا وہ اپنی زبان حال سے کہتا ہے کہ یہ بذعن جو میں کر رہا ہوں اس میں اجر و ثواب اور اطاعت ہے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اسے بتلانے سے قاصر ہے (نہوذ باشد)۔ حالانکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس طرح کی بات سے پاک ہیں۔ آپ نے اپنی امت سے ایسی کوئی بات پوشیدہ نہیں رکھی جو انسان کو جنت تک لے جانے والی ہو۔ بلکہ اس طرح کی ہر چیز کا حکم دے دیا ہے اسی طرح جہنم میں لے جانے والی ہر چیز سے بھی منع کر دیا ہے اور فرمادیا ہے کہ میں نے تم کو ایسے واضح راستہ پر چھوڑا ہے جو رات کے بال مقابل دن کی طرح روشن ہے۔

نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَمَا نَحْمَدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَّتْ مِنْ  
قَبْلِهِ الرَّئِسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ  
أَنْفَلَبْتُمْ عَلَى أَغْفَابِكُمْ.  
[آل عمران، آیہ: ۱۴۳]

محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) صرف ایک رسول ہیں۔ ان سے پہلے بہت سے رسول گذر چکے ہیں اگر وہ مر جائیں یا قتل کر دیے جائیں تو کیا تم ایڑیوں کے بل پھر جاؤ گے۔

جب آپ ﷺ کو موت آگئی تو موت کے بعد آپ ﷺ نہ سنتے ہیں نہ دیکھتے ہیں اور نہ وعظ و ذکر کی مجالس میں حاضر ہوتے ہیں۔ مجالس و وعظ میں آپ ﷺ کے حاضر و ناظر ہونے کا عقیدہ رکھنا باطل عقیدہ اور کھلی ہوئی گراہی ہے۔ اس غلط عقیدہ سے اشارہ ملتا ہے کہ آپ کو موت نہیں آئی، حالانکہ اس سے قرآن مجید کی صریح آیت کی تکذیب ہوتی ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: **إِنَّكُمْ مَيِّثٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّثُونَ.** [آل الزمر، آیہ: ۳۰] بھی مر نے والے ہیں۔

نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

**كُلُّ نَفْسٍ ذَآتِةٌ لِّمَوْتٍ وَإِنَّمَا تُؤْفَوْنَ**  
لُوگ اپنا اپنا بدله قیامت میں پاؤ گے۔  
[آل عمران، آیہ: ۱۸۵]

نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

**فَلْ يَعْوَفُنَّكُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي**  
**وُكَلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ**  
آپ ﷺ کہہ دیجئے کہ تم کو وہ ملک الموت (فرشتہ موت) وفات دے گا جو تم پر مقرر کیا گیا ہے، پھر تم اپنے رب کی طرف لوٹائے جاؤ گے۔  
[السجدة، آیہ: ۱۱]

چنانچہ سبھی انبیاء کرام و مرسیین علیہم السلام سلطان موت کے سامنے جھکے اور سب نے موت کا پیالہ اسی طرح پیا جس طرح دوسروں نے پیا لیکن انبیاء کرام علیہم السلام اپنی برزخی زندگی گزار رہے ہیں ان کی زندگی کی کیفیت اللہ سبحانہ و تعالیٰ کے علاوہ کوئی دوسرا نہیں جانتا جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے شہدا کے بارے میں فرمایا:

**وَلَا تَحْسِبَنَّ الَّذِينَ قُلُّوا فِي سَيِّلِ اللَّهِ**  
**أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاهُ أَنْتَ رَبُّهُمْ يُرْزَقُونَ**  
جو لوگ اللہ تعالیٰ کی راہ میں قتل کر دیے گئے  
انہیں تم ہرگز مردہ مت سمجھو بکہ وہ زندہ ہیں  
[آل عمران، آیہ: ۱۶۹]

اپنے رب کے پاس روزی کھاتے ہیں۔

اور یہ معلوم ہے کہ انہیاے کرام علیہم السلام کا درجہ شہدا سے کہیں زیادہ بلند ہے، لیکن بزرگی زندگی کو دنیاوی زندگی پر قیاس نہیں کیا جا سکتا، بزرخ میں انہیاء و شہدا کی زندگی کا یہ مطلب نہیں ہے کہ وہ لوگ جس طرح دنیا میں کھاتے پیتے، شادی بیاہ کرتے اور دوسرا ہے تمام کام کرتے تھے اسی طرح عالم بزرخ میں کرتے ہیں اگر ان کی بزرگی زندگی دنیاوی زندگی کی طرح ہوتی تو ان پر ”موت“ کے لفظ کا اطلاق ہی نہ ہوتا، حالانکہ رسول اللہ ﷺ کی بیٹی حضرت فاطمہؓ پنے باپ جناب محمد رسول اللہ ﷺ کی وفات کے بعد خلیفہ راشد حضرت ابو بکر صدیقؓ کے پاس اپنے باپ کی میراث طلب کرنے آئیں اور میراث موت کے بعد ہی ہوا کرتی ہے۔

حضرت ابو بکر صدیقؓ نے حضرت فاطمہؓ کو یہ جواب دیا کہ انہوں نے نبی کریم ﷺ کا فرمان سن رکھا ہے:

① ”نحن عشر الانبياء لأنورث ما تركتناه صدقة“

”هم انہیاے کرام کے یہاں میراث نہیں چلتی ہم جو ترکہ چھوڑ کر جائیں وہ صدقہ ہے۔“

حضرت ابو بکر صدیقؓ رضی اللہ عنہ کے اس جواب سے حضرت فاطمہؓ کو تکمیر و ملال بھی ہوا تھا۔

وفات نبوی کے بعد مہاجرین والنصار کے درمیان سقیفہ نوسادعہ میں یہ اختلاف رونما ہوا کہ سب سے پہلے خلیفہ کون بنے؟ پھر سب اس بات پر متفق ہو گئے کہ حضرت ابو بکر صدیقؓ رضی اللہ عنہ خلیفہ بنائے جائیں۔ لہذا سب نے ان کی خلافت پر بیعت کی لہذا اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دنیاوی زندگی کی طرح زندہ و باحیات ہوتے تو لوگ آپ ﷺ کی طرف رجوع کر کے دریافت کرتے کہ آپ ﷺ کے بعد کے خلیفہ بنایا جائے۔ جنگ جمل و صفين میں صحابہ کرام کے درمیان باہم مقام ہوئے لیکن کسی صحابیؓ نے ان جنگوں کی بابت آپ ﷺ کی طرف رجوع نہیں کیا، اسی طرح بہت سے فتحی مسائل کی بابت صحابہ کرامؓ کے درمیان اختلافات ہوئے ان مسائل میں کتاب و سنت کے نصوص نہیں تھے۔ لہذا صحابہ کرامؓ نے اجتہاد کیا اور نصوص و علل نصوص کے معانی سے استنباط کر کے فتاوی دیے اور فیصلے کئے یہ لوگ قبر نبوی کے پاس نہیں گئے کہ آپ ﷺ سے ان مسائل کے سلسلے میں سوال کریں۔ انہیاے کرام کی موت کا معاملہ بالکل

① البدایہ والنہایہ ج ۴ ص ۲۰۳

عام انسانوں کی موت کی طرح ہے اور یہ معاملہ اتنا واضح ہے جسے ہر صاحب عقل جانتا ہے۔ رسول اللہ ﷺ کو جب معراج ہوئی اور آپ کو بیت المقدس تک لا یا گیا پھر وہاں سے آسمانوں پر پہنچایا گیا تو بیت المقدس میں تمام انبیاء کرام ﷺ کی ارواح کو اللہ تعالیٰ نے صورتوں میں مشکل کر دیا۔ ان کو آپ نے اپنی امامت میں نماز پڑھائی۔ اسی طرح آسمانوں میں بھی انبیاء کرام کی ارواح کو مشکل کیا، وہاں ان کے جسم موجود نہیں تھے۔ اس نے یہ عقیدہ کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم زندہ ہیں، دیکھتے سنتے اور میلا دو صحت کی محفلوں میں حاضر ہوتے ہیں بے دلیل و بے بنیاد ہے۔ نہ تو اس پر کتاب و سنت کی کوئی دلیل ہے اور نہ ہی کوئی عقلی دلیل ہے۔

اس قول میں کہ ”یا نبی الہدی سلام علیک“ کوئی حرج نہیں ہے لیکن اس کے ساتھ ”انک مقصدى و ملجمائى“ (آپ ﷺ میرے مقصود و طباہیں) کہنا باطل و ضلال ہے۔ یہ قول وفات نبوی کے بعد نبی کریم ﷺ سے فریاد ہے اور میت سے فریاد بے شک و شبہ شرک ہے۔ وہ میت چاہے نبی اور رسول ہو یا ولی ہو۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ  
مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَمَةِ  
وَهُمْ عَنْ دُعَائِنَهُمْ غَفَلُونَ ۝ وَإِذَا  
خُشِّرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءَ  
وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ كُفَّارِينَ ۝

[الاحقاف ، آیہ: ۴۵] گے اور ان کی عبادت کے منکر ہوں گے۔

چنانچہ حصول نفع یا دفع ضرر مثلاً مریضوں کی شفایا بچوں کی طلب یا بارش اور اس طرح کی چیزوں کے لئے مزدوں کو پکارتا وہ مردے چاہے انبیاء و مسلمین ہی کیوں نہ ہوں، شرک و کفر ہے کیونکہ اس طرح کی فریاد و طلب عبادت ہے اور عبادت صرف اللہ تعالیٰ کے لیے خاص ہے۔ اللہ تعالیٰ نے رسولوں کو اور ان کے خاتم جناب محمد رسول اللہ ﷺ کو نیز اپنی تمام کتابوں اور ان کتابوں کے خاتم قرآن مجید کو صرف شرک و بت پرستی کو منانے اور خالص توحید کو قائم کرنے

کے لئے بھیجا تھا۔ قرآن مجید کی بہت ساری آیات بلکہ کئی سورتوں کی اکثر و پیشتر آیات میں شرک سے منع کیا گیا اور توحید پرستی کا حکم دیا گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا أُخْرَ لَا يُرْهَانَ جو شخص اللہ تعالیٰ ساتھ کے کسی دوسرے معبود کو  
لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا پکارے جس پر اس کے پاس کوئی دلیل نہیں تو  
اس کا حساب اس کے رب کے پاس ہوگا، بے یُفْلِحُ الْكُفَّارُونَ ۵

[المومنون، آیہ: ۱۱۷]

نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلْ جو شخص اپنے رب سے ملنے کی امید رکھتا ہے  
عَمَلاً صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ۱۱۰ [الکھف، آیہ: ۱۱۰]

خلوقات اور پوری دنیا کو اللہ تعالیٰ نے صرف اس وجہ سے پیدا کیا ہے کہ اسی کی عبادت کی جائے۔ اس کے علاوہ کسی اور کی عبادت نہ کی جائے، نہ کسی مقرب فرشتے کی نہ کسی نبی نبی مرسل کی۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا :

وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ ۵ مَا أَرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ وَمَا أَرِيدُ أَنْ يُطْعَمُونَ ۵ [الذاريات، آیہ: ۵۶، ۵۷]

اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی اور کوپکارنا شرک ہے جو کبیرہ ترین گناہ ہے، اس کا مرکب کافر ہے اگر تو بہ نہ کرے تو ہیشہ جہنم میں رہے گا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا :

إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهَ جس نے اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کیا اس پر اللہ  
عَلَيْهِ الْجَنَّةُ وَمَاوَهُ النَّارِ وَمَا ۵  
ہوگا۔ اور ظالموں کے لئے مدد کرنے والے نہ  
لِلظَّالِمِينَ مِنَ الْأَنصَارِ ۵ [المائدہ، آیہ: ۷۲]

ہوں گے۔

انبیاء کرام اور صالحین سے استغاثہ و فریاد یہ ہے کہ "یا رسول اللہ سیری پیماری سے بھجے شفاذ بکھے یا مجھے اولاد دیجئے" یا یہ کہے کہ "المدد یا عبد القادر جیلانی یا رسول یا حسین بن علی، وغیرہ" یا یہ کہ انبیاء اور صالحین کے لئے نذر و نیاز مانے یا ان کی قبروں کا طواف کرے یا ان کے لئے جانور ذبح کرے یا نمازیں پڑھے۔ یہ ساری چیزیں شرکِ اکبر کی قسم سے ہیں جن کے مرکب کو اللہ تعالیٰ نہیں بخشنے گا۔ ہاں تو بہ کرنے والے کو بخش دے گا۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے عظیم نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو خطاب کر کے فرمایا:

وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ  
مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتُ لَيَحْبَطَنَ  
عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ  
الْخَسِيرِينَ ۝

یقیناً آپ ﷺ کی طرف اور آپ ﷺ سے پہلے والے لوگوں کی طرف ہم نے یہ وحی بھیجی کہ اگر تم شرک کرو گے تو تمہارے عمل بے کار ہو جائیں گے اور ضرور بالضرور تم گھانا اٹھانے والوں میں سے

[الزمر، آیہ: ۶۵] ہو جاؤ گے۔

اس آیت سے یہ فائدہ حاصل ہوتا ہے کہ تمام انبیاء و مرسیین علیہم الصلوٰۃ والسلام کو اللہ تعالیٰ نے توحید اور ترک شرک کا حکم دیا تھا ایسا نے انہیں یہ حکم بھی دیا تھا کہ اپنی اپنی امتوں کو اللہ تعالیٰ کی توحید اور عبادت میں صرف اللہ پرستی کی دعوت دیں۔ تم اللہ تعالیٰ کے فرمان:

لَئِنْ أَشْرَكْتُ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ

اگر تم نے شرک کیا تو تمہارے سارے اعمال

[الزمر، آیہ: ۶۵] بے کار اور اکارت ہو جائیں گے۔

میں غور کرو۔ یہ سخت و حکمی اور وعید ہے۔ حالانکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم شرک اور دوسرے گناہوں سے معصوم تھے۔ یہی حال دوسرے انبیاء و مرسیین علیہم الصلوٰۃ والسلام کا بھی تھا، لیکن یہ آیت آپ ﷺ کی امت کو تعلیم دینے کے لئے نازل ہوئی۔ تاکہ لوگ جان لیں کہ غیر اللہ کی عبادت شرک ہے اور شرک کرنے والے کے سارے اعمال بے کار ہیں چاہے وہ بے شمار مسجدیں اور پناہ گاہیں بنوادے یا چاہے وہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں لاکھوں کروڑوں روپے خرچ کرڈا لے۔ شرک کرنے والے کا کوئی عمل بروز قیامت کچھ نہ دے گا۔ بلکہ ہو سکتا ہے کہ اس کا بدلہ دنیا میں اللہ تعالیٰ دے دے۔ لیکن قیامت کی بابت اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ:

وَقَدْمَنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ اور ہم متوجہ ہوں گے اس کی طرف جو انہوں نے عمل کر رکھے ہیں پھر ہم ان کے عمل کو بکھرے فَجَعَلْنَاهُ هُبَاءً مَّتَّثُرًا [الفرقان، آیہ: ۲۳] ہوئے غبار و ذرات کی طرح کر دیں گے۔

سوال نمبر ۲۔ ربیع الاول کی ۱۲ تاریخ کو لوگ کسی کے گھر میں جمع ہوتے ہیں اور پیالہ لایا جاتا ہے جس میں بال ہوتے ہیں۔ لوگوں کا دعویٰ ہے کہ یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بال ہیں۔ لوگ بال کے گرد طواف کرتے ہیں اور جیخ پکار کر کہتے ہیں: ”یا نبی الورثی سلام علیک“۔ اس فعل کی شرعی حیثیت واضح کیجئے؟

**جواب** مذکورہ بالاسوال میں سائل نے جو یہ کہا ہے کہ لوگ اکٹھا ہو کر پیالہ میں رکھے ہوئے بال کا طواف یہ سمجھ کر کرتے ہیں کہ یہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ڈاڑھی کے ڈاڑھی کے بال ہیں تو یہ جان رکھو (اللہ ہم کو اور تم کو) ایسی باتوں کی توفیق دے جن کو پسند کرتا ہے اور جن سے خوش ہوتا ہے) کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

يَا أَيُّهَا النَّاسُ اغْبُلُوا رَبِّكُمُ الَّذِي اے لوگو! تم اپنے اس رب کی عبادت کرو جس نے تم کو پیدا کیا اور ان لوگوں کو بھی پیدا کیا جو تم خَلْقُكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ [البقرة، آیہ: ۲۱]

اور ”عبادت“ لفظ میں تزلل (خاکساری) کو کہتے ہیں، کہا جاتا ہے کہ ”طریق معبد“ یعنی روندا ہوا چالو راستہ جس پر لوگ روندتے ہوئے بکثرت چلتے ہیں۔ شریعت میں کمال محبت و کمال خاکساری و اکساری و عاجزی کو عبادت کہا جاتا ہے۔ عبادت ہر اس چیز کے لئے ایک جامع لفظ ہے جو اللہ تعالیٰ کو پسند اور محبوب ہو چاہے وہ قوی چیز ہو یا عملی چیز ہو۔ عبادت کی بہت سی اقسام ہیں۔ ان میں سے نماز، روزہ، طواف، قم، نذر اور استغاش و فریاد وغیرہ ہیں۔

چنانچہ معظمه کا طواف ان عبادات میں سے ہے جو اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور کے لئے نہیں ہونا چاہیے، شارع نے طواف کو حج و عمرہ کا ایک رکن قرار دیا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَلَيَطْوُفُوا بِالْيَمِينِ [الحج، آیہ: ۲۹] لوگ قدیم گھر (خانہ کعبہ) کا طواف کریں۔ چوتھے سوال کے جواب میں میں نے ذکر کیا ہے کہ عبادت کی اقسام میں سے کوئی بھی قم اللہ تعالیٰ کے علاوہ دوسرے کے لئے جائز نہیں ہے، طواف بھی عبادات میں سے ہے۔ اس لئے

جو شخص خانہ کعبہ کے علاوہ کسی دوسری چیز کا طواف کرے مثلاً کسی نبی یا ولی کی قبر کا طواف کرے اس نے اللہ عظیم کے ساتھ شرک کیا اور دنیا و آخرت میں خسارہ اٹھایا۔

یہ قول کہ لوگ ایک پیالہ لاتے ہیں جس میں بال رکھے ہوتے ہیں اور یہ سمجھتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ڈاڑھی کے بال ہیں وہ ہناوٹی بات اور ظاہر و واضح جھوٹ ہے۔ یہ بات ثابت نہیں کہ نبی کریم ﷺ کے بال میں سے کوئی چیز کہیں منتقل کی گئی ہے۔ یہ ان اکاذیب میں سے ہے جو دیوانوں اور پاگلوں پر بھی مخفی نہیں۔ اہل عقل کی بات جانے دتبجے اور اگر ہم تسلیم کر لیں کہ یہ بال نبی کریم ﷺ کے ہیں تو بھی ان کا طواف جائز نہیں۔ اگر نبی کریم ﷺ زندہ ہوتے تو بھی آپ کا طواف جائز نہ ہوتا بلکہ آپ کا طواف شرک اکبر ہوتا جس کا مرتكب بغیر توبہ صحیح کے معاف نہیں کیا جاسکتا۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ  
بِئْشَكِ اللَّهِعَالَى نَهِيْسِ بَخْشَهِ كَا اسِ بَاتِ كُوكَ اسِ  
مَادُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ وَمَن  
يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِلَهًا  
عَظِيْمًا

[النساء، آیہ: ۳۸] اس نے یقیناً بہت بڑے گناہ کا افترا کیا۔

شرک جہنم میں ہمیشہ رہے گا جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

فَإِنَّمَا الَّذِينَ شَقُوا فِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا  
رَزِقٌ رَّوْشَهِيْقٌ ۝ خَلِدِيْنَ فِيهَا مَا  
دَامَتِ السَّمُوَاتُ وَالْأَرْضُ إِلَّا  
مَاشَأَهُ رَبِّكَ إِنَّ رَبِّكَ فَعَالٌ لَّمَّا  
يُرِيدُ ۝ [ہود، آیہ: ۱۰۷-۱۰۸]

سوال مذکور میں منقول شدہ بتیں (ہندوستان کے) اہل بدعات کی خرافات و اکاذیب میں سے ہیں، جن کی ایجاد و اختراع میں یہ (ہندوستانی) بدععت پرست دوسرے مسلمانوں کے بال مقابل منفرد ہیں۔

نمکورہ بالا جھوٹے اجتماع اور بالا نمکور کے گرد طواف کا بطلان کسی شخص پر مخفی نہیں رہ سکتا  
مگر جو اپنے گھر کے گدھ سے بھی زیادہ گزرا ہوا سپر اس فعل باطل عمل کا ذب کا باطل ہونا  
مخفی ہیں رہ سکتا ہے۔

دین اسلام اور اہل عقل و دانش کی عقل و خرد کے منافی و خلاف نمکورہ بالاعمال مسلمانوں کی  
پیشانی پر عار کا بد نماداغ ہے اور کافروں کے لئے بہت بڑی دلیل ہے کہ وہ اس طرح کی چیزوں کو  
دلیل ہنا کر دین اسلام کے جہاں کو بری شکل و صورت میں پیش کرتے ہیں اور یہودی و صلیبی خفیہ  
بغض وعداوت کے جذبے کے تحت اسلام کے خلاف زہرا فشانی کرتے ہیں اور اقوام و امام کے  
سامنے اسلام کا یہ داغ دار لباس ظاہر کرتے ہیں۔ چنانچہ یہ کہتے ہیں کہ ذرا دیکھو کہ مسلمان کیا  
کرتے ہیں؟ ان میں سے کچھ لوگ اولیاء کی قبروں کا طواف کرتے ہیں۔ کچھ لوگ ایسے بال کا  
طواف کرتے ہیں جن کی بابت یہ گمان رکھتے ہیں کہ ان کے نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) کے بال  
ہیں۔ پھر کون سی عقل اس دین کو قبول کرے؟ حالانکہ یہ کافر لوگ اپنے اندر کی گہرائی سے جانتے  
ہیں کہ دین اسلام اس قسم کی بدعات و خرافات سے بری ہے، لیکن اللہ ان دشمنان اسلام کا برا  
کرے کہ یہ لوگ جاہل مسلمانوں اور جاہل صوفیوں نیز شیطانی راستوں پر چلنے والوں کے افعال و  
اعمال کو دین اسلام کے خلاف بطور حرابة استعمال کرتے ہیں۔ ان جہاں اور شیطانی راستوں پر  
چلنے والے بدعتی مسلمانوں نے ایسے طریقے ایجاد کرنے ہیں جن کے لئے اللہ تعالیٰ نے کوئی  
دلیل نہیں اتنا تاری۔ انہوں نے ایسے عقائد فاسدہ گھڑ لئے جو دین اسلام کے منافی ہیں۔ مثلاً عقیدہ  
وحدت الوجود جس کا معتقد یہود و نصاریٰ اور بھروس سے بھی زیادہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کفر کرنے والا  
ہے۔ یہ گمراہ کن عقیدہ ان صوفیا کے نزد یہ کمال و لا ایت اور منہما نے محبت ہے۔ اللہ تعالیٰ ان  
سب کا برا کرے یہ کہاں سے برگشتہ کئے جا رہے ہیں؟

سوال نمبر ۳۔ ہندوستان کے مختلف شہروں اور مقامات میں اولیاء کی قبروں کے مزار بنے  
ہوئے ہیں، بہت سے لوگ اپنے اپنے شہروں اور بستیوں سے ان مزاروں اور قبروں کی زیارت  
کے لئے سفر کرتے ہیں ان اولیاء کے لئے بھیڑ، بکری، گائے اور وہ پے پیسے کے نذر انے چڑھاتے

ہیں، ان مزاروں پر جانور ذبح کرتے ہیں اور قبروں کا طواف کرتے ہیں، کچھ لوگ اولیا سے بیماری کی شفا طلب کرتے ہیں، کچھ لوگ ان سے اولاد مانگتے ہیں پھر وہاں کچھ دنوں قیام کر کے اپنے گھروں کو لوٹ آتے ہیں۔ ان مزاروں کی زیارت کے لئے سفر اور ان نذر و نیاز، ذیکوں اور قبروں کے طواف اور اولیا سے سوال وغیرہ کا شرعی حکم کیا ہے؟

**جواب۔ الحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وعلى اله واصحابه اجمعين۔** جواب باصواب کے لئے میں اللہ تعالیٰ سے مد طلب کرتا ہوں۔

مذکورہ بالاسوال (یعنی کہ اولیا کی قبروں کی زیارت کے لئے سفر کر کے ایک شہر سے دوسرے شہر جانا وغیرہ) کے جواب میں اولاً تحقیق طلب بات یہ ہے کہ جس قبر والے کی زیارت کے لئے سفر کیا جاتا ہے وہ فی الواقع اولیاء اللہ میں سے کوئی ولی ہے یا نہیں؟ اولیاء کی بابت ارشاد اللہ ہے :

آلَّا إِنَّ أَوْلَيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ      اولیاء اللہ کو کوئی خوف نہیں ہو گا اور نہ وہ غم وَلَا هُمْ يَخْزُنُونَ ۝ [یونس، آیہ: ۲۴]

اٹھائیں گے۔

یہ ممکن نہیں کہ آدمی یہ جان سکے کہ فلاں شخص ولی ہے۔ اس کا علم صرف اللہ تعالیٰ کو ہے جو نگاہوں کی خفیہ خیانت کو جانتا ہے اور ان باتوں کا علم رکھتا ہے جن کو سینے چھپائے رکھتے ہیں۔ مدینہ منورہ میں کچھ ایسے منافقین تھے جن کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نہیں جانتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے عظیم نبی کریم (صلی اللہ علیہ وسلم) کو مخاطب کر کے فرمایا:

وَمَمَنْ حَوْلَكُمْ مِنَ الْأَعْرَابِ      تمہارے ارد گرد دیہا توں میں سے نیز اہل مُنَافِقُوْنَ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِيْنَةِ مَرَدُوا  
مدینہ میں سے منافقین ہیں جو منافقت پر مجھے ہوئے ہیں۔ انہیں آپ ﷺ نہیں جانتے مگر ہم انہیں جانتے ہیں۔ عن قریب انہیں ہم دوبار سزادیں گے پھر وہ عذاب عظیم کی طرف لائے

عَذَابٌ عَظِيمٌ ۝ [التوبہ، آیہ: ۱۰۱]

جائیں گے۔

منافقین کی معرفت علم غیب میں سے ہے اور غیب کا علم صرف اللہ تعالیٰ کو ہے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

عَلِمَ اللَّهُ عَالِيٌ غَيْبٌ كَعِلْمِ رَكْنَتِهِ وَالاَيْمَنِ  
 أَحَدًا ۝ إِلَّا مَنِ ارْتَضَى مِنْ رَسُولٍ  
 فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ ۝ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ  
 خَلْفِهِ رَصْدًا ۝

[آل عمران، آیہ: ۲۷۶۔۲۷]

جب انیاۓ کرام و مرسلین علیہم السلام غیب نہیں جانتے تھے تو دوسرے لوگ غیب کیسے جانیں گے؟ چنانچہ مذکورہ بالا آیت اللہ تعالیٰ کے علاوہ رسولوں کی غیب دانی کی لفظی کرتی ہے مگر اللہ تعالیٰ رسولوں میں سے جسے چاہتا ہے اس کو بعض غیبی باتوں پر مطلع کر دیتا ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے دوسری آیت میں فرمایا:

وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلَّا  
 بِمَا شَاءَ وَسَعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَ  
 الْأَرْضَ

[آل عمران، آیہ: ۲۵۵]

اور اللہ تعالیٰ کے ارشاد: فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ ۝ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصْدًا کی بابت حافظ ابن کثیر نے کہا کہ اللہ تعالیٰ اپنے رسول و نبی کی حفاظت کے لئے باری باری آنے والے زیادہ فرشتوں کو مخصوص کر دیتا ہے اور یہ فرشتے نبی و رسول کے ساتھ آگے پیچے چلا کرتے ہیں۔ مزید یہ کہ نبی و رسول کے پاس وہی الہی بھی نازل ہوا کرتی ہے اسی بنا پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

يَعْلَمُ أَنْ قَدْ أَبْلَغُوا رِسْلَتِ رَبِّهِمْ  
 تَا كَمِ اللَّهُ عَالِيٌّ كُو يَعْلَمُ ہو جائے کہ ان فرشتوں  
 وَاحَاطَ بِمَا لَدَيْهُمْ وَأَخْضَى كُلَّ  
 شَيْءٍ عَذَّدًا ۝

[آل عمران، آیہ: ۲۸]

کے پاس ہیں اور اس نے ہر چیز کو گن رکھا ہے۔ ایک تفسیر کے مطابق مذکورہ بالا آیت کا مطلب یہ ہے کہ نبی و رسول کی حفاظت کے لئے اللہ تعالیٰ نے آگے پیچے چلنے والے فرشتوں کو اس نے مقرر کر رکھا ہے تاکہ نبی کریم کو یہ معلوم ہو

جائے کہ پیغام رسانی کرنے والے فرشتوں نے اللہ تعالیٰ کی طرف سے پیغام پوری طرح پہنچا دیے اور حفاظت کرنے والے فرشتوں نے بخوبی ان کی حفاظت کی اور ان کی طرف سے مدافعت کی اور دوسری تفسیر کا بھی احتمال ہے جس کے مطابق آیت کا معنی یہ ہو گا کہ اللہ تعالیٰ اپنے رسولوں کی حفاظت اپنے فرشتوں کے ذریعہ کرتا ہے تاکہ وہ لوگ رسالت کے فرائض انجام دے سکیں نیز یہ کہ اللہ تعالیٰ رسولوں کی طرف کی ہوئی وحی کی بھی حفاظت کرتا ہے۔

حاصل یہ کہ غیب دانی صرف اللہ واحد کے لئے خاص ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے دوسری آیت میں اپنے نبی کریم ﷺ کی بابت خبر دیتے ہوئے فرمایا:

وَلَوْ كُنْتَ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَا سُكْنَى ثِ  
لِيَا تَأْرِجَنِي إِلَيْهِ وَمَا مَسَّنِي السُّوءُ إِنِّي أَنَا  
إِلَّا نَذِيرٌ وَّبَشِيرٌ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ۝

[الاعراف، آیہ: ۱۸۸]

اللہ تعالیٰ نے دوسری آیت میں فرمایا:

فُلْ لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ  
وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ .

[الحل، آیہ: ۲۵]

مذکورہ بالا آیت میں ”یعلم“، فعل کا فاعل اللہ جل جلالہ ہے۔ اس کا معنی یہ ہوا کہ صرف اللہ تعالیٰ غیب جانتا ہے اور آسمانوں اور زمین میں کوئی دوسرا غیب نہیں جانتا چاہے فرشتے ہوں یا انہیاً کے رام علیہم الصلوٰۃ والسلام۔ لہذا یہ دعویٰ کرنا کہ فلاں قبر میں مدفن فلاں بزرگ اولیاء اللہ میں سے ہیں اگرچہ یہ دعویٰ ثابت نہیں لیکن ہم مسلمان مردوں کے ساتھ حسن ظن رکھتے ہیں اور ان کے لئے اللہ تعالیٰ سے رحمت و مغفرت طلب کرتے ہیں۔ مگر کسی کا عالم الغیب ہونا کسی طرح تسلیم نہیں کیا جاسکتا۔

جو حکایت قبروں کے مجاور لوگ بیان کرتے ہیں کہ فلاں بزرگ کی ایسی ایسی کرامات ہیں۔ فلاں آدمی مریض تھا اس کو بزرگ نے شفا بخشی، فلاں عورت کو حمل نہیں تھہرتا تھا مگر فلاں شیخ کی

قبر پر آئی تو حاملہ ہو گئی، فلاں آدمی پریشانی میں بتلا تھا اس نے بزرگ کو پکارا تو پریشانی دور ہو گئی، اس طرح کی متعدد قبیع کہانیاں بیان کی جاتی ہیں۔ یہ خانہ ساز من گھڑت کرامات ہیں، جن کو قبروں کے مجاہروں نے ایجاد کر لیا ہے تاکہ باطل طریقہ سے لوگوں کے مال کھائیں یعنی نذر و نیاز کے نام پر لوگوں سے پیسے وصول کریں کہ یہ اولیا کے لئے نذریں ہیں، صدقات کے لئے اور اولیا پر اوقاف ہیں، یہ ساری باتیں لوگوں کے مال باطل طریقہ سے کھانے میں داخل ہیں۔

ان کرامات میں سے اکثر مکذوبہ اور جھوٹی ہیں تاکہ عوام کے جذبات اور ان کے اموال سے فائدہ اٹھایا جائے۔ ان کرامات میں سے جو بعض باتیں صحیح ہیں وہ کبھی کبھیاتفاقی طور پر وقوع پذیر ہو جاتی ہیں۔ مثلاً اتفاق سے کوئی آدمی قبر کے پاس گیا اس نے حضور قلب سے اللہ تعالیٰ سے یا صاحب قبر سے دعا کی۔ یہ ایسا وقت تھا کہ اس کا مرض دور ہونے والا تھا، تقدیر کی موافقت سے یہاں اچھا ہو گیا اور ضرورت برآئی اور کبھی کبھی شیاطین و جنات لوگوں کو گمراہ کرنے کے لئے کرامات اولیا کے پردے میں کچھ کام کر دکھاتے ہیں حتیٰ کہ بعض اہل علم نے کہا کہ جنات کبھی کبھی آدمی کو ایک جگہ سے دوسری جگہ اڑا کر پہنچا دیتے ہیں تاکہ لوگ دھوکا کھا جائیں اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کرنے لگیں اور کہنے لگیں کہ یہ ولی اللہ ہیں۔ جو مر چکے ہیں ان پر اللہ تعالیٰ ہی رحم فرمائے مگر جن زندہ اشخاص کو لوگ اولیاء اللہ سمجھ بیٹھے ہیں اور ان کی بابت جاہل لوگ عقیدت رکھ کرتے ہیں تو ان کے اعمال کتاب و سنت پر پیش کئے جائیں گے، اگر ان کے اعمال کتاب و سنت کے مطابق ہوں، ٹھیک ہیں ورنہ جو خلاف کتاب و سنت ہوں وہ مردود ہیں اگرچہ وہ سمندر و دریا پر چلیں یا آسمان و زمین کے درمیان پرواز کرتے ہوئے نظر آئیں۔

اس تفصیل سے ہم کو معلوم ہوا کہ جو لوگ اپنی ولایت و تقدیس کا دعویٰ رکھتے ہیں مگر جمعہ اور نماز بآجات میں حاضر نہیں ہوتے بلکہ چاہتے ہیں کہ عوام ان کے لئے رکوع وجود کریں یا ان سے نفع و ضرر چاہیں وہ دجال و شیاطین ہیں، آخر تم اس شخص کو کیا سمجھتے ہو جو اپنے ناخن اور بال لمبے رکھتا اور نیچے پیشاب کرتا پھرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے لئے ایک رکعت نماز بھی نہیں پڑھتا اور اگر اس کے مریدوں اور عقیدت مندوں سے کہا جائے کہ تمہارے پیر صاحب نماز نہیں پڑھتے تو یہ لوگ کہتے ہیں کہ ہمارے پیر صاحب خانہ کعبہ میں نماز پڑھا کرتے ہیں۔ نیز اس طرح کی بہت سی غلط سلط لغو باتیں ان کے یہاں پائی جاتی ہیں۔

ہماری یہ گفتگو ولایت سے متعلق تھی اور سائل کا ذکر کردہ یہ مسئلہ کہ انہیا اور صاحبین کی قبروں کی طرف سفر کیا جائے یا نہیں؟ تو تین مسجدوں کے علاوہ کسی اور جگہ کے لئے سفر حرام ہے۔ حتیٰ کہ بہت سے اہل علم قائل ہیں کہ انہیاء و صاحبین کی قبروں کی طرف سفر ایسی معصیت ہے کہ اس طرح کے سفر میں نہ مزار قصر کرنی جائز ہے نہ جمع میں الصلا تین جائز ہے۔ اس پر وہ حدیث دلیل ہے جو حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

«لَا تُشَدُّ الرِّحَالُ إِلَّا إِلَى ثَلَاثَةِ مَسَاجِدِ مَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْمَسَاجِدِ الْأَقْصِيِّ» ①

”تین مسجدوں، مسجد نبوی، مسجد حرام اور مسجد اقصیٰ کے علاوہ کسی اور جگہ کی طرف سفر نہ کیا جائے۔“ (صحیح بخاری و مسلم)

جب ”لا“ نافیہ ہوتی تھی کے ساتھ خبر کا مفاد ممانعت ہوا کرتا ہے اور جو لوگ مذکورہ بالا تینوں مسجدوں کے علاوہ کسی اور جگہ کے لئے شدرحال (سفر) کو جائز قرار دیتے ہیں ان کی بات کا کوئی اعتبار نہیں کیونکہ یہ کتاب و سنت کے خلاف ہے اور جو بات کتاب و سنت کے خلاف ہو وہ اپنے کہنے والے پر درکردی جائے گی چاہے اس کا علمی درجہ کتنا ہی بلند ہو، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ہم کو قرآن و سنت کی پیروی کا حکم دیا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

إِتَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَا  
تَتَّبِعُوا مِنْ ذُوْنَهُ أُولَيَاءَ قَبْلَ لِمَا  
عَلَوْهُ دُوْرَ سَرَءَ اُولَيَا کی پیروی مست کرو۔ تم بہت  
تَذَكَّرُونَ ۝

[الاعراف، آیہ: ۳] کم نصیحت پذیر ہوتے ہو۔

نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَأَطِّعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ  
تُرْحَمُونَ . [آل عمران، آیہ: ۱۳۲] اور تم اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ ﷺ کی اطاعت کرو تا کہ تم پر حکم کیا جائے۔

سائل کا یہ قول کہ لوگ اولیا کے مزاروں پر جانور ذبح کرتے ہیں جن کی زیارت کے لئے

❶ (مسلم ج ۲ / ص ۱۰۱۴) / کتاب الحج باب لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد۔  
حدیث نمبر (۱۳۹۷) بخاری ص ۲۲۳ کتاب فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة

سفر کرتے ہیں تو واضح رہے کہ اس طرح کاذبیہ عبادت ہے اور غیر اللہ کے لئے ذبح کرنا جائز نہیں ہے اور جس نے اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور کے لئے ذبح کیا اگرچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے ہی کیوں نہ ہو تو اس نے شرک کیا اور دین اسلام سے وہ مرد ہو گیا۔ شیخ عبدالقدار جیلانی یا اس قسم کے دوسرے بزرگوں کا درجہ مقام تو بہر حال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کہیں کتر ہے۔ ان کے نام پر ذبح کرنا بھی شرک و کفر ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْهُرُ﴾ [الکوثر، آیہ: ۲]

”اپنے رب کے لئے نماز پڑھو اور قربانی ذبح کرو۔“

مطلوب یہ کہ غیر اللہ کے لئے نماز پڑھی جائے نقربانی کی جائے اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا:  
 فُلُّ إِنَّ صَلَاةَنِي وَنُسُكِنِي وَمَحْيَايَنِي      آپ ﷺ کہہ دیجئے کہ میری نماز، میری قربانی،  
 وَمَمَاتِنِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝ لَا      میری زندگی اور موت سب اللہ رب العالمین  
 شَرِيكَ لَهُ وَبِذِلِّكَ أُمْرُثُ وَأَنَا      کے لئے ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں۔ مجھے اسی  
 بَاتِ كَاحْكَمْ بَهِي دِيَأْيَا ۝      اور میں سب سے پہلا  
 أَوْلُ الْمُسْلِمِينَ ۝

[الانعام، آیہ: ۱۶۳، ۱۶۴] فرمادی رداری کرنے والا ہوں۔

حدیث صحیح میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

«لَعْنَ اللَّهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ» ①

”اللہ تعالیٰ اس شخص پر لعنت کرے جو غیر اللہ کے لئے ذبح کرے۔“

لیکن اولیا کے لئے نذر دنیا ز چاہے یہ اولیا زندہ ہوں یا مردہ جائز نہیں کیونکہ نذر دنیا ز بھی عبادات میں سے ہے جو غیر اللہ کے لئے جائز ہے نہیں۔ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی ولی یا غیر ولی کے لئے ذبح کیا ہوا جانور کھانا جائز نہیں ہے۔ اسے مردار سمجھا جائے گا (بلکہ مردار سے بھی زیادہ سخت حرمت والا) کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ۔

إِنَّمَا حَرَمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَالْخَمْرَ  
 اللَّهُ تَعَالَى نے تم پر مردار، خون، گوشت خزیر اور  
 الْعَخْزِيرَ وَمَا أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ۔

[التحل، آیہ: ۱۱۵] کے علاوہ دوسرے کا نام لیا گیا ہے۔

① (صحیح مسلم کتاب الاضاحی، ج ۲ / ص ۱۵۶۷ حدیث نمبر ۱۹۷۸) مسند احمد ج ۱ / ص ۱۸

اس آیت کے مطابق انبیا، اولیا یا شیاطین کے لئے ذبح کرنا، اور گھر تعمیر کرتے وقت یا شب زفاف منانے سے پہلے عبادات سمجھ کر ذبح کرنا جیسا کہ عوام کرتے ہیں حرام اور شرک اکبر ہے۔ لہذا غیر اللہ کے لئے نذر و نیاز شرک ہے جو تمام اعمال کو رائیگاں اور اکارت کر دیتا ہے اور انسان اللہ تعالیٰ کے لئے جو یہ نذر مانتا ہے کہ اس کے مریض کوششا ہو گئی یا اس کی حاجت برآئی یا اللہ تعالیٰ نے اسے مال اولاد دیا تو وہ صدقہ کرے گا یا روزہ رکھے گا یا حج اور اس قسم کی دوسروی عبادات کرے گا تو یہ نذر دراصل اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کے شکریہ کے طور پر ہوتی ہے۔ یہ کام آدمی اللہ تعالیٰ کی اطاعت و عبادت کے طور پر کرتا ہے۔ لیکن اگر اس قسم کی طاعات و عبادات آدمی اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی غیر کے لئے کرے تو یہ کیونکر جائز ہوگا؟ جو مال، ہدایا و تھائے، ذینچے اور کھانے پیروں، بزرگوں کی قبروں پر نذر و نیاز پوری کرنے کی نیت سے چڑھائے جاتے ہیں وہ باطل کام ہیں اور ان میں گناہ و معصیت ہے اور ایسی نذر کا پورا کرنا ضروری نہیں ہے، اس لئے کہ رسول اللہ ﷺ فرماتے ہیں کہ جس نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کے لئے نذر مانی تو وہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت کر کے اپنی نذر پوری کرے اور جس نے اللہ تعالیٰ کی معصیت کسی کی نذر مانی تو وہ معصیت کا کام نہ کرے۔ (صحیح البخاری)

حضرت ابو ہریرہ رض سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَا يَأْتِي ابْنُ ادْمَ النَّذَارَ بِشَيْءٍ لَمْ يَكُنْ قَدْرُهُ وَلَكِنْ يَأْتِيهِ النَّذَارُ إِلَى الْقَدْرِ

**فَيَسْتَخْرِجُ اللَّهُ فِيَوْتِينِي عَلَيْهِ مَالِمْ يَكُنْ يَوْتِينِي عَلَيْهِ مِنْ قَبْلِ»<sup>①</sup>**

”الله تعالیٰ نے فرمایا کہ جوبات میں نے آدمی کے لئے مقدار نہیں کی اس کے لئے نذر سے کچھ نہیں ہوتا لیکن نذر مقدر کے تابع ہوتی ہے تو اللہ تعالیٰ آدمی کا کام کر دیتا ہے۔ اس لئے آدمی نذر کی بنیاد پر مجھے (اللہ کو) وہ چیزیں دے ڈالتا ہے جو پہلے نہیں دیا کرتا تھا۔ یعنی کہ راہ خدامیں خرج کرتا ہے“

ذکورہ بالا حدیث میں رسول اللہ ﷺ نے اس بات کی نظر فرمائی ہے کہ نذر بذات خود نذر مانے والے کو نفع پہنچاتی ہے یا ضرر دفع کرتی ہے یا قسمت کی کوئی بات بدل سکتی ہے یا جو چیز مقدر ہو سکتی ہے اس میں سے کوئی بات ختم کر سکتی ہے۔ لیکن نذر مانے والے کو جو خیر و بھلائی حاصل ہو

<sup>①</sup> (رواہ البخاری ص ۱۴۰۷ اکتاب الأیمان والنذور بباب الوفاء بالنذر حدیث نمبر (۶۶۹۴)

جائی ہے وہ درحقیقت نذر مانے سے پہلے اس کے لیے مقدر ہو جکی ہوتی ہے۔  
نذروں میں اللہ تعالیٰ کی حکمت ہوتی ہے وہ یہ کہ فقر اور مسکینوں پر رحم کرتے ہوئے اللہ  
تعالیٰ بخیل آدمی کا کچھ مال نذر کے سبب خرچ کر دیتا ہے جب کہ نذر کے بغیر بخیل شخص اللہ تعالیٰ  
کی راہ میں مال نہیں خرچ کرتا جیسا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّ النَّذْرَ لَا يُقَدِّمُ شَيْئًا وَ لَا يُؤَخِّرُ أَنَّمَا يُسْتَحْرَجُ بِالنَّذْرِ مِنَ الْبَخِيلِ» ①  
”نذر مقدر کی کسی چیز کو نہ آگے کر سکتی ہے نہ پیچھے۔ اس سے صرف بخیل کا کچھ مال ضرور  
خرچ ہو جاتا ہے۔“

لیکن مسلمان جب اپنے دین حق سے پھر گئے اور نذروں کے اندر موجود شدہ اللہ تعالیٰ کی  
حکمت سے غافل ہو گئے تو وہ ضلالت کے راستے پر چل پڑے۔ اور وہ یہ گمان کر بیٹھے کہ نذر کے  
بعد انہیں جواہر چھائی و بھلانی حاصل ہوئی ہے وہ نذر کے صلے اور بد لے میں ہے۔ اس قسم کا گمان  
اس وقت ہو جایا کرتا ہے جب کہ نذر خالص اللہ تعالیٰ کے لئے اور محض طاعت خداوندی کے سلسلے  
میں مانی جاتی ہے جس میں اللہ تعالیٰ کی معصیت و نافرمانی نہیں ہوتی۔ پھر تم اس شخص کے بارے  
میں کیا سوچو گے جو غیر اللہ کے لئے نذر چڑھاتا ہے اور یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ جن مردوں کے لئے  
نذر یہ چڑھائی جاتی ہیں وہ تقدیر پلٹ سکتے ہیں اور بندوں کے امور میں تصرف اور چیزوں میں  
ردد بدل کر سکتے ہیں؟

پہلے زمانے کے جہالت پرست لوگ قبروں میں دفن شدہ مردوں کے لئے نذریں  
چڑھاتے اور مردوں کے نام پر اراضی و جائیداد وقف کیا کرتے تھے۔ لیکن ان مردوں کی زندگی  
میں ان کے شے نہ جانور ذبح کرتے تھے ان کے اعمال سے نفع حاصل کرتے تھے۔ یقین عقیدہ  
جہالت پرست مسلمانوں میں جہلائے عرب کی پیروی کی بدولت سراہیت کر گیا ہے۔  
غیر اللہ سے بیماری کی شفاف طلبی شرک کی فتح قسموں میں سے ہے۔ (اللہ تعالیٰ اس سے پناہ  
میں رکھے۔ آمین)

شرک شرک کو ہمیشہ ہمیشہ کے لئے جہنم رسید کرتا ہے مگر جو آدمی شرک سے توبہ کر کے مرے  
اس کی بات دیگر ہے کیونکہ جس چیز کی قدرت مخلوق میں نہیں ہے اس کے لئے کسی مخلوق کو پکارنا

① (بخاری ص ۱۴۰۷ باب الوفاء بالنذر، حدیث نمبر (۶۹۲)

جائز نہیں چاہے وہ مخلوق زندہ ہو یا میر چکا ہو۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا :

وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُوا مِنْ دُّنْ  
اللّٰهِ مَنْ لَا يُسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ  
الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَلَبُونَ  
وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ  
أَغْدَاءٌ وَكَانُوا بِعِبَادَتِهِمْ  
كَافِرِيْنَ ۝ [الاحقاف، آیہ: ۲۵]

اس سے زیادہ گمراہ کون ہے جو اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر  
اس کو پکارتا ہے جو قیامت تک جواب نہیں دے سکتا  
اور وہ پکارے جانے والے اپنے پکارنے والوں کی  
پکارے غافل ہیں اور جب لوگ میدان گئشہ میں جمع  
ہوں گے تو یہ معبود ان کے دشمن ہوں گے اور ان کی  
عبادت کا انکار کرنے والے لوگ ہوں گے۔

اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی سے حتیٰ کہ سید الاولین والا خرین جناب محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
سے بھی شفاقتی، روزی یا کسی مشکل و مصیبت سے رہائی و نجات کی درخواست ”شرک اکبر“ ہے۔  
نکوہ بالا مسئلہ پر بحث ہو چکی۔ خلاصہ کلام یہ ہے کہ تمام قسم کی عبادات صرف اللہ تعالیٰ کے  
لائق ہیں۔ کسی مقرب فرشتہ یا نبی مرسل کے لئے مناسب نہیں۔ دعا، استغاثہ، بدھی، حلف نذر،  
قسم، طواف، نماز، توکل، خوف و خشیت اور انابت و توجہ یہ ساری چیزیں عبادت میں داخل ہیں  
کیونکہ جن اعمال و اقوال کو اللہ تعالیٰ پسند کرتا اور محظوظ رکھتا ہے ان سب کے لئے جامن لفظ  
”عبادت“ ہے۔

ہم نے اوپر بنی باتوں کا ذکر کیا ہے وہ عبادت کی اکائیاں اور افراد ہیں۔ لیکن طواف خانہ  
کعبہ ہی کا جائز ہے، کیونکہ ارشاد خداوندی ہے:

وَلَيَطْوُّفُوا بِالبَيْتِ الْعَتِيقِ ۝ [الحج، آیہ: ۲۹]      لوگ قدیم گھر (خانہ) کعبہ کا طواف کریں۔  
طواف کے مسئلہ پر ہمارا جواب گذر چکا ہے۔

## قبروں پر عمارات سازی کا شرعی حکم

سوال کرنے والے نے سوال نمبر ۳ میں قبروں اور قبور اور گنبدوں کی تعمیر کا جو ذکر کیا ہے تو  
اس کا مکر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے متعدد احادیث میں حرام قرار دیا ہے۔ چند احادیث  
ملاظہ ہوں:

» عن ابی هریرۃ رضی اللہ عنہ قال قال رَسُولُ اللَّهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ لَعْنَۃً

الله عَلَى الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى إِتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَاِهِمْ مَسَاجِدًا۔ ①

”حضرت ابو ہریرہؓ سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ یہود و نصاریٰ پر اللہ تعالیٰ کی لعنت ہو۔ انہوں نے اپنے نبیوں کی قبروں کو مساجد (مسجدہ گاہ) بنالیا۔“

”عن عائشة ام المؤمنین قالت قالت رسول الله صلی الله علیہ وسلم في مرضه الذي لم يقُم منه لعنة الله على اليهود والنصارى إتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَاِهِمْ مَسَاجِدَ قَالَتْ فَلَوْلَا ذَالِكَ أَبْرَزَ قَبْرَهُ غَيْرَ أَنْ خَشِيَ أَنْ يُتَخَذَ مَسْجِدًا۔ ②“

(صحیح بخاری باب ما جا فی قبر النبی صلی اللہ علیہ وسلم)

”ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقۃؓ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے اس مرض میں فرمایا جس سے آپ ﷺ اٹھنے سکے یعنی مرض الموت میں کہ اللہ تعالیٰ یہود و نصاریٰ پر لعنت کرے انہوں نے اپنے نبیوں کی قبروں کو مسجدیں بنالیا۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے کہا کہ ③ اگر اس کا خطرہ نہ ہوتا کہ آپ ﷺ کی قبر مسجد بنالی جائے گی تو آپ ﷺ کی قبر کو لوگوں کے سامنے ظاہر کر دیا گیا ہوتا۔

”عَنْ عَائِشَةَ وَابْنِ عَبَّاسٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِمَا حَضَرَتِهِ الْوَفَاءُ جَعَلَ يُلْقَى عَلَى وَجْهِهِ طَرْفَ حَمِيمِيَّةٍ لِهِ فَإِذَا اغْتَمَ كَسْفَهَا عَنْ وَجْهِهِ وَهُوَ يَقُولُ لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى إِتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَاِهِمْ مَسَاجِدَ

① (بخاری من ۹۲ کتاب الصلاة باب الصلاة في البيعة حدیث نمبر (۴۳۴) مسلم ج ۱ / من ۳۷۷ کتاب المساجد و موضع الصلاة باب النبی عن بناء المساجد على القبور. حدیث نمبر (۵۳۲))

② (بخاری من ۲۷۴ کتاب الجنائز باب قبر النبی حدیث نمبر (۱۳۹۰))

③ حضرت عائشہؓ کا یہ قول واضح طور پر دلالت کرتا ہے کہ کس وجہ سے صحابہ کرامؓ نے رسول اللہ ﷺ کو آپ کے گھر میں دفن کیا، یعنی ان لوگوں کا سد باب کرنے کے لئے جن سے خطرہ تھا کہ مستقبل میں آپ کی قبر پر مسجد بنالیں گے۔ دریں صورت دوسروں کے گھروں میں دفن کرنے کے لئے صحابہ کرام کے اس فعل کو محبت نہیں بنایا جا سکتا اور ہماری اس بات کی تائید اس چیز سے ہوتی ہے کہ گھر میں دفن کرنا اصل قاعدہ کے خلاف ہے۔ کیونکہ سنت و دستور یہ ہے کہ قبرستانوں میں مردے دفن کئے جائیں۔ اسی بنابر این عروہ نے الکواکب الداری، مناجۃ القمری، تفسیر میں کہا کہ امام احمد بن حنبل کے نزدیک مروں کے (باقی اگلے صفحہ پر) ۱۸۸

تقول عائشة يُحَلِّيْرِ مِثْلَ الَّذِي صَنَعُوا - [مسلم و النسائي والدارمي وأحمد] ①  
 "حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اور ابن عباس رضی اللہ عنہم سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی وفات جب ہونے لگی تو آپ اپنے چہرے پر اپنی چادر کا کنارہ ڈال لیا کرتے تھے پھر جب تکلیف زیادہ محسوس کرتے تو چادر کو چہرہ سے ہٹالیا کرتے اور فرمایا کرتے تھے کہ یہود و نصاریٰ پر اللہ تعالیٰ کی لعنت ہوانہ ہوں نے اپنے نبیوں کی قبروں کو مسجد بنالیا۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ یہود و نصاریٰ کی طرح انہیا کی قبروں کو مساجد بنانے سے اپنی امت کو دڑانے اور روکنے کے لئے آپ رضی اللہ عنہ بات فرمائے تھے۔"

حافظ ابن حجر عسقلانی رضی اللہ عنہ نے کہا کہ گویا رسول اللہ ﷺ کو یہ معلوم ہو گیا تھا کہ اس مرض میں سفر آخوت کرنے والے ہیں اور آپ کوئی خوف ہوا کہ گزرے ہوئے نبیوں کی طرح آپ رضی اللہ عنہ

(گزشتہ سے پیوست) ——————  
 گھروں میں دفن کرنے سے زیادہ بہتر مسلمانوں کی قبرستانوں میں دفن کرنا ہے۔ کیونکہ اس سے میت کے زندہ دریش کو بہت کم ضرر ہو گکتا ہے اور قبرستان آخوت کے مسکن و سکونت گاہوں سے زیادہ مشابہت رکھتے ہیں، اور قبرستانوں میں دفن کرنے کی صورت میں مردوں کے لئے زیادہ دعا میں اور حرم کی درخواستیں ہو سکتی ہیں۔ صحابہ کرام اور ان کے بعد تابعین ہمیشہ جنگلوں اور بیانابوں میں مردوں کو دفن کیا کرتے تھے۔ اگر کہا جائے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے ساتھ آپ کے دوصحابی حضرت ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کبوں بلے کیا گیا کہ آپ کی قبر کو کہیں مسجد بنالیا جائے۔ نیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے صحابہ کرام کو مدینہ منورہ کے قبرستان جنت البقیع میں دفن کیا کرتے تھے اور یہ معلوم ہے کہ فعل نبودی و مرسوم کے فعل کے مقابلہ میں زیادہ قابل عمل ہے اور آپ کو گھر میں دفن کرنے کے معاملہ کو صحابہ کرام اور اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مخصوص مانتے تھے کیونکہ حدیث میں مروی ہے یہ دفن الانبیاء حیث یمتوون یعنی انہیا کرام علیہم السلام جہاں فوت ہوں وہیں دفن کئے جائیں اور آپ کو گھر میں اس لئے بھی دفن کیا گیا تاکہ راه گیروں کی بکثرت آمد و رفت سے محفوظ رہیں اور دوسروں کے مقابلہ میں آپ کی قبر کی تمیز ہو سکے (ماخذ تحدیر المساجد من اتخاذ القبور مساجد للشيخ الالبانی)

① (مسلم ج ۱ / ص ۳۷۷ / کتاب المساجد و مواضع الصلاة باب النهي عن بناء المساجد على القبور . حدیث نمبر (۵۳۱) وغیره . و النسائي ج ۲ / ص ۴۰ / النهي عن اتخاذ القبور مساجد . والدارمي ج ۱ / ص ۳۶۲ / باب النهي عن اتخاذ القبور مساجد )

بدهات اور ان کا شرعی پوشاہم کی قبر کی تعظیم و تکریم نہ ہونے لگے۔ لہذا آپ ﷺ نے یہود و نصاریٰ پر یہ اشارہ کرتے ہوئے لعنت کی کہ امت اسلامیہ میں سے جو لوگ ان کی طرح قبروں کے معاملہ میں عمل کریں گے ان کا عمل ناموم ہوگا۔

«عَنْ جُنْدِبِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْجَلَلِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَبْلَ أَنْ يَمُوتَ بِخَصْسٍ وَهُوَ يَقُولُ فَذَكَارُ لَنِي فِيْكُمْ إِخْوَةً وَأَنِّي أَبْرَا إِلَى اللَّهِ أَنْ يُكَوِّنَ لَنِي فِيْكُمْ خَلِيلًا وَإِنَّ اللَّهَ عَزَّوَ جَلَّ قَدْ اتَّخَذْنِي خَلِيلًا كَمَا اتَّخَذَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا وَلَوْ كُنْتَ مُتَّخِذًا مِنْ أُمَّتِي خَلِيلًا لَا تَحْذَنْ أَبَا بَكْرَ خَلِيلًا إِلَّا وَإِنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَتَعَجَّلُونَ قُبُورَ أَنْبِيَاِهِمْ مَسَاجِدًا إِلَّا فَلَا تَتَعَجَّلُوا الْقُبُورَ مَسَاجِدَ فَإِنَّ أَنَّهَا كُمْ عَنْ ذَالِكَ» ①

حضرت جندب بن عبد الله الجلالی (رض) سے مروی ہے کہ انہوں نے وفات نبوی سے پانچ دن پہلے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے تاکہ تم مسلمانوں میں میرے سچھ دینی بھائی اور دوست ہیں، لیکن میں اللہ تعالیٰ کی طرف اس بات سے برأت ظاہر کرتا ہوں کہ تم میں میرا کوئی خلیل (بڑا گہر دوست) ہو۔ اللہ تعالیٰ نے مجھے خلیل بنایا جیسا کہ اس نے حضرت ابراہیم کو خلیل بنایا اگر میں اپنی امت میں سے کسی کو خلیل بناتا تو حضرت ابو بکر (رض) کو پنا خلیل بناتا۔

سنواتم سے پہلے والے لوگ اپنے انبیاء کی قبروں کو مساجد بنالیا کرتے تھے مگر خبردار! تم قبروں کو مساجد مبت بنانی یہ بات آپ نے دوبار دہراتے ہوئے فرمایا کہ میں تم کو اس بات سے منع کر رہا ہوں۔“

مذکورہ بالا حدیث میں یہ تصریح ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قبروں کو مساجد بنانے سے منع فرمایا ہے۔ قبروں کو مساجد بنانے کا معنی یہ ہے کہ قبروں پر یا قبروں کی طرف رخ کر کے نماز پڑھی جائے جیسا کہ مجسم بکیر میں امام طبرانی کی روایت کردہ اس حدیث میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا،“

① (رواہ مسلم ج ۱ / ص ۳۷۷ کتاب المساجد و مواضع الصلاة باب النهي عن بناء المساجد على القبور، حدیث نمبر (۵۲۲)

« لا تصلوا الى قبر ولا تصلوا على قبر۔ » ①  
”نہ کسی قبر کی طرف نماز پڑھو نہ کسی قبر کے اوپر نماز پڑھو۔“

قبروں پر نماز پڑھنے کا مطلب یہ ہے کہ انہیں قبلہ کے سامنے رکھتے ہوئے نماز پڑھے۔ چونکہ یہود اپنے انبیا کی تعظیم شان کے لئے ان کی قبروں کو بجھے کرتے تھے اور انہیں قبلہ قرار دے کر ان کی طرف رخ کر کے نماز پڑھتے تھے، اس طرح انہوں نے ان قبروں کو بت بنا لیا تھا۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان پر لعنت کی اور مسلمانوں کو اس سے ڈرایا اور ہوشیار کیا۔

### قبروں کو مسجد بنانے کا مسئلہ

اسلام نے قبروں پر مساجد بنانے کو حرام قرار دیا ہے اور ایسا کرنے سے بہت بختی و شدت کے ساتھ منع کیا ہے۔

قبروں پر مساجد بنانے کو حرام قرار دینے کی اصل وجہ یہ ہے کہ اس سے میت کے لئے اس درجہ کی تعظیم کا خطرہ پیدا ہو جاتا ہے کہ انسان کو میت سے وہ محبت، تعظیم، خشیت، امید اور تقاض کی عقیدت ہو جائے گی جو اللہ تعالیٰ کے لئے واجب ہے اور آدمی میت کے بارے میں یہ عقیدہ رکھنے لگے گا کہ اس کے ہاتھ میں نفع و ضرر ہے۔

حالانکہ تعظیم، خشیت، رضا اور تواضع اللہ واحد کے لئے واجب ہے۔ اس لئے کہ وہ رب ہے اور زندہ و خالق اور رزق دینے والا ہے، وہ منع کرنے والا عطا کرنے والا اور دنیا کی ہر موجودہ چیز کا مالک ہے۔ لیکن قبر میں محفوظ انسان جس کو آدمی پکارتا ہے اور اس سے سوال کرتا ہے وہ تو ایک مر جانے والا بندہ ہے نہ پیدا کرتا ہے نہ روزی دیتا ہے، نہ چیزیں دیتا ہے نہ منع کر سکتا ہے، نہ عزت دے سکتا ہے، نہ ذلت دے سکتا ہے بلکہ وہ اسی طرح محتاج و فقیر ہے جس طرح اس کو پکارنے والا محتاج و فقیر ہے۔

جو لوگ قبروں پر بنی ہوئی مسجدوں کی طلب و تلاش میں رہا کرتے ہیں ان سے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

❶ [المعجم الكبير ج ۱۱ ص ۳۷۲ / ابن عباس]

فُلْ أَمْرَرِتِي بِالْقِسْطِ وَأَقِيمُوا آپ ﷺ کہہ دیجئے کہ میرے رب نے انصاف وُجُوهَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ کا حکم دیا ہے اور اس بات کا حکم دیا ہے کہ تم لوگ ہر نماز کے وقت اپنے چہرے سیدھے رکھو اور اللہ تعالیٰ وَأَذْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ .

[الاعراف، آیہ: ۲۹] کو پکارواں کے لئے دین کو خالص رکھتے ہوئے۔

یعنی جن اعمال کے ذریعہ ہم اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہوتے ہیں ان اعمال میں اللہ تعالیٰ ہم کو استقامت اختیار کرنے کا حکم دیتا ہے اور یہ کہ خالص طور پر ہم اسی کی عبادت کریں تاکہ ہماری عبادت رسول اللہ ﷺ کے بیان کردہ احکام کے مطابق ہو۔  
اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

وَإِنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُونَ مَعَ بِئْكَ مسجدیں اللہ تعالیٰ کے لئے میں الہدا تم اللہِ أَحَدٌ [الجن، آیہ: ۱۸] اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی دوسرے کو مت پکارو۔

ذکرہ بالا آیت کا مطلب یہ ہے کہ مسجد صرف اللہ واحد کی عبادت کے لئے بناؤ، اس میں مردہ مت رکھو کیونکہ اس میں رکھے ہوئے مردے کی محبت و تعظیم تم کو اللہ واحد کی عبادت سے پھیردے گی۔ بے شک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کو قبروں پر مسجدیں بنانے سے خبردار اور منع کیا ہے اور بتایا ہے کہ ایسا کرنے والا اللہ تعالیٰ کی طرف سے ملعون ہے، چنانچہ حدیث نبوی میں ہے کہ:

«لَعَنَ اللَّهِ زَائِرَاتُ الْقُبُوْرِ وَالْمُتَّخِذِيْنَ عَلَيْهَا الْمَسَاجِدَ وَالسُّرُّجَ۔» ①

”اللہ تعالیٰ نے قبروں کی زیارت کرنے والی عورتوں پر لعنت کی ہے اور قبروں پر مسجدیں بنانے والوں اور جناغات کرنے والوں پر لعنت کی ہے۔“

رسول اللہ ﷺ کا ایک ارشاد یہ ہے کہ:

«شِرَارُ الْعَلْقَى عِنْدَ اللَّهِ مَنْ تُدْرِكُهُمُ السَّاعَةُ وَهُمْ أَحْيَاءٌ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا الْقُبُوْرَ مَسَاجِدًا۔» ②

① ابو داؤد کتاب الجنائز باب فی زيارة النساء القبور ج ۲/ ۵۵۸. حدیث نمبر (۳۲۳۶) و الترمذی ج ۲/ ص ۱۳۶ / ابواب الصلاة باب ما جاء فی کراہیہ ان یتخد علی القبر مسجداً حدیث نمبر (۳۶۰) (احمدادین بخاری)

”بدرتین مخلوق اللہ تعالیٰ کے نزدیک وہ لوگ ہیں جن کی زندگی میں قیامت آئے گی اور وہ لوگ بھی بدرتین مخلوق ہیں جنہوں نے قبروں کو مسجدیں بنالیا ہے۔“

ہم اس زمانے میں دیکھتے ہیں کہ ہر صاحب قبر اپنے خطہ و علاقہ کے باشندوں کی محبت و عقیدت سے بہرہ در ہے۔ چنانچہ لوگ اس قبر والے کی قسم کھایا کرتے ہیں اور اپنی بات چیت کے دوران اپنے خطے میں اس کی قبر کے موجود ہونے پر اظہار خوشی کرتے ہیں اور یہ اعتقاد رکھتے ہیں کہ صاحب قبران سے اذیت و تکلیف رفع کرتا ہے اور انہیں نفع پہنچاتا ہے۔ اسی لئے ہم دیکھتے ہیں کہ تمام مخلوکوں اور قریبوں کے لوگ اپنے ولی کا یوم ولادت منانے میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیتے ہیں اور اپنے اپنے ولی کی محبت کے اظہار و ثبوت میں محفوظیں رچانے، شب بیداری کرنے اور آرائش و زیبائش کرنے میں ایک دوسرے سے آگے بڑھ جانے کی کوشش کرتے ہیں۔

ولی کے ساتھ ان کی فرط محبت کا یہ حال ہے کہ وہ اس بات کی حوصلہ رکھتے ہیں کہ ولی کی قسم کھائیں تو چیز قسم کھائیں، جبکہ اللہ تعالیٰ کی قسم کھانے میں مذاق اور کذب، بیانی میں انہیں خوف و باک نہیں ہوتا۔ <sup>①</sup> اللہ تعالیٰ نے سچ فرمایا:

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَعَذَّلُ مِنْ لُوْغَوْنِ مِنْ أَيْسَهُ افْرَادُ هُوَتَे ہیں جو اللہ تعالیٰ کے علاوہ  
دُوْنَ اللَّهِ أَنَّدَادًا يُحِبُّونَهُمْ دوسروں کو شریک و معیوبوں بنا لیتے ہیں اور ان سے اسی طرح  
كَحُثَّ اللَّهِ۔ [آل عمرہ، آیہ: ۱۶۵] محبت کرتے ہیں جس طرح اللہ تعالیٰ سے محبت کرتے ہیں۔

حقیقت میں یہ افسوس ناک بات ہے کہ قبر پرست لوگ قبروں پر اپنے اخراجات صرف کر دیتے ہیں اور اپنے صدقات ان پر چڑھا دیتے ہیں جس سے یہ لوگ مشقت و پریشان کن خرچ

<sup>①</sup> دوسری عالمی جنگ کے دوران فاقہ کشی عام ہو گئی کچھ لوگ صوفیا کے ”طریقہ خلوتی“ کے پیر کے وکیل (ایجٹ و ذمہ دار) کے پاس گئے طریقہ خلوتی کے مریدین و قبغین کو ”درویش“ کے نام سے شہرت حاصل ہے۔ اس پیر طریقہ کے ایجٹ کے پاس لوگ جب گئے تو وہ فلسطین کے مقام ظیلیں کی گمراہی کے سلسلے میں مقام ظیلیں پر مقیم تھا۔ لوگوں نے اس سے کہا کہ فلسطین کے فاقہ زدہ لوگوں کے لئے کچھ گیہوں ان کے ہاتھ فروخت کر دو۔ مگر اللہ تعالیٰ کی ختنت فتمیں دلانے کے باوجود ایجٹ نے ان کی درخواست رد کر دی اور افسوس کہ انہیں گیہوں حاصل کرنے میں کامیاب نہیں ہوئی۔ قادر مطلق کی قدرت سے آخر لوگوں کی یہ درخواست اس وقت قول کی گئی جب انہوں نے ایجٹ کو پیر طریقہ کی قسم دلائی۔ اس طرح اس پیر کے مریدوں کی نظر میں پیر صاحب کی قادر و منزلت بڑھ گئی اور یہ قادر و منزلت درجہ الوہیت تک جا پہنچی۔

میں پڑ جاتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے ان اخراجات و صدقات کے جواز پر کوئی دلیل نہیں اتاری ہے۔ یہ لوگ اپنی شہوات کے پیچھے اور شیاطین کی آراستہ کردہ خرافات کے پیچھے بلا دلیل و برہان صرف ہو اپنی کی ہنا پر چل رہے ہیں، اس لئے ان کے یہ کام برمے اور خراب ہیں۔

راہ شندوڑ والے ان کے یہ طور طریقے دین حق سے ان کے مخفف ہونے کی اور ان کے عقائد کے فاسد ہونے کی دلیل ہیں۔ اگر ان لوگوں سے علم کی تشریفاً و اشاعت، منکرو گناہ کے ازالہ و خاتمہ اور مصیبۃ زدگان کی امداد و معاونت کے لئے مال طلب کیا جائے تو راہ خدا میں خرچ کرنے سے یہ لوگ بخیلی و کنجوی کرتے ہیں۔

سبحان اللہ ! ان بد نسبیوں کی لکنی کثرت ہے جن کی ساری کوشش دنیاوی زندگی میں بر باد ہو رہی ہے، مگر آخرت میں انہیں کوئی حصد نہیں مل سکے گا؟ (نصر العرش)

مذکورہ احادیث قبروں پر مسجدیں بنانے کی حرمت پر واضح طریقہ سے دلالت کرتی ہے اور چاروں فقہی مذاہب اس کے منوع ہونے پر متفق ہیں۔ کچھ لوگ اس کے حرام ہونے کی صراحت کرتے ہیں اور بعض لوگ مکروہ ہونے کی صراحت کرتے ہیں اور کراہت سے مراد مکروہ تحریکی ہے۔ قبروں پر عمارت سازی حرام کیوں نہ ہو، جبکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسا کرنے والوں پر لعنت کی ہے۔ اور لعنت کا مطلب ہے اللہ تعالیٰ کی رحمت سے محروم اور دور کر دینا۔ کبیرہ گناہ کی تعریف یہ ہے کہ اس کے ساتھ شریعت کی طرف سے کوئی وعید آئی ہو یا اس کے مرتبہ پر لعنت کی گئی ہو یا دنیا میں کوئی شرعی حد اور سزا مقرر کی گئی ہو۔

اس تفصیل سے یہ بات سمجھ میں آتی ہے کہ قبروں پر تعمیر ہلاکت خیز کبیرہ گناہوں میں سے ہے۔

## قبروں پر تعمیر کے بارے میں مختلف فقہی مذاہب کے فتوے

شافعی مذاہب میں اس کو کبیرہ گناہ کہا گیا ہے

علامہ یحییٰ بیہقی نے ”ازدواج عن اقتراض الکبار“ (۱۲۰) میں کہا ہے کہ ”ترانوے سے لے کر اخوانوے نمبر والے کبیرہ گناہ علی الترتیب یہ ہیں:

قبروں کو مساجد بنانا، قبروں پر چڑاغاں کرنا، قبروں کو بتوں کی طرح پوچنا، قبروں کا طواف کرنا، قبروں کو بوسہ دینا اور قبروں کی طرف نماز پڑھنا:

علامہ ابو حاصق شیرازی شافعیؒ نے اپنی کتاب "المهدب" باب الجنائز میں کہا ہے:  
 "قبروں کو پختہ بنانا، قبر پر عمارت بنانا اور قبر پر لکھنا مکروہ ہے، کیونکہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ بن عبد اللہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قبر کو پختہ بنانے، اس پر تعمیر کرنے، اس پر بیٹھنے ① یا اس پر لکھنے سے منع فرمایا ہے۔ (صحیح مسلم، وابوداؤ و دو ترمذی قالہ امام النووی فی شرح المهدب)  
 اس حدیث میں قبر کو پختہ بنانے یا ان پر تعمیر کرنے اور لکھنے سے اس لئے منع کیا گیا ہے کہ یہ باقی زیب و زینت ہیں جو قبر کے ساتھ نہیں ہوئی چاہیں امام نووی نے شرح المهدب میں اس جملے کی تشریح کرتے ہوئے کہا ہے کہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ کی حدیث مذکور کو امام مسلم وابوداؤ و دو ترمذی نے نقل کیا ہے مگر اس میں "یکتب" کا لفظ نہیں ہے۔

اسی حدیث کی بنیاد پر علامہ شیخ گنبدیؒ نے قبروں پر تعمیر کو بیکرہ گناہوں میں شامل کیا ہے۔ اور یہ کام گناہ کبیرہ کیوں نہ ہو جبکہ اس کے کرنے والے پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لعنت فرمائی؟ مذهب شافعیؒ کی تمام کتابوں میں اسی طرح کی بات لکھی ہے اور یہاں کراہت کا لفظ حرام کے لئے استعمال کیا گیا ہے کیونکہ لوگوں نے اس معاملہ میں حضرت جابر رضی اللہ عنہ والی مذکورہ بالا حدیث سے استدلال کیا ہے اور اس کا مفاد حرمت ہی ہے۔ کچھ حضرات نے کہا ہے کہ اگر تعمیر عام قبرستان میں ہوتا حرام ہے ورنہ مکروہ ہے مگر حضرت جابر رضی اللہ عنہ والی حدیث مذکور کے ہوتے ہوئے یہ تاویل باطل ہے۔

## قبروں پر تعمیر حنقی مذهب میں مکروہ تحریکی ہے

زیر بحث مسئلہ میں احتلاف نے شرعی معنی میں کراہت کا مذهب اختیار کیا ہے۔ چنانچہ امام ابو حیفہ گنبدیؒ کے شاگرد امام محمد گنبدیؒ نے اپنی کتاب الاضار، ص ۲۵ میں لکھا ہے:

① علامہ ابو حاصق شیرازیؒ کی عبارت میں حدیث مذکور کے لفظ "یقعد" (پہلے حرف ق ہے اس کے بعد ع) کے بجائے یعقد (پہلے حرف ع میں اس کے بعد ق) لکھا ہوا ہے جو تصحیف اور کاتب کی غلطی ہے صحیح لفظ "یقعد" ہے حدیث میں عام کتب مشہور مثلاً صحیح مسلم وابوداؤ و دو ترمذی وغیرہ میں اسی طرح ہے۔ یہ بات امام نووی نے شرح مہذب میں بتلا دی ہے۔

لَا نَرَى أَنْ يُرَادَ عَلَى مَا خَرَجَ مِنَ الْقَبْرِ وَنَكِرَهُ أَنْ يُجَصِّصُوا يُطَيِّبُنَّ أَوْ  
يُجْعَلَ عَنْدَهُ مَسْجِدًا۔

”ہم جائز نہیں سمجھتے کہ قبر پر کسی چیز کا اضافہ کیا جائے اور اسے بختہ بنانا یا مٹی سے لینا یا  
اس کے قریب مسجد بنانا ہم مکروہ قرار دیتے ہیں۔“

کراہت کا لفظ جب مطلقاً بولا جائے تو احتجاف کے نزدیک وہ حرمت کے معنی میں ہوتا ہے  
جیسا کہ ان کے یہاں یہ بات معروف و مشہور ہے اس مسئلہ میں ابن مالک نے حرمت کی  
صراحت کر رکھی ہے۔ ابین عبدالین نے حاشیہ در متار میں بحوالہ کتاب الحج کہا ہے کہ ”قبر پر تعمیر  
کے جواز کا قائل میں نے کسی کو نہیں دیکھا“ یعنی کہ کوئی بھی حنفی صاحب علم قبر پر تعمیر کے جواز کا  
قابل نہیں ہے۔ علامہ زیلیعی حنفی نے کہا کہ ”قبر پر تعمیر مکروہ ہے۔“

موصوف نے اس بات پر حضرت جابر رض کی حدیث مذکور سے استدلال کیا ہے اور حدیث  
مذکور سے موصوف کے استدلال سے مستفاد ہوتا ہے کہ وہ مکروہ سے مراد مکروہ تحریکی لیتے ہیں۔ اسی  
طرح تمام کتب حنفیہ میں بھی قبروں پر تعمیر کو مکروہ تحریکی کہا گیا ہے۔

## قبروں پر تعمیر مالکی مذہب میں حرام ہے

امام قرطبی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی تفسیر میں کہا :

”ہمارے علا (یعنی علمائے مالکیہ) نے کہا کہ مسلمانوں کے لئے انبیاء اور علماء کی قبروں کو  
مسجدیں بنانا حرام ہے۔ (تفسیر القرطبی جلد ۱ ص ۳۸)

بہت سے مالکی علمائلا شیخ طیلیل اور ان کی کتاب الخصر کے شارحین اور حاشیہ نگاروں نے  
قبروں پر تعمیر کو مکروہ کہا ہے اور سب نے حضرت جابر والی مذکورہ بالا حدیث سے استدلال کیا ہے۔  
جن لوگوں نے اس کام کے لئے مکروہ کا لفظ استعمال کیا ہے گویا ان کی مراد کراہت تحریکی  
ہے کیونکہ ان کی دلیل بنائی ہوئی حدیث جابر رض کا یہی مفاد و معنی ہے۔

اگر لوگ غیر تحریکی کراہت مراد لیتے ہوں اور عام قبرستانوں اور مخصوص جگہوں کی قبروں میں  
تفریق کرتے ہوں تو ان کا موقف مردود ہے۔ تمام احادیث خصوصاً حدیث جابر رض کی تردید  
کرتی ہے اور ان کے پاس اس قول پر آدھی دلیل بھی نہیں ہے پوری دلیل تو بہت دور کی بات ہے۔

## قبروں پر تعمیر حنبلی مذہب پر حرام ہے

قبروں پر تعمیر حنبلی مذہب میں بھی حرام ہے جیسا کہ شرح المحتشمی، جس میں ۳۵۳ وغیرہ میں مذکور ہے، بلکہ بعض حنبلی علماء صراحت کی ہے کہ قبروں پر بنی ہوئی مسجدوں میں پڑھی ہوئی نماز باطل ہوتی ہے اور ایسی مسجدوں کو منہدم کر دینا واجب ہے۔

حافظ ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے زاد العادج ص ۲۲ میں ان فقہی مسائل اور علمی فوائد کے سلسلہ بیان میں جن پر غزوہ تبوک مشتمل ہے اس مسجد ضرار کا ذکر کیا ہے جس میں اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو نماز پڑھنے سے منع کر دیا تھا اور اسے آپ نے منہدم و نذر آتش کر دیا تھا۔ مسجد ضرار کا قصہ ذکر کرنے کے بعد حافظ ابن قیم نے کہا :

”قصہ مسجد ضرار سے مستبط ہونے والے مسائل میں سے ایک مسئلہ یہ بھی ہے کہ جن مکانات میں اللہ و رسول کی نافرمانی کی جاتی ہو انہیں منہدم کر دیا جائے اور انہیں جلا دیا جائے۔“

رسول اللہ ﷺ نے مسجد ضرار کو جلانے اور منہدم کرنے کا حکم دیا حالانکہ اس میں نماز پڑھی جاتی اور اللہ تعالیٰ کا ذکر کیا جاتا تھا۔ لیکن چونکہ یہ مسجد مسلمانوں کے لئے ضرر رسان اور مسلمانوں کے درمیان تفرقہ پیدا کرنے والی اور منافقوں کا شکنانا تھی اس لئے اس کے ساتھ ایسا معاملہ ہوا۔ اسی طرح ہر اس مکان کا ختم کر دینا جس کا یہ حال ہوا مام یعنی خلیفہ و سلطان پر واجب ہے یعنی اس مکان کو یا تو منہدم کر دیا جائے یا جلا دیا جائے یا اس کی شکل و صورت بدل دی جائے اور جس مقصد کے لئے وہ تعمیر کیا گیا ہے اس کے بجائے کسی اچھے مقصد میں استعمال کیا جائے۔

جب مسجد ضرار کا یہ حال ہے تو شرکیہ اڑے اور استھان جہاں کے مجاہرو پیجراری اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر شرک کے ان اڑوں میں موجودہ اشخاص کو میغود بنا لینے کی دعوت دیتے ہیں ان کو منہدم کرنا اور جلانا زیادہ ضروری ہے۔

اسی طرح معاصی اور فحش و فجور کے مقامات بھی گرانے اور جلانے کے قابل ہیں۔ مثلاً شراب خانے، شراب فروشوں اور گناہ و معصیت کرنے والوں کے گھر۔ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے ایسی پوری یعنی ہی جلوادی تھی جس میں شراب فروخت ہوتی تھی۔

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے رویشہ ثقفی کے شراب خانے کو نذر آتش کر دیا اور اسے

”فویق“ (فق و فجور کرنے والا) کے نام سے موسم کیا، نیز حضرت عمر رض نے حضرت سعد بن ابی و قاص رض کے اس محل کو بھی جلا دیا جس میں وہ رعایا کے امور سے غافل ہو کر بیٹھ گئے تھے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جمعہ اور نماز باجماعت چھوڑنے والوں کے گھروں کو جلانے کا ارادہ کر لیا تھا مگر بچوں اور عورتوں کے خیال سے نہیں جلایا کیونکہ بچوں اور عورتوں کو جماعت میں حاضر ہونا ضروری نہیں جیسا کہ یہ بات خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بتالی تھی۔

حافظ ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی دوسری کتاب ”اغاثۃ اللہفان“ میں اسی طرح کی بات کہی ہے اور اس سلسلے میں زیادہ طویل بیان سے بھی کام لیا ہے۔ موصوف حافظ ابن قیم نے قبروں اور ان پر تعمیر سے پیدا ہونے والے فتوؤں کو بیان کرنے کے لئے کئی فصلیں قائم کی ہیں۔ تم اس کتاب کی طرف مراجعت کروتا کہ تمہاری پیاس بجھ سکے اور بحکم الہی بیماری سے شفا حاصل ہو سکے۔

علامہ شوکانی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے رسالہ شرح الصدور بتحیریم رفع القبور، میں ان احادیث کو نقل کرنے کے بعد جن کا ذکر ہم اور کر آئے ہیں فرمایا صحیح مسلم وغیرہ میں منقول ہے کہ ابوالھیاج اسدی نے کہا کہ مجھ سے حضرت علی بن ابی طالب نے کہا کہ کیا تم کو میں ایسے کام کے لئے نہ بھجوں جس کے لئے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ کو مأمور فرمایا تھا؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ کو اس کام کے لئے بھجا تھا کہ کوئی مورتی مٹائے بغیر نہ چھوڑوں اور کوئی اونچی قبر برابر کئے بغیر نہ رہوں۔“

صحیح مسلم میں حضرت شمامہ بن شفی رحمۃ اللہ علیہ سے بھی یہ حدیث اسی طرح مردی ہے۔

اس حدیث میں اس بات کی بہت بڑی دلیل ہے کہ شرعی مقدار سے زیادہ اونچی قبر کو توڑ کر برابر کر دینا قطعی طور پر واجب و لازم ہے۔ قبروں کو شروع مقدار سے زیادہ بلند کرنا یا ان پر گنبد و مسجدیں بنانا قبروں کو اونچا کرنے کے معنی میں داخل ہے۔ قبروں کی جس بلندی کو ڈھادیئے کا حکم ہے اس میں مقدار شرع سے قبروں کو زیادہ اونچا کرنا، ان پر گنبدوں مسجدوں کی تعمیر شامل ہے جو بلا شک و شبہ منوع ہے۔ اسی وجہ سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسی قبروں کو ڈھادیئے کا حکم حضرت علی بن ابی طالب کو دیا تھا اور حضرت علی رض نے اپنے زمانہ خلافت میں ابوالھیاج اسدی کو بھی اسی کام پر مأمور کیا تھا۔

حضرت جابر سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قبر کو پہنچتے بنانے، قبر پر عمارت سازی اور قبر کو روندنے سے منع فرمایا۔

بدعات اور آن کا شرعی پوسٹ مارٹم بندوقت  
اس حدیث کی تخریج کرنے والوں نے صحیح مسلم کے حوالہ سے اس لفظ کا اضافہ بھی حدیث  
ذکر میں کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قبر پر لکھنے سے بھی منع فرمایا۔

(صحیح مسلم، احمد، ابو داؤد، ترمذی، نسائی، ابن حبان)

امام حاکم نے کہا کہ ”قبر پر لکھنے کی ممانعت والی حدیث شرط مسلم پر صحیح ہے۔ اس حدیث میں قبروں پر تعمیر کی ممانعت صراحت کے ساتھ کی گئی ہے یہ حدیث ان لوگوں پر بھی صادق آتی ہے جو قبر کے چاروں طرف تعمیری کام کر رہا تھا ہیں، اسی طرح بہت سے لوگ مردوں کی قبروں کو ایک گز بلکہ اس سے بھی زیادہ اوپنجی کر دیتے ہیں ان کا یہ کام بھی حدمنوع میں داخل ہے۔

قبوں کی نسبت میں بنا یا جا سکتا بلکہ قبر کے اوپر ہی مسجد بنائے کر سکتے ہیں یا اس کے اوپر کوئی بھی تعمیری کام کر سکتے ہیں اس سے معلوم ہوتا ہے کہ حدیث میں جس چیز کو منع کیا گیا ہے اس سے مراد ایسی چیز ہے جو تعمیر مسجد کے ہم معنی یا قریب المعنی ہو۔ یہ ممانعت لوگوں کے حق میں بھی ہے جو قبر کے اطراف و جوانب کے قریب ہی مسجد بناؤ لے تے ہیں۔ جیسا کہ گنبدوں، قبوں، مسجدوں اور بڑے بڑے مزاروں میں ہوا کرتا ہے کہ بیچ میں قبر ہتی ہے یا قریب ہی قبر رہا کرتی ہے۔ یہ کام قبر پر مسجد یا تعمیر سازی کے معنی میں ہے اور یہ بات معمولی سمجھ کے آدمی پر بھی مختنی نہیں رہ سکتی۔ جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ بادشاہ نے فلاں شہر پر مسجد بنائی یا فلاں بستی پر بادشاہ نے چاروں یواری بنائی یا فلاں شخص نے فلاں جگہ پر مسجد بنائی حالانکہ عمارت کی چھت صرف شہر و بستی یا جگہ ذکر کے اطراف و جوانب میں ہوتی ہے۔

جب یہ بات ثابت ہو گئی تو تمہیں معلوم ہو گیا کہ قبروں کو اونچا کرنا اور ان پر گنبد، مسجدیں اور مزار بنانا ایسا کام ہے جس کے لئے پر بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لعنت فرمائی ہے  
جیسا کہ یہ بات پہلے گذر چکی ہے اور کبھی بھی آپ ﷺ ایسا کرنے والے کی بابت فرماتے تھے:

«اشتَدَّ عَصْبُ اللَّهِ عَلَىٰ قَوْمٍ إِنْجَدُوا أَقْبُورَ أَنْبِيَاَهُمْ مَسَاجِدًا» ①

”ان لوگوں پر اللہ تعالیٰ کا سخت غضب ہو، جنہوں نے اپنے نبیوں کی قبروں کو مساجد بنالیا۔“

مطلوب یہ کہ رسول اللہ ﷺ نے ایسا کرنے والوں پر یہ بدعا فرمائی ہے کہ ان پر اللہ تعالیٰ  
کا سخت غضب ہو، کیونکہ یہ گناہ اس درجے کا ہے کہ اس کے مرتكب کے اوپر اسی طرح کی بدعا

① التمهید ج ۵ / ص ۴ مصنف ابن ابی شيبة ج ۲ / ص ۳۷۵ الصلاة عند قبر النبی و ایتلہ

بِدْعَاتُ اُورَأَنْ كَا شَرِيعَى پُوشَارَمْ  
اسلام میں کفار کی ممانعت

۲۷۲

آپ ﷺ نے فرمائی۔ کبھی آپ ﷺ نے قبروں کو اونچی بنانے سے منع کیا، کبھی ایسی قبروں کو منہدم کرنے کے لئے کسی کو مامور و متعین کیا اور کبھی ایسا کرنے کو یہود و نصاریٰ کا فعل قرار دیا۔

کبھی آپ ﷺ نے فرمایا:

«لَا تَتَحَذَّلُوا قَبْرِي وَنَسَا» ①      "میری قبر کو تم بت اور صنم مت بنانا۔"

کبھی فرمایا:

«لَا تَتَحَذَّلُوا قَبْرِي عِنْدًا» ②

"تم میری قبر کو عید یعنی عرس و میلہ کی چیز ممت بنا لیں۔"

جیسا کہ بہت سے پرستار ان قبر کیا کرتے ہیں۔

جن مردوں کے یہ قبر پرست لوگ معتقد ہوتے ہیں ان کی قبروں کے لئے اوقات مقرر کر کے خاص اوقات ان کے عرس و میلے کے لئے متعین کر لیتے ہیں ان مقررہ اوقات میں وہ لوگ قبروں کے پاس جمع ہوتے ہیں، اور وہاں مختلف قسم کی نذریں پڑھاتے اور عبادات و قربانی کرتے ہیں۔ وہاں یہ لوگ قیام کرتے ہیں، جیسا کہ ہر آدمی ان ذلیل لوگوں کے افعال سے واقف ہے جو اللہ تعالیٰ کی عبادات چھوڑے ہوئے ہیں، جس نے ان کو پیدا کیا، جو انہیں روزی دینتا ہے جو انہیں موت دے گا اور جو انہیں دوبارہ زندہ کرے گا۔ یہ لوگ اس اللہ کو چھوڑ کر اللہ کے بندوں میں سے کسی کو پوچھتے ہیں جو مٹی کے نیچے دفن ہے اور یہ قدرت نہیں رکھتا کہ اپنے لئے نفع حاصل کر سکے یا ضرر دفع کر سکے، جیسا کہ خود رسول اللہ ﷺ نے بھکم خداوندی اپنی بابت میں فرمایا:

لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا۔      میں اپنے لئے کسی نفع و ضر کی قدرت نہیں رکھتا۔

[الاعراف، آیہ: ۱۸۸]

غور کیجئے کہ سید البشر اور اللہ تعالیٰ کی مخلوقات میں اللہ کے برگزیدہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے رب کے حکم سے اپنی بابت یہ فرمادیا کہ میں اپنے لیے کسی نفع و ضر کی ملکیت نہیں رکھتا۔ اسی طرح حدیث میں ثابت ہے کہ آپ نے اپنی بیٹی حضرت فاطمہ سے فرمایا:

لَا أَغْنِي عَنِكَ مِنَ اللَّهِ شَيْءًا۔

"میں اللہ تعالیٰ کے مقابلہ میں تمہارے کچھ کام نہیں آ سکتا۔"

① [التمہید، ج ۵، ص ۳۳]      ② [مصنف ابن ابی شیبة ج ۲، ص ۳۷۵]

جب اپنی بابت اور اپنی خاص رشته دار و محبوب ترین بیٹی کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم --- کا یہ فرمان ہے تو تم تمام دوسراے مردوں کے بارے میں خیال رکھتے ہو جو معصوم انبیا اور اللہ کے بھیجے ہوئے رسول نہیں تھے؟ بلکہ وہ زیادہ اس امت محمدیہ کے اور ملت اسلامیہ کے افراد ادا شخاص ہیں وہ یقیناً نفع و ضرر پہنچانے میں کہیں زیادہ عاجز ہیں۔

یہ مردے ایسی چیز سے کیوں نہ عاجز ہوں گے جس سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خود عاجز تھے اور جس کی خبر آپ نے اللہ تعالیٰ کے بتلانے اور حکم کے مطابق اپنی امت کو دی کہ آپ ﷺ خود اپنی ذات کے لئے نفع و ضرر کی قدرت نہیں رکھتے اور اپنے خصوصی رشتہ دار کے کام اللہ تعالیٰ کے بالمقابل بالکل نہیں آ سکتے؟

### بدعۃت یوم ولادت

**سوال نمبر ۴۔** کیا فرماتے ہیں علمائے دین اس مسئلہ میں کہ شیخ عبدالقدار جیلانی کی ولادت کی رات اکثر مسلمان گھروں میں محفل رچاتے اور شیخ مذکور کے نام پر جانور ذبح کرتے ہیں؟ یہ کام ہر سال ہوا کرتا ہے۔ اسی طرح یہ لوگ خواجہ غریب نواز، خواجہ بندہ نواز اور میراں دتا وغیرہم کے نام پر بھی ذبح کرتے ہیں اور ہر سال ماہ رب جب میں جعفر صادق کے نام کی مٹھائی تقسیم کی جاتی ہے یہ کام ہر سال ماہ رب جب میں ہوا کرتا ہے؟

**حوالہ۔** اللہ تعالیٰ سے میں ٹھیک جواب کے لئے مدد مانگتے ہوئے عرض کرتا ہوں کہ اہل علم اور اہل دین بن بلکہ اہل عقل و دانش میں کسی کا بھی اس میں اختلاف نہیں ہو سکتا اور نہ کوئی صاحب عقل شک کر سکتا ہے کہ شیخ عبدالقدار جیلانی، خواجہ غریب نواز، خواجہ بندہ نواز اور اس طرح کے جتنے لوگ عوام کے یہاں اولیاء و صالحین کے نام سے معروف ہیں ان میں سے کسی کے یوم ولادت میں محفل رچانا مثلاً مصر میں بدودی رفائلی، کا یوم ولادت عدن میں شیخ عید روی کا یوم ولادت اور یمن میں شیخ زیعلی کا یوم ولادت یہ سب بدعات و ضلالات میں سے ہیں۔

محققین اہل علم میں سے کسی نے بھی یہ نہیں کہا کہ یہ چیزیں بدعوت حد نہ میں سے ہیں، بلکہ جیسا کہ ہم پہلے کہہ آئے ہیں۔ ان میں مردوں، عورتوں کا اخلاقی، ذہلوں و طبلوں کا بجا، جھنڈوں کا الہانا اور ایسی فخش و بے حیائی اور گناہ کی با تسلیم کو نفرت ہوتی ہے۔

ظاہر ہے کہ اس طرح کی چیزیں ممنوع ہیں۔ بلکہ اس قسم کی جو مخلیس دین اسلام کے نام پر رچائی جاتی ہیں ان سے اسلام بیزاری ظاہر کرتا ہے۔ بلکہ یہ بات ان مسلمانوں کی پیشانی پر عارکا بد نماداغ ہے، جو اس طرح کی مخلیس قائم کرتے ہیں اور ان پر بد نماداغ ہے جو اس کام پر تکیر نہیں کرتے بلکہ اسے برقرار رہنے دیتے ہیں۔

علماء کرام پر واجب ہے کہ ایسے لوگوں پر تکیر کریں اور ان کے ان کاموں کی خرابی و فساد کو واضح کریں جن کو یہ کرتے ہیں کیونکہ یہ کام دین اسلام کے منافی ہیں بلکہ اہل عقل و اہل فہم ایسے کاموں کی اجازت نہیں دے سکتے اگر یہ لوگ اپنے اس کام سے توبہ نہ کریں تو اللہ تعالیٰ کے مندرجہ ذیل فرمان کے مصدق لعنۃ کے مستحق ہوں گے:

إِنَّ الَّذِينَ يَكْحُمُونَ مَا آتَنَا لَنَا مِنْ  
الْبَيْنَاتِ وَالْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا يَبَيَّنَهُ  
لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أَوْ لِكَثِيرٍ  
يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ الْمُعْنُونُ  
إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا  
فَأُولَئِكَ أَتُؤْبُتُ عَلَيْهِمْ وَآتَاهُ  
الْتَّوَابُ الرَّحِيمُ

[القراء، آیہ: ۱۵۹، ۱۶۰]

کرنے والا، رحم کرنے والا ہوں۔  
میں قارئین کرام کے سامنے مزید وضاحت و صراحت کر رہا ہوں تاکہ وہ میرے بیان کو قابل تکیر و عجیب نہ سمجھیں۔

علمائے محققین کا فیصلہ ہے کہ ہر سال بارہویں ربیع الاول کو میلاد النبی کی مخلیس منعقد کرنا ان بدعتات میں سے ہے جن سے پختہ کاران علم نے خبردار اور منع کیا ہے۔

یوم ولادت و ماتم منانے کا روایج سب سے پہلے مصر کے فاطمی حکمرانوں نے ایجاد کیا (فاتحی حکمران دراصل باطنی روایض تھے۔ حضرت فاطمہ رض بنت الرسول کی نسل سے اپنے کو غلط طور پر قرار دیتے تھے)۔ (مترجم)

عید میلاد النبی کی بدعت ساتویں صدی ہجری میں موصل کے خطہ میں واقع اربل کے بادشاہ مظفر نے ایجاد کی تھی، زمانہ نبوی سے لے کر شاہ مظفر تک کئی صدیاں گزر گئیں مگر اس طویل زمانہ میں مسلمانوں نے محفل میلاد نبی میں رچائی۔ لہذا یہ بلاشک و شبہ بدعت ہے جو اللہ تعالیٰ کے مندرجہ ذیل فرمان کے خلاف ہے:

يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُقْدِمُوا بَيْنَ  
يَدِيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ  
اللَّهَ سَمِيعٌ عَلَيْهِمْ ۝ [ابحرات، آیہ: ۱۱]

نیز فرمایا:

فَلَيُحَذِّرَ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ  
آمِرَةِ اللَّهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ  
عَذَابًا أَلِيمًا ۝ [النور، آیہ: ۲۳]

میلاد کی محفلیں ان احادیث نبویہ کے بھی خلاف ہیں جن میں بدعات و ضلالت سے منع کیا گیا ہے جیسا کہ بعض احادیث کا تذکرہ سوال نمبر اکے جواب میں ہو چکا ہے۔ ہم اس میں شک نہیں رکھتے کہ شاہ مظفر نے میلاد النبی کی ایجاد محبت رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) کے جذبہ کے تحت، آپ ﷺ کی شب ولادت کی خوشی و سرسرت اور آپ ﷺ کی تعظیم کے اظہار کے غرض سے کی تھی۔ یہاں تک کہ مورخین نے لکھا ہے کہ محفل میلاد کی تیاری شاہ مظفر ہر سال ماہ صفر ہی سے شروع کر دیتا تھا۔

اس محفل کے لئے مکان کی آرائش وزیارت، خیموں کو نصب کرنا، قندیلوں کو آؤزیں ادا کرنا وغیرہ یہ سارے کام شاہ موصوف کرتا تھا۔ اس موقع پر شاہ کے یہاں مختلف باد کے لوگ آتے تھے حتیٰ کہ کہا گیا ہے کہ مہماںوں کی خاطر تو اضع کے لئے شاہ موصوف پانچ ہزار بھیڑ بکریاں اور دس ہزار مرغیاں ذبح کرتا تھا اور تیس ہزار پلیٹیوں میں مٹھائیاں پیش کرتا تھا۔  
وہ صوفیا اور اعیانِ مملکت کی حکریم کرتا تھا اور انہیں لباس فاخرہ پہناتا تھا اور فقر کو بکثرت خیرات و صدقات دیتا تھا۔

کوئی صاحب عقل اس میں شک نہیں کر سکتا کہ فقر اپر احسان، ان پر مال و زر کا صدقہ، انہیں

کھلانا پلاانا اور اہل علم کا اکرم و اعزاز ان نیکیوں اور ثواب کے کاموں میں سے ہے جن سے بندہ اپنے آقا اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کر سکتا ہے۔

لیکن یہ چیز ولادت نبوی کی رات کے ساتھ مخصوص نہیں ہوئی چاہیے بلکہ مسلمان کو چاہیے کہ جہاں تک ہو سکے مختلف نواجی سے اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرے۔ مثلاً فقر کی مدد، اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والوں کے لئے خرچ و اخراجات اور مساجد و مدارس کی تعمیر، تیمیوں کو ٹھکانہ کا دینا، صلہ رحمی اور اس قسم کے دوسراے اعمال صالح جن پر قرآن مجید اور سنت نبویہ نے لوگوں کو ابھارا ہے۔  
مثلاً قرآن مجید کا ارشاد ہے:

مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي  
سَبِيلِ اللَّهِ كَمَنَلِ حَيَةٍ أَبَتَثَ سَبَعَ  
سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُبْلَهِ مِائَهُ حَيَةٍ  
وَاللَّهُ يُضْعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ  
وَاسِعٌ عَلَيْهِمْ

جو لوگ اللہ تعالیٰ کی راہ میں اپنے مال خرچ کرتے ہیں ان کی مثال ایک ایسے دانے کی طرح ہے جس میں سات بالیاں ہوتی ہوں اور ہر بالی میں سودا نے ہوں۔ اور اللہ تعالیٰ جس کے لئے چاہتا ہے اس سے بھی کئی گناہ بڑھادیتا ہے اور اللہ تعالیٰ

[البقرة، آیہ: ۲۶۱] و سعْتَ، وَالا جانِنَهُ وَالا ہے۔

شاہ مظفر اگرچہ بہت سے اعمال خیر کرتا تھا مگر وہ ایسے علام کو پانے سے محروم نہیں تھا جنہوں نے اس کے سامنے اس بدعت (بدعت میلاد) کی تحسین کی اور اسے مستحسن بدعت میں شامل کیا۔ حالانکہ یہ بات درست نہیں کیونکہ کوئی بدعت حسنہ نہیں ہو سکتی جیسا کہ حدیث نبوی میں ہے کہ: «کُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ لَهُ» ①

”ہر بدعت ضلالت و گمراہی ہے۔“

ہم مزید تو پڑھ کے لئے کہتے ہیں کہ جس شاہ مظفر نے محفل میلاد کو ایجاد کیا اس کے طریقے پر چلتے ہوئے اگر کوئی شخص آ کر یہ کہے کہ جب شاہ موصوف نے محفل میلاد ایجاد کی ہے تو میں محفل بعثت نبوی ایجاد کر رہا ہوں اور میں محفل بعثت نبوی، بعثت نبوی کی رات میں یادن میں منعقد کیا کروں گا یعنی کہ جس دن غارہ رامیں جناب محمد رسول اللہ ﷺ کے پاس حضرت جبریل علیہ السلام پہلی باروں کے لئے کرائے تھے، جہاں رسول اللہ ﷺ سے کہا تھا کہ:

① (مسلم ج ۲ / ص ۵۹۲ کتاب الجمعة، باب تخفيف الصلاة والخطبة حدیث نمبر (۸۶۷)

﴿اقرأه﴾ "آپ پڑھیے۔"

اس پر آپ نے فرمایا تھا:

لست بقاریء "میں پڑھائیں ہوں"

اس موقع پر حضرت جبریل علیہ السلام نے آپ ﷺ کو بوج لیا تھا۔ یہ بات تم بار ہوئی تھی پھر آخر میں حضرت جبریل علیہ السلام نے رسول اللہ ﷺ کو پڑھایا اور آپ نے اسے پڑھا:

إِقْرَأْ إِيَّا مِنْ عَلَيْكَ الْأَذْيَ خَلَقَ ۝ خَلَقَ آپ ﷺ اپنے اس رب کے نام سے پڑھے  
الْأَنْسَانَ مِنْ عَلَيْكَ ۝ [اعلن، آیہ: ۱] جس نے انسان کو لوتھرے سے پیدا کیا۔

اس آیت سے جانب محمد ﷺ کی نبوت کا آغاز ہوا اور آپ کی نبوت و رسالت کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے باطل قوموں کو بت پرستی والیا و بے دینی سے پاک کیا۔

لوگوں نے بتوں، پھرتوں، آگ، ستاروں، فرشتوں اور انبیا کی پرستش چھوڑ دی۔ اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کے معتقد ہو گئے اور دین اسلام سے مشرف ہوئے، تمام جہانوں پر رحمت چھاگئی، اللہ تعالیٰ نے قیصر و کسری اور قبطیوں کے مظالم کا خاتمہ کر دیا عدل و انصاف پھیل گیا، اقوام و قبائل میں تفریق کرنے والے عصر اور نسلی تفریق کو اللہ تعالیٰ نے مٹایا اور فرمادیا کہ:

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ  
دَمٍ كَرِئَةٍ وَجَعَلْنَاكُمْ شُفَعَّا  
كَرِيداً تَاَكِمَّ تَمَّ اِيْكَ دُوْسَرَےِ كَوْجَانِ بِهِچَانِ سَكُورَنَهِ كَوْئَی  
شَكَّنَهِسِ كَاللَّهِ كَزَدِ يَكَ زِيَادَهِ بَاْعَزَتَ وَهِهِ جَوِي  
عِنْدَ اللَّهِ الْأَنْقَمُمْ .

[الحجرات، آیہ: ۱۳] تم میں زیادہ متقدی و پر ہیز گار ہو۔

دریں صورت بعثت نبوی کے دن یارات میں محفل منعقد کرنا زیادہ مناسب ہے۔ اگر کوئی دوسرا شخص یہ کہے کہ میں بھرت نبوی کے دن محفل منعقد کرنا چاہتا ہوں کیونکہ بھرت کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے حق و باطل کے درمیان تفریق قائم کی، مسلمانوں کو اس سے عزت و قوت حاصل ہوئی اور ان کی حکومت قائم ہو گئی۔ لہذا بھرت نبوی کا دن محفل رچائے جانے کا زیادہ مستحق ہے نیز اس دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعظیم ظاہر کرنے کے لئے محفل رچانا بھی زیادہ بہتر ہو گا۔

اگر ایک تیر شخص کہے کہ میں جنگ بدر کے سلسلے میں محفل و مجلس قائم کرنا چاہتا ہوں کیونکہ وہ حق و باطل کے درمیان فیصلہ کرنے کا دن تھا۔ اس دن حق پرستوں اور باطل پرستوں کے دونوں فریق باہم جنگ آزماء ہے۔ اس دن اللہ تعالیٰ نے مشرکین پر مسلمانوں کو مدد و فتح دی تھی اس لئے اس دن محفل رچانا زیادہ مناسب ہے۔

ایک چوتھا آدمی اگر یہ کہے کہ میں فتح مکہ کے دن یادگار منانے کے لئے محفل منعقد کرنا چاہتا ہوں۔ کیونکہ اس دن لوگ اللہ تعالیٰ کے دین میں فوج درفوج داخل ہوئے اور بہت سرگوشوں ہو گئے، اللہ تعالیٰ کا دین باعزت اور رقیٰ ہو گیا۔

ایک پانچواں آدمی اگر یہ کہے کہ میں وفات نبوی کے دن محفل منعقد کروں گا اس دن نبی صلی اللہ علیہ وسلم دنیا سے رفیق اعلیٰ کی طرف منتقل ہوئے تو ہم ان کے جواب میں کیا کہیں گے؟ اور ان لوگوں کے جواب میں وہ حضرات کیا کہیں گے جو میلاد کی مجلسوں کی تحسین کرتے ہیں؟

اگر مذکورہ بالاقسم کی جملہ محفلوں کو جائز قرار دے دیا جائے تو دین مجالس اور عیدوں کا مجموعہ بن کر رہ جائے اور اگر انہیں روکا جائے تو انہیں روکنے والوں کے لئے ان لوگوں کے پاس کوئی محبت و دلیل نہیں جو محفل میلاد کے جواز کے قائل ہیں بیہی بات ہے کہ اہل بدعت و اہل ضلالت اپنے اماموں کے یوم ولادت و یوم وفات، یوم شادی و بیانہ اور یوم جنگ وغیرہ مناتے ہیں اس طرح یہ لوگ اپنے اوقات عیدوں اور ماتم میں لگائے ہوئے ہیں۔

مذکورہ بالا تمام امور کے بدعت ہونے میں دو آدمیوں کو بھی اختلاف نہیں ہو سکتا ان کے ثبوت میں اللہ تعالیٰ نے کوئی دلیل نازل نہیں کی، مسلمان کے لئے مناسب ہے کہ ان بدعتوں کی طرف التفات نہ کرے اور نہ ان پر عمل کرے۔ نہ اہل بدعت کی مجلسوں میں اور نہ ان کی مبتدعانہ محفلوں اور میلاد میں شریک ہو بلکہ مسلمان پر واجب ہے کہ لوگوں کو ان بدعات سے روکے۔ لیکن اگر کوئی لوگوں کو رسول اللہ ﷺ کی سیرت، آپ کے اخلاق اور مجرمات و شہادت اور اوصاف بتانا سمجھنا چاہے تو یہ بات ثابت شدہ مستحب چیز ہے۔

ہر مسلمان کو اپنے نبی ﷺ کے اخلاق، آپ کی معطر و خوبصورتی اور محیر العقول مجرمات کو جانتا سمجھنا چاہیے تاکہ ان کے ایمان میں اضافہ ہو۔ لیکن یہ چیز کسی خاص مہینے، کسی خاص رات اور کسی خاص و تمعین کتاب کے ساتھ مخصوص نہیں ہوئی چاہیے، بلکہ جب بھی لوگوں

کے سامنے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مندرجہ بالا چیزیں پڑھی اور بیان کی جائیں وہ بہتر اور اچھی ہوں گی۔

یہ کام مستحب ہے جس کی ترغیب دی گئی ہے کیونکہ عقیدہ اسلام کی تین بنیادیں ہیں۔

① معرفتِ الہی ② معرفتِ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ③ دین اسلام کی معرفت رسول اللہ ﷺ کے نسب، ولادت، شماں و اوصاف، مجوزات، پوری دنیا کی طرف آپ کے رسول ہونے اور خاتم النبیین و مرسلین ہونے کا علم ہر آدمی کے لئے ضروری ہے۔ علم پر لازم ہے کہ وہ عوام کو یہ باتیں بتائیں تاکہ وہ اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں چاہے تھوڑی ہی سی معلومات و معرفت تو رکھیں۔ زیادہ علم رکھنا عملًا کا ہی کام ہے۔

جس دن سے شاہ مظفر نے بدعت میلاد ایجاد کی اس کی بایت علمائیں دو گروہ پائے جانے لگے بعض نے اس کی تحسین کی اور بعض نے اسے کروہ قرار دیا۔ لیکن اللہ کا شکر ہے کہ اس بات پر سب متفق ہیں کہ میلاد کی رات ناچ باجا اور مردوں، عورتوں اور لڑکوں کا اخلاط اور پرچم کشانی کا کام نیز اس طرح کے دوسرے کام ہوتے ہیں، جو شرم و حیا کے منافی ہونے کے سبب دین اسلام کے بھی خلاف ہیں۔

ان کاموں کو صرف شیطان اور اس کے گروپ کے لوگ ہی جائز کہہ سکتے ہیں۔

**الاَئِنْ حِزْبُ الشَّيْطَنِ هُمُّ** خبردار ہو کر شیطانی گروہ والے خارہ اٹھانے **الْخَاسِرُونَ**. [المجادلة، آیہ: ۱۹] والے لوگ ہیں۔

علمائے محققین مغلل میلاد النبی پر نکیر کرتے اور اسے بدعات میں شمار کرتے ہیں اور اس کو یہود و نصاریٰ کی مشاہدت قرار دیتے ہیں۔ رسول اللہ ﷺ سے محبت کا دعویٰ اس قسم کی مبتدعا نہ مغلولوں سے نہیں ثابت ہو سکتا بلکہ یہ دعویٰ رسول اللہ ﷺ کی پیروی، آپ کی روشن سنت کی اتباع اور حدیث کو قول فیصل ماننے سے ثابت ہو سکتا ہے۔

قارئین کرام! آپ اس طرح کی مغللوں رچانے والوں کو اور اس بدعت کی تائید و حمایت کرنے والے بادشاہوں، امرا اور رؤساؤں کو دیکھیں جو حب نبوی کا مظاہرہ کرتے ہیں اور عوام کو یہ کہہ کر گراہ کرتے ہیں کہ ہم بادشاہ اور لیڈر و رقائد لوگ مسلمان ہیں، دین اسلام کی عزت کرتے ہیں اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت کرتے ہیں، حالانکہ اللہ تعالیٰ بہتر جانتا ہے اور لوگ

دیکھتے ہیں کہ یہ بادشاہ اور امراء شریعت سے بہت دور ہے تھے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ باتوں کے علاوہ دوسری باتوں کے مطابق حکومت و فیصلے کرتے ہیں۔

قرآن مجید اور احکام نبویہ کو چھوڑ کر یورپی قوانین درآمد کرتے ہیں اور طاغوتی محکمے اور عدالتیں قائم کرتے ہیں بلکہ غیر اسلامی قوانین کی پابندی اور اسلامی شریعت سے بے اعتمانی نے انہیں اس حد تک پہنچا دیا ہے کہ شریعت اسلامیہ میں یہ لوگ تصرف کرنے لگے ہیں۔

بعض حکمران تعدد ازدواج و طلاق کو حرام قرار دیتے ہیں اور شراب خوری، عصمت فروشی، سود خوری، جو بازاری، بد عہدی، فسق و فجور اور تمام معاشری کو مباح کہتے ہیں۔ کسی نیکی کا یہ لوگ حکم نہیں دیتے بلکہ یہ لوگ نہ قرآن مجید پڑھتے ہیں نہ اس کی طرف توجہ رکھتے ہیں اور اکثر لوگ خانہ کعبہ کا حج تک نہیں کرتے حتیٰ کہ نہ نماز پڑھتے ہیں اور نہ ماہ رمضان کے روزے رکھتے ہیں۔ الغرض اللہ اور اس کے رسول ﷺ سے یہ لوگ اتنے ہی دور ہیں جتنا عرش سے فرش دوڑ ہے۔

ان شرمناک، تاریک، گمراہ، مبتدع انہوں کے باوجود سادہ لوح لوگوں کے سامنے طبع سازی کرتے ہیں اور جمال مسلمانوں کو یہ کہہ کر گمراہ کرتے ہیں کہ یہ مسلمان ہیں اور رسول سے محبت رکھتے ہیں اور محبت نبوی کے اس جھوٹے دعویٰ پر اس کے علاوہ کوئی دلیل نہیں کہ یہ لوگ بدعت میلاد کی تائید کرتے اور اس قسم کی مغلوبوں میں شریک ہوتے یا اپنی نیابت و نمائندگی اور قائم مقامی کرنے والے کسی آدمی کو ان مجبووں میں بھیج دیا کرتے ہیں۔ ان کے کھوٹے و ناکارہ دین اسلام پر صرف یہی محفل میلاد ایک دلیل ہے۔ کیا اسلام یہی ہے جس کو اللہ تعالیٰ نے ہمارے لئے پسند کیا ہے! جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:

الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَةَ رَزْكِيْتُ لَكُمْ الْإِسْلَامَ دِينًا.

[المائدۃ، آیہ: ۳]

ان لوگوں کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے، مناسب ہے کہ ہم انہیں اللہ تعالیٰ کے اس فرمان کی بشارت دیں کہ:

جس نے اسلام کے علاوہ دوسرا دین تلاش کیا  
اس کا وہ دین ہرگز مقبول نہ ہو گا اور وہ آخرت  
میں خسارہ اٹھانے والوں میں سے ہو گا۔

وَمَنْ يَتَّبِعْ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلْنَ  
يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ  
الْعَâسِرِيْنَ ۝ [آل عمران، آیہ: ۸۵]  
نیز فرمایا:

آپ کے رب کی قسم! لوگ اس وقت تک مومن  
نہیں ہو سکتے جب تک کہ آپ کو اپنے ہا ہی  
جنگلوں میں حکم و فیصل نہ مانیں پھر آپ کے کے  
ہوئے فیصلے سے اپنے دلوں میں تنگی محسوس نہ کریں  
اور آپ کے فیصلوں کو اچھی طرح تسلیم کر لیں۔

فَلَا وَرَبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ  
يُحَكِّمُوكَ فَمَا شَجَرَ بِيَنْهُمْ ثُمَّ لَا  
يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مَمَّا  
قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ۝  
[النساء، آیہ: ۶۵]

دوسری جگہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:  
وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ  
هُمُ الظَّالِمُونَ ۝، وَفِي آیةٍ، فَأُولَئِكَ هُمُ  
الْفَسِيْقُونَ ۝ [المائدہ، آیہ: ۳۷-۴۵]  
اور تیسرا آیت میں ہے کہ وہی لوگ کافر ہیں۔

جب علام اور فقہاء محدثین میں سے محقق حضرات محفل میلاد ابنی کو جائز نہیں کہتے کیونکہ محفل  
میلاد شنبی علیہ السلام نے منعقد کی، نہ صحابہ و تابعین اور ائمہ کرام مثلاً امام ابوحنیفہ، امام شافعی، امام  
مالك، امام احمد بن حنبل، سفیان ثوری، سفیان بن عیینہ اور اوزاعی، ابراہیم تخریجی، داؤد طاہری اور  
تمام علمائے حدیث و فقہ نے یہ کام نہیں کیا۔

نیز اس لئے بھی کہ علماء و متفقین نے اسے ناجائز قرار دیا اور اس لئے بھی کہ ام الموئین  
حضرت عائشہ صدیقہؓ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان نقل کیا ہے :

«مَنْ احْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ» ①

”جس نے ہمارے اس دین اسلام میں ایسی بات ایجاد کی جو اس دین میں سے نہیں تو  
اس کی یہ بات مردود ہے۔“

① (بخلی من: ۴۰۵) کتاب الصلح بباب اذا اصطلاحوا على اصلاح جور فالصلح مردود حدیث نبیر (۲۶۹۷)

حضرت ابو بکر صدیق، عمر بن خطاب، عثمان بن عفان، علی بن ابی طالب اور بقیہ عشرہ مبشرہ نیز تمام صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم رسول اللہ ﷺ کو سب سے زیادہ محبوب تھے اور یہ لوگ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ سب سے زیادہ محبت رکھتے تھے۔ انہوں نے اپنی جانیں اور اپنے مال آپ ﷺ پر قربان کر دیے۔

اللہ و رسول کی خاطر اور دین اسلام کی سر بلندی کے لئے جہاد میں ان لوگوں میں سے بعض نے اپنے بھائی تک قتل کر دala۔

حضرت عبد اللہ بن عبد اللہ بن ابی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے منافق باپ عبد اللہ بن ابی کا سر خدمت نبوی میں لا کر پیش کرنے کی اجازت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مانگی۔ یعنی موصوف نے اللہ و رسول کی محبت میں اپنے باپ کو قتل کر دینے کا ارادہ کیا۔ ان صحابہ ﷺ کی محبت نبوی رسول اللہ ﷺ کے اس فرمان کے سبب اس درجہ کو پہنچی ہوئی تھی کہ:

«لَا يُؤْمِنُ أَعَدُّكُمْ حَتَّىٰ أَكُونَ أَحَبُّ إِلَيْهِ مِنْ وَالدِّهِ وَوَلِيْهِ وَالنَّاسُ أَجْمَعِينَ۔» ①

”کوئی آدمی اس وقت تک مومن نہیں ہو سکتا جب تک اس کے نزدیک اس کے باپ و اولاد اور تمام لوگوں سے بھی زیادہ محبوب نہ ہو جاؤں۔“

اتنی عظیم محبت نبوی کے باوجود جب یہ حضرات عید میلاد النبی نہیں مناتے تھے تو شیخ عبدالقدار جیلانی کا یوم ولادت منانا کیا معنی رکھتا ہے جس کے بارے میں سوال کرنے والے نے مسئلہ دریافت کیا ہے؟

خواجہ ابیر، خواجہ غریب نواز، خواجہ بندہ نواز اور وہ سارے ایام ولادت جو ہندوستان و پاکستان وغیرہ میں منائے جاتے ہیں مثلاً مصر میں بدوسی، دسوی، رفاقتی وغیرہ عام صالحین کے ایام ولادت بدعت و ممنوع ہیں۔

کوئی صاحب عقل ان میلادوں کے بدعت و مثالات ہونے میں شک نہیں کر سکتا۔ علمائے محققین میں سے کسی نے بھی ان بدعاوں کو مستحسن نہیں کہا، بلکہ ان میں ممانعت کی وہ باتیں پائی جاتی ہیں جن کا ذکر ہم پہلے کر چکے ہیں کہ مردوں عورتوں کا باہم اختلاط ہوتا ہے، بابے بنتے ہیں اور پر چم لہرائے جاتے ہیں، ان مغلقوں میں بے حیائی اور غلط کاری کی وہ باتیں ہوتی ہیں جن سے

❶ (سنن ابن ماجہ ج ۱ / ص ۲۶ (المقدمة)

ہر سلیم الطبع آدمی نفرت کرتا ہے۔

یہ مخلفین جو دین اسلام کے نام پر قائم کی جاتی ہیں ان سے اسلام بیزار ہے جو لوگ اس قسم کی مخالفین منعقد کرتے ہیں ان کی پیشانی پر یہ مخالفین بد نہاد غر و حبہ ہیں۔ علمائے کرام پر واجب ہے کہ دین اسلام کے منافی ان اعمال پر نکیر و تردید کریں۔ علمائے دور کی بات ہیں ان چیزوں کو اہل عقل و دانش بھی تسلیم نہیں کر سکتے۔ اگر علمائے ان پر نکیر نہ کی اور پھر اپنی اس کوتاہی سے تائب نہ ہوئے تو وہ اس فرمان الہی کے مطابق مستحق لعنت ہوں گے:

إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ هَا أَنْزَلْنَا مِنْ  
الْبَيْتِ وَالْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِمَا بَيَّنَهُ  
أَنَّهُمْ لَوْلَوْنَ كَمْ لَيْ وَاضْعُ طُورٍ پَرْ بَيَانَ كَرْدِيَا ہے  
لِلنَّاسِ فِي الْكِتَبِ اُولِئِكَ يَلْعَنُهُمْ  
اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّعْنُونَ ۝

[البقرة، آية: ۱۵۹]

جو لوگ ہماری نازل کردہ روشن آیات اور ہدایت کو اس کے بعد بھی چھپاتے ہیں کہ ہم نے انہیں لوگوں کے لئے واضح طور پر بیان کر دیا ہے تو ان پر اللہ تعالیٰ اور تمام لعنت کرنے والے لعنت کرتے رہیں گے۔

## ملک فارس سے وارد ہونے والے چند سوالات

مندرجہ ذیل سوالات کی بابت عالی جناب کا کیا ارشاد ہے؟

① جب کوئی مر جاتا ہے تو لوگ اس کی قبر تک ڈھول اور دف و مبل بجا تے ہوئے جاتے ہیں اور مرنے کے دن عصر کے وقت حلوہ اور جیلی لوگوں میں تقسیم کرتے ہیں تاکہ مرنے والے کا منہ مٹی سے نہ بھرا جائے اور مرنے کے تیسرے دن جام آ کر میت کے گھروں کے بال موڑ دیتا ہے تاکہ یہ لوگ ہموم و غموم سے نجات پائیں۔

② بارش والے دن اگر کوئی مر گیا تو بہت سے جاہلوں کا یہ عقیدہ ہے کہ اس میت کی قبر کھود کر اس کے کفن کا ایک نکڑا لے کر جلانے اور اس کی راکھ فضا میں اڑانے یا بعض کے عقیدہ کے مطابق قبر سے میت کو نکال کر اس کے نیچے کی مٹی لے کر فضا میں قبلہ کی طرف اڑادینے سے یہ تاثیر ہوتی ہے کہ اگر بارش بند ہو گئی ہو تو بارش ہونے لگتی ہے۔

③ میت کو جہاں غسل دیا گیا ہے وہاں بہت سے لوگ تین دن تک چراغ جلاتے ہیں اور

مالدار لوگ قبروں کو پختہ بنوادیتے ہیں۔

④ بہت سے جاہلوں کا عقیدہ ہے کہ جب میت کی تعزیت شیخ کے دن یا رات میں کی جائی ہو تو اپنی لوگوں کو اہل میت کے یہاں تعزیت کے لئے جانا مکروہ ہے۔

⑤ لوگوں کے یہاں ایک قسم کی چیزوں کے بارے میں یہ اعتقاد ہے کہ اگر ان کا کوئی آدمی سفر پر گیا ہو اور وہ لوگ اس قسم کی چیزوں میں سے کسی کو دیکھ لیں تو سمجھتے ہیں کہ مسافر عنقریب واپس آنے والا ہے یا پھر اس کی طرف سے کوئی پیغام آنے والا ہے۔ وہ یہ بھی عقیدہ رکھتے ہیں کہ سوموار (دوشنبہ) کے دن کپڑے نہ دھوئیں اور نہ رات میں جھماڑو دیں۔

⑥ بعض کا عقیدہ ہے کہ جس عورت کا دودھ ختم ہو گیا وہ اگر کسی پرانے کنویں میں تھوڑی دیر سرڈاں کر جھانکنے اور اپنے پاؤں اس کنویں میں لٹکائے اور اس کنویں کا تھوڑا اس پانی پر تو اس کا دودھ جاری ہو جائے گا۔

⑦ جس عورت کے ہاں نومولود بچہ پیدا ہو تو وہ ایسی عورت کو جسے حمل نہیں تھہرتا اپنے پاس سے کچھ کھانا کپڑا دے وہ حاملہ ہو جائے گی۔ اگر سال دو سال میں حمل نہیں تھہر ا تو جس عورت نے اسے کھانا کپڑا دیا تھا اسی سے دوبارہ کپڑا لے وہ فوڑا حاملہ ہو جائے گی۔

⑧ زمانہ حمل میں عورت نے اگر کوئی بوجھل چیز اٹھائی جس کے سبب وہ اپنے بیٹ میں کچھ درد محسوس کرنے لگی تو وہ صاحب آدمی کے پاس جائے اور وہ آدمی اس کے پیٹ پر کچھ منزہ پڑھتے تو وہ فوری طور پر ہر دکھنے نجات پا جائے گی۔

## مذکورہ بالاسوالات کے جوابات

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. وَالصَّلٰوةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى رَسُولِ اللّٰهِ وَعَلٰى الٰهِ  
وَآصْحَابِهِ وَمَنِ اتَّبَعَ هَذَا.

## پہلے سوال کا جواب

اس سوال میں قبرتک میت کو لے جاتے وقت جن چیزوں کے کئے جانے کا ذکر ہے یعنی طبلوں کا بجانا، مٹھائیوں کی تقسیم، میت کے گھر والوں کے بالوں کو موٹانا، یہ ساری باتیں بدعاں و ضلالات اور اہل شرک و اہل ضلال کی عادات میں سے ہیں۔ ان کے ثبوت میں کتاب و سنت و

اجماع کی کوئی اصل نہیں اور نہ کسی عالم کا قول ہے جس سے استدلال کیا جاسکے ان جیسی بدعات کے موضوع پر پہلے کلام ہو چکا ہے اس لئے طول جواب کی حاجت نہیں۔

### دوسرے سوال کا جواب

اس سوال کا حاصل یہ ہے کہ میت کے سبب بارش رک جاتی ہے اور اس کے سبب بارش ہونے لگتی ہے، حالانکہ یہ وہ شرک اکبر ہے جس کے مرتكب کو توبہ کئے بغیر اللہ تعالیٰ معاف نہیں کرے گا۔ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی دوسرا نفع و ضرر پہنچانے اور کسی چیز کو روکنے کی قدرت نہیں رکھتا اگر سارے انسان و جانات مل کر بارش کا ایک قطرہ بھی روکنا چاہیں تو ان کے لئے ممکن نہیں۔ اگر یہ سب تھوڑی سی بارش بھی کرنی چاہیں تو نہیں کر سکتے۔ میں یہ سوچ بھی نہیں سکتا کہ اسلام سے پہلے دور کے جہلا اس طرح کا عقیدہ رکھتے ہوں گے۔ یہ عقیدہ بہت بڑی جہالت اور خوفناک ضلالت کی نمائندگی کرتا ہے اور با آواز بلند اعلان کرتا ہے کہ اس کا معتقد عقل سے عاری و خالی ہے چجایکہ وہ دائرہ اسلام و ایمان میں موجود ہو۔

چوپا یہ جانور بھی ایسا نہیں سمجھتے، لیکن شرک آدمی کو پست ترین درجہ میں گردانیتا ہے، یہاں تک کہ وہ بے زبان جانور سے بھی بری درگت کو تلقنی جاتا ہے۔

توحید کے ثابت اور شرک کے باطل ہونے پر اتنی زیادہ دلیلیں ہیں جن کو شرک رو نہیں کر سکتے۔ ان میں بہت سی دلیلیں ہماری اس کتاب میں گذر چکی ہیں، انہیں دہرانے کی ضرورت نہیں۔ اس طرح کے جاہل کو یہ فرمان الہی سمجھ لینا کافی ہو گا :

|                                                                  |                                                      |
|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| إِنَّ يَمْسَكَ اللَّهُ بِضِرْبَرَفَلَا                           | اگر اللہ تعالیٰ تم کو کوئی ضرر پہنچانا چاہے تو اس کا |
| كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يُرِدُكَ                         | دور کرنے والا اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی نہیں اور     |
| أَگر وَهُوَ كَوَيْ بِحَلَائِيَّ تَمْ كُو پہنچانے کا ارادہ کرے تو | بِخَيْرٍ فَلَرَآدُ لِفَضْلِهِ۔                       |

[يونس، آية : ۱۰۷]

”شرک اکبر“ کی طرح اس معیوب عقیدہ میں یہ خرابی بھی پائی جاتی ہے کہ قبر سے نکالنے کے سبب میت کی بے حرمتی ہوتی ہے اور اس سے اسلام کی حرمت پاہال ہوتی ہے اور ایسا کرنے والوں اور میت کے اقربا کے درمیان عداوت و دشمنی بھڑک اٹھتی ہے جس کے نتائج ناپسندیدہ

ہوتے ہیں اور ان جام اچھا نہیں ہوتا یہ معلوم ہے کہ لوگوں کے درمیان عداوت و کدورت کس طرح باہمی تفرقہ اور نزاع پیدا کرتی ہے۔ اس سے اتحاد کا شیرازہ منتشر ہو جاتا ہے اور تفرقہ و نزاع پیدا ہوتا ہے نیز دوسری کتنی خرامیاں رونما ہوتی ہیں جو اہل عقل و انس پر پوشیدہ نہیں۔

### تیسرا سوال کا حوالہ

اس سوال میں دو باتیں ہیں ایک یہ کہ میت کو غسل دینے کی جگہ تین دن تک چراغ جلانا دوسرے یہ کہ المداروں کی قبروں کا پختہ بنانا۔ پہلی بات کا جواب ”بدعات جنازہ“ کے تذکرہ میں اور دوسری کا جواب ہندوستانی سوالات کے جوابات میں آچکا ہے۔

### چوتھے سوال کا حوالہ

سینچر کی رات یا دن میں اہل میت کی تزییت کو اجنبی لوگوں کے لئے مکروہ قرار دینا ایسا عقیدہ عمل ہے جس پر اہل عقل کی بات جانے و تبھی مجنون اور دیوانہ لوگوں کو بھی بھی آجائے گی۔ شاید یہ بدعت یہود اور غالی روافض کی تاثیر سے رواج پذیر ہوئی ہے۔

### پانچویں سوال کا حوالہ

کسی قسم کے پرندوں کو دیکھ کر یہ سمجھنا کہ مسافر عن قریب واپس لوئے گا یا دو شنبہ کو لوگوں کا کپڑے نہ دھونا اور گھروں میں جھاؤ نہ دینا ایسی جہالت کی باتیں ہیں جن کو بولنا بھی صاحب عقل گوارا کرے گا۔ اس کا عقیدہ رکھنا اور اس کے مطابق عمل کرنا تو دور کی بات ہے۔

### چھٹے سوال کا حوالہ

چھٹے سوال میں لکھی ہوئی باتیں حماقت، ضلالت، کم عقلی، کمزوری ایمان، قلت علم اور کثرت جہالت اقسام میں سے ہیں۔ کیونکہ علم کی قلت اور جہالت کی کثرت و اشاعت انسان کو چوپا یہ جانور کی طرح بنا دیتی ہے پھر وہ کسی بھی معاملہ کو سمجھنہیں پاتا اور نہ وہ یہ جان پاتا ہے کہ اس کے دین میں کون سی چیز واجب ہے اور کون سی غیر واجب ہے اور کس چیز کا عقیدہ رکھنا چاہیے اور کس کا نہیں؟ جہاں میں ایسی عجیب و غریب بدعاں حیرت انگیز عادات پائی جاتی ہیں جن کا تصور کوئی عقل مند آدمی نہیں کر سکتا۔

ان باتوں میں سے ایک کا ذکر میرے بعض عماني بھائیوں نے کیا کہ زنجبار کے اطراف و جواب میں بعض افریقی جنگلات میں کچھ مادرزاد بڑھ لوگ ملے جو ستر پوشی کے لئے کیلے کے پتوں کا استعمال کرتے ہیں اور کچھ لوگوں نے ایک درخت کے تنے سے ایک آدمی کو باندھ رکھا ہے اور وہ لوگ اس بندھے ہوئے آدمی کو مار بھی رہے تھے۔ جب ان سے مارنے کا سبب پوچھا گیا تو بتلایا کہ ہمارے یہاں یہ رواج ہے کہ جب قحط پڑتا ہے تو ہم اپنے امیر و سردار کو درخت پر باندھ کر مارتے ہیں اور اس وقت تک مارتے رہتے ہیں جب تک کہ بارش نہ ہو۔

اسی طرح بہت سے جاہلوں نے مجھے بتلایا کہ جس آدمی کی ایک یادو یویاں مر جائیں اور وہ کسی عورت سے شادی کر لے تو وہ اس عورت کو کسی درخت پر باندھ دیتے ہیں تاکہ ساری نحوضت درخت پر نازل ہو اور عورت اس نحوضت سے محفوظ رہے۔

کچھ عوام میں یہ حماقت پائی جاتی ہے کہ اس کا بچہ اگر لا غر و کمزور ہے تو سمجھتے ہیں کہ جنات اس بچے کو بدلتے گئے ہیں۔ چنانچہ وہ بچے کو ایک کٹھری میں باندھتے ہیں اور دوسرا کٹھری میں نمک اور دونوں کورات میں کچھ مقررہ مدت تک کے لئے کسی قبرستان میں رکھ دیتے ہیں۔ پھر بچے کو وہاں سے واپس اٹھاتے ہیں اور یہ سمجھتے ہیں کہ جنات نے ان کے اصلی بیٹے کو واپس کر دیا اور اپنے بچے کو لے گئے۔

الغرض اس طرح کے عوام پر جہالت مسلط ہے اور انسان نما ان جانوروں کی عقولوں سے شیطان کھیل تماشا کر رہا ہے۔

### ساتویں اور آٹھویں سوالات کے جوابات

یہ دونوں سوالات بھی سابقہ سوالوں کی طرح ہیں ان میں درج شدہ باتوں کے لئے کوئی دلیل نہیں ہے یہ صرف جہالت اور جہاں کی تقلید کی باتیں ہیں۔

یہ چیزیں ماحول اور باپ دادا کے رواج و رسم کی دین اور میراث ہیں، یہ ساری باتیں شیطان کی وحی کے نتیجے میں پیدا ہوئی ہیں تاکہ لوگوں کے عقائد بگاڑے جائیں اور عقائد صحیح کو منا کر عقائد فاسدہ پیدا کئے جائیں کیونکہ مشرک اور بدعتی دونوں کے دونوں شیطان کے لئے ہما سنی سواری بن جاتے ہیں۔ شیطان جس طرح چاہتا ہے ان کے ساتھ کھیل تماشے کرتا ہے۔ بدعتی و

مشرک کے پاس صحیح ایمان اور کامل توحید کو محفوظ رکھنے کا کوئی سامان نہیں ورنہ اسے یقین طور پر علم ہو سکتا ہے کہ کائنات میں تصرف کا اختیار صرف اللہ تعالیٰ رکھتا ہے۔ وہی زندگی و موت دیتا ہے اور روزی، ضرر اور نفع وغیرہ وہی پہنچاتا ہے، جسے اللہ تعالیٰ دے اسے کوئی روکنے والا نہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

أَمْنٌ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيَخْرُجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيَّ وَمَنْ يُنْبِرِ الْأَمْرَ فَسَيُقْوَلُونَ اللَّهُ قَلْ أَفْلَاتُّهُونَ ۝

[يونس، آیہ: ۳۱] تو آپ کہہ دیجئے کہ پھر بھی تم لوگ نہیں ڈرتے۔

افسوں! کتنے تجھ کی بات ہے کہ توحید پرست آدمی جب عالم اسلام میں پھیلی ہوئی جہالت و مظلالت اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک کی باقیں دیکھتا ہے تو اسے محسوس ہوتا ہے کہ گویا طوفان نوح آیا ہوا ہے جس میں اکثر لوگ غرقاب ہو گئے ہیں۔ مزید برآں یہ کہ اس زمانے کا یہ اقتیاز ہے کہ مسلمانوں کے بیہاں کفری اصول و قوانین اور گمراہ طور طریقے مثلاً اشتراکت، کیروززم، بعثتیت، قادیانیت، بہائیت اور اس طرح کے دوسرے مذاہب و فرقے رائج ہیں جو تمام مذاہب خصوصاً اسلام کا خاتمہ کرنے کے لئے حقیقت میں قائم کئے گئے ہیں۔

اللَّهُمَّ اهْدِنَا فِيمَنْ هَدَيْتَ وَعَافِنَا فِيمَنْ عَافَيْتَ وَاهْدِ عِبَادَكَ إِلَى الصَّرَاطِ الْمُسْتَقِيمِ وَوَفِّقْ عَلَمَاءَ الدِّينِ لِعِدْمَةَ الدِّينِ الْقَوِيمِ۔

”اے اللہ! ہم کو ان لوگوں میں ہدایت دے جن کو تو نے ہدایت دی اور ہمیں عافیت دے ان لوگوں میں جن کو تو نے عافیت دی ہے۔ اور اپنے بندوں کو راہ مستقیم کی طرف رہنمائی فرماؤ رعلامے دین کو دین اسلام کی خدمت کرنے کی توفیق ارزانی عطا فرماء۔“ اس کتاب کا حصہ اول اللہ تعالیٰ کی مدد و توفیق سے ختم ہوا اس کے بعد دوسرا حصہ آرہا ہے، جس کا آغاز بدعاتِ عبادات سے ہوتا ہے۔

## قسم ثانی

# بدعاتِ عبادات فصل

میں اس کتاب کی پہلی قسم میں بہت سے عقائد بدعا کے کا تذکرہ کر چکا ہوں اب ہم عبادات بدعا کا ذکر کر رہے ہیں۔ اگرچہ عبادات بھی اس بات سے خالی نہیں کہ ان کے واجب یا مستحب ہونے کا عقیدہ رکھا جائے۔ چنانچہ ہم توفیق الہی اپنی گفتگو شروع کر رہے ہیں۔

## بدعات وضو

وضو کے شروع میں ”بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ“ پڑھنا مسنون ہے اور وضو کے آخر میں وضو کرنے والے کو یہ پڑھنا سنت ہے:

① ﴿أَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَخَدَّلَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ﴾

”میں اس بات کی شہادت دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معبود نہیں وہ اکیلا ہے اس کا کوئی شریک نہیں اور میں اس بات کی بھی شہادت دیتا ہوں کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اللہ کے بندے اور رسول ہیں۔“

ترمذی کی روایت میں مندرجہ ذیل دعا کا اضافہ بھی ہے:

② ﴿اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ التَّوَابِينَ وَاجْعَلْنِي مِنَ الْمُتَطَهِّرِينَ﴾

”اے اللہ! مجھے توبہ کرنے والوں میں سے اور طہارت اختیار کرنے والوں میں سے بناوے۔“

ایک روایت میں مذکورہ بالادعاؤں پر مندرجہ ذیل دعاؤں کا بھی اضافہ ہے:

① (مصنف ابن ابی شیبۃ: ج ۱ / ص ۴، الطہارۃ مسنون احمد: ج ۱ / ص ۱۹: سند عقبۃ بن عمار۔

طبرانی: ج ۱ / ص ۱۸۱ مسلم: ج ۱ / ص ۲۱۰ کتاب الطہارۃ ببل النکر المستحب عقب الوضو،

حدیث نمبر (۲۲۴) ② (جامع الترمذی: ج ۱ / ص ۷۸)

① « سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ أَشْهُدُ أَن لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوَبُ إِلَيْكَ »  
”اے اللہ! تو پاک ہے اور تیری حمد ہے۔ میں شہادت دیتا ہوں کہ تیرے سے سوا کوئی معبد  
نہیں، میں تجھ سے معافی مانگتا ہوں اور تیری طرف رجوع اور توبہ کرتا ہوں۔“

ذکرہ بالاثابت شدہ دعاوں کے علاوہ وضو کے دوران جو دعا میں پڑھی جاتی ہیں وہ ایجاد  
شدہ بدعت ہیں مثلاً لوگوں کا یہ پڑھنا: [الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي جَعَلَ النَّاءَ ظَهُورًا وَالْإِسْلَامَ نُورًا]  
اور زبان سے وضو کی نیت کرتے ہوئے کہنا کہ فرض الوضو اور وہ دعا میں جو ہر عضو  
کو دھوتے وقت میں پڑھی جاتی ہیں۔ یا وضو کے بعد سورہ ”انا ازملة فی لیلۃ القدر“ اور سورہ ”الم  
شرح“ وغیرہ پڑھنا۔ (یہ سب بدعت ہیں)۔

اسی طرح مساوک کے وقت اذکار اور ان میں سے کسی کی کوئی اصل نہیں اور نہ یہ نبی کریم  
صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ رضی اللہ عنہم سے ثابت ہیں۔

## وضو اور مساوک کے وقت وارد شدہ بعض دعاوں اور

### تسمیہ کے سلسلے میں احادیث باطلہ

آپ کے سامنے ہم اس وقت بعض ایسی احادیث باطلہ کا ذکر کر رہے ہیں جو وضو، مساوک  
اور تسمیہ (بسم اللہ الرحمن الرحيم) کئنے کے سلسلے میں بطور اذکار وارد ہوئی ہیں۔ یہ احادیث باطل  
ہیں اور ان میں حق کا کوئی شایبہ بھی نہیں ہے۔ یہ احادیث باطلہ ذیل میں ملاحظہ ہوں۔

① ”قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ إِذَا تَوَضَّأْتَ فَقُلْ بِسْمِ  
اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ فَإِنْ حَفِظْتَكَ لَا تَسْتَرِيغَ تَكْتُبْ لَكَ الْحَسَنَاتِ حَتَّى تَحْدِيثُ  
مِنْ ذَلِكَ الْوَضُوءِ۔“

”رسول اللہ ﷺ نے حضرت ابو ہریرہؓ کو خطاب کر کے فرمایا کہ جب تم وضو کا ارادہ کرو تو“  
”بِسْمِ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ“ پڑھ لیا کرو، ایسا کرنے سے کراما کا تین فرشتے تمہاری نیکیاں اس وقت تک

② (رواہ النسائي عن أبي سعيد الخدري) الترمذی ج ۵ / ص ۴۹؛ کتاب الدعوات، باب  
ما يقال إذا قام من المجلس

③ (هذا حديث منكر) تذكرة الموضوعات ص ۳۱ محمد بن طاهر الفتني.

لکھتے رہیں گے جب تک کہ تمہاراوضوئہ لوث جائے۔“  
(یہ حدیث منکر ہے)

② «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَا أَنَسُ اذْنُ مِنِّي أَعْلَمُكَ مَقَادِيرَ الْوَضُوءِ فَدَنَوْتُ فَلَمَّا غَسَلَ يَدِيهِ قَالَ بِسْمِ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَلَا حُولَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ فَلَمَّا اسْتَنْجَحَ قَالَ اللَّهُمَّ حَصْنٌ فِرْجٌ وَبَسِرُّلِي أَمْرِي فَلَمَّا تَوَضَّأَ وَاسْتَشَقَ قَالَ اللَّهُمَّ لَقَنِي حُجَّيْتُ وَلَا تَحْرِمْنِي رَائِحةُ الْجَنَّةِ .»<sup>۱</sup>  
”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت انس رض سے فرمایا کہ میرے قریب آؤ، میں تم کو آداب و ضوابط لاؤں، حضرت انس رض نے کہا کہ میں قریب گیا تو آپ نے اپنے دونوں ہاتھ دھوتے وقت کہا ”بِسْمِ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ وَلَا حُولَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ“ پھر استغنا کرنے کے بعد ”اللَّهُمَّ حَصْنٌ فِرْجٌ وَبَسِرُّلِي أَمْرِي“ کہا اور وضو کرتے وقت تاک میں پانی ڈالا تو ”اللَّهُمَّ لَقَنِي حُجَّيْتُ وَلَا تَحْرِمْنِي رَائِحةَ الْجَنَّةِ“ کہا۔

③ «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا تَنْتَظِرُوا فِي الْكَنْفِ»<sup>۲</sup>  
”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ پاکخانہ میں وضومت کرو۔“

④ «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا اسْتَاكَ قَالَ اللَّهُمَّ اجْعَلْ مِسْوَاكَ رِضَاكَ عَنِّي .»<sup>۳</sup>  
(یہ حدیث موضوع ہے)

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب سواک کرتے تو یہ دعا پڑھتے تھے کہ اے اللہ امیری اس سواک کو اپنی رضا مندی کا ذریعہ بنانا۔“

⑤ «قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَلْوَةُ بِسْوَاكٍ خَيْرٌ مِّنْ سَبْعِينَ

۱ تذكرة الموضوعات، ص ۳۱، طاهر بن على الفتنى م ۹۸۶

۲ تذكرة الموضوعات ص ۳۲، کشف الخفاء، ج ۲ / ص ۴۸۶، حدیث نمبر ۲۹۸۹

۳ تذكرة الموضوعات، ص ۳۲، کشف الخفاء، ج ۲ / ص ۴۸۶

صلوة بغير سواك۔<sup>①</sup>

”رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ مسوک کر کے پڑھی ہوئی نماز بغير مسوک والی نماز سے ستر گناہ زیادہ اچھی ہے۔“  
ابن معین نے بیان کیا یہ حدیث باطل ہے۔

<sup>②</sup> ”قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم الوضوء على الوضوء نور۔“  
”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ وضو کی موجودگی میں وضو کرنا نور علی نور (نور ہی نور) ہے۔“

عرائی نے بیان کیا کہ اس حدیث کو میں نے نہیں پایا۔

مذکورہ بالاروایات میں سے تمام کی تمام باطل وغیر ثابت ہیں۔

### اذان کے سلسلے میں ایجاد شدہ بدعات کا تذکرہ

بہت سے ممالک میں ایجاد شدہ بدعات میں سے ایک بذعت یہ ہے کہ جمع کی پہلی اذان سے پیشتر اور شب جمعہ میں عشا اور فجر کی اذان سے قبل ”تذکیر“ کے نام سے موسم پکھ دعا میں، مناجات اور اذکار پڑھتے ہیں اور کچھ لوگ عبد الرحیم البری کا قصیدہ ”یا زائر قبر الحیب محمد“ الخ پڑھتے ہیں اور کچھ لوگ اذان سے پہلے تکریس کر رہے ”سبحان الله والحمد لله ولا الله الا الله“ پڑھتے ہیں۔ ایسا کرنے والوں کی تردید میں شیخ احمد بن مشرف نے ایک منظوم قصیدہ کہا ہے:

وقد حذر المختار من كل بدعة

وقام بما فوق المنابر يخطب

”رسول اللہ ﷺ نے ہر بذعت سے تنہیہ کیا ہے اور یہ تنبیہ آپ نے منبروں پر خطبه دیتے ہوئے فرمائی ہے۔“

فقال عليكم باتباعى وستى

فعضوا عليهم بالنراجلن وارغبوا

❶ المقاصد الحسنة ص ۲۶۲۔ حدیث نمبر ۶۲۵) کشف الخفاء ج ۲ / ص ۲۳ / حدیث

نمبر (۱۶۰۴) تذکرۃ الموضوعات ص ۳۱۔

❷ تذکرۃ الموضوعات ص ۳۱

”آپ نے فرمایا تم پر میری سنت کی اتباع لازم ہے، الہذا تم میری سنت کو مضبوطی سے پکڑ لو اور اس سے رغبت رکھو۔“

### وایاکم والابتداع فانہ

ضلال و فی نارالجحیم یکبکب

”اور تم ایجاد بدعت سے بچتے رہو کیونکہ یہ گرانی ہے، جو آدمی کو آتش دوزخ میں اوندھے منہ گردایتا ہے۔“

فلوموا على منهاج سنة احمد

لکی تردو اوحوض الرسول و تشربوا

”تم جناب احمد مجتبی صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت پر ہمیشہ گامزون رہو، تاکہ حوض کوثر پر جا کر آب کوثری سکو۔“

وکم حدثت بعد الرسول حوادث

یکا دلہ انور الشنریعہ یسلب

”وقات نبوی کے بعد کتنے حوادث آئے جو شریعت کے نور کو بخادینا چاہتے ہیں۔“

وکم بدعة شناء و ان بها الورى

وکم سنة مهجورة تجنب

”اور کتنی بدعات شیعہ کو لوگوں نے دین قرار دے لیا ہے اور کتنی سنتیں متروک ہیں۔ ان پر عمل نہیں ہوتا۔“

فسل فاعل الذکیر عند اذانہ

اهذا هدی ام انت بالدين تلعب

”اذان سے پہلے بدعت تذکیر نے والے سے پوچھو، کہ کیا یہی ہدایت کا کام ہے، یا تم دین کے ساتھ کھلیل رہے ہو؟“

وهل سن هذا المصطفی فی زمانہ

والخلفاء او بعض من كان يصاحب

”کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی زندگی میں اس کو سنت قرار دیا ہے یا خلاف اے

راشدین یا کسی صحابی نے یا کام کیا ہے؟“

وَهُلْ سَنَهُ مِنْ كَانَ لِلصَّحَبِ تَابَعَا  
إِذَا قَامَ لِلتَّادِيْنِ يَوْمَ اِشْوَبْ  
”کیا کسی تابعی نے اذان سے پہلے اس کام کو سنت قرار دیا ہے۔“

وَهُلْ قَالَهُ النَّعْمَانُ أَوْ قَالَ مَالِكُ  
بَهْ أَوْ رَوَاهُ الشَّافِعِيُّ وَأَشِيبُ  
”کیا اس کام کو امام ابو حنفی یا امام مالک نے بتایا ہے یا امام شافعی اور اشیب نے اسے  
بیان کیا ہے۔“

وَهُلْ قَالَهُ سَفِيَّانُ أَوْ كَانَ اَحْمَدُ  
إِلَيْهِ اَذَا نَادَى الْمَنَادِيْ بِيَدِهِ  
”کیا اسے سفیان ثوری نے کہا ہے یا امام احمد بن حنبل کا ندھب ہے کہ اذان سے قبل یہ  
کام کیا جائے؟“

اقِيمُوا النَّافِيْهُ الدَّلِيلُ فَإِنَا  
نَمِيلُ إِلَى الْاِنْصَافِ وَالْحَقِّ نَطْلُبُ  
”اس سلسلے میں تم ہمارے سامنے دلیل لاو کیونکہ ہم انصاف کی طرف میلان رکھتے اور  
حق کے طالب ہیں۔“

فِخِيرُ الْاِمْرُورُ السَّالِفَاتُ عَلَى الْهَدَى  
وَشَرُّ الْاِمْرُورُ الْمُحَلَّثَاتُ فِجْبُوا  
”چنانچہ سب سے بہتر امور اسلاف کے کئے ہوئے کام ہیں جو ہدایت کے مطابق ہیں  
اور بدترین امور بدعات (جو تباہی کا باعث ہیں) الہذا ان سے احتساب کرو۔“

وَمَا الْعِلْمُ إِلَّا مِنْ كِتَابٍ وَسَنَةٍ  
وَغَيْرُهُمَا جَهَلٌ صَرِيحٌ مَرْكَبٌ  
”علم صرف کتاب و سنت کی باتیں ہیں، ان کے علاوہ دوسری باتیں صریح طور پر جہل  
مرکب ہیں۔“

بعض لوگ اذان کے بعد زور سے: اَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَنَبِيَّنَا مُحَمَّدًا رَسُولَ اللَّهِ وَالصَّلَاةُ عَلَى النَّبِيِّ بِحُجَّ كہا کرتے ہیں۔ حالانکہ حدیث میں صرف یہ وارد ہے کہ آہستہ سے درود پڑھا جائے اور پھر یہ دعا پڑھی جائے کہ اللہم رب هذه الدعوة الثامة. الخ اذان گاہوں کے اوپر زور سے مذکورہ بالا کلمات کا کہنا بہر حال بدعت ہے۔

یتوجب کی بات ہے کہ علم کی طرف منسوب ہو جانے والے بعض لوگ اس بدعت کو ”بدعت حنفی“ کہتے ہیں اور اس بدعت پر نکیر کرنے والوں ہی پر نکیر کرتے ہیں۔

اذان کے کلمہ ”اشهد ان محمدا رسول الله“ سننے والوں کا ساتھ کے انگوٹھوں کا چومنا اور اس خیال سے انہیں آنکھوں پر رکھنا کہ ایسا کرنے سے آنکھیں آشوب زدہ نہیں ہوں گی نیز اذان کے بعد آیت الکرسی پڑھنا بدعت ہے۔ اذان کو صحیح کریا رکھی کے ساتھ کہنا بدعت ہے۔ پوری ایک جماعت کا ہم آواز ہو کر بیک وقت اذان دینا بدعت ہے۔ فجر سے پہلے اذان گاہوں پر کھڑے ہو کر ”یا رب عفوًا بجاه المصطفیٰ کرمًا“ کہنا بدعت اور دلیل جعلیت ہے۔

اسی طرح اذان کے وقت تسبیح خوانی، تلاوت اور اشعار پڑھنا دین میں بدعت ہیں۔ نیز یہ کام سنت نبوی میں تبدیلی کا باعث ہے۔ طلع فجر سے پہلے حضرت بلاں صلی اللہ علیہ وسلم جو اذان دیا کرتے تھے جس کے بعد سے لے کر اذان ام مکرمہ تک روزہ دار کو کھانے پینے کی اجازت تھی وہ عام اذان کی طرح ہوتی تھی البتہ اس میں ”الصلوٰۃ خیْرٌ مِن النُّوم“ نہیں کہا جاتا تھا۔ (صحیح بخاری)

ہم نے اپنی کتاب ”مضمار الابتداع“ میں علامہ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ کے فتاویٰ کمری اور دیار مصر کے مفتی شیخ محمد عبدہ کے حوالہ سے جو کچھ لکھا ہے اسے ہم یہاں بھی پیش کر رہے ہیں۔ ملاحظہ ہو۔

”علامہ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ نے فتاویٰ کمری میں کہا کہ ہمارے اساتذہ اور وسرے اہل علم سے

اذان کے بعد اس کیفیت والے صلوٰۃ وسلام کے بارے میں پوچھا گیا جس کو مؤذن لوگ کیا کرتے ہیں تو سب نے یہ فتویٰ دیا کہ اس طرح کے صلوٰۃ وسلام بدعت ہیں۔ جبکہ اصل درود وسلام سنت ہے اور امام شعرانی نے اپنے استاذ سے نقل کرتے ہوئے کہا کہ جو سلام مؤذن لوگ پڑھا کرتے ہیں وہ زمانہ نبوی اور خلفاء راشدین میں سے نہیں تھا اس کا رواج مصر کی راضی حکومت کے زمانہ میں ہوا ہے۔ ( السنن والمبتدعات )

ہمارے استاذ شیخ امام محمد عبدہ مفتی مصر سے چند سوالات کئے گئے تھے جن میں مغرب کے

علاوه میخانہ نمازوں کی اذان کے بعد شہرت پذیر صلوٰۃ وسلام کے متعلق بھی سوال کیا گیا تھا تو موصوف مفتی صاحب نے یہ جواب دیا کہ فتاویٰ ثانیہ میں مذکور ہے کہ غیر فریضہ نمازوں کے لئے اذان مشروع نہیں اور اذان کے کلمات پندرہ ہیں جس کے آخر میں ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ ہے اس کے پہلے اور بعد میں جو کلمات کہے جاتے ہیں سب نوایجاد بدعت ہیں۔

یہ بدعت صرف راغبی کے لئے ایجاد کی گئی ہے، اس راغبی کے جواز کا کوئی قائل نہیں جو آدمی اس قسم کی بدعاٰت میں سے کسی بدعت کو حسنہ کہے اس کی بات کا کوئی اعتبار نہیں، کیونکہ عبادات میں ایجاد شدہ ہر بدعت بری اور خراب چیز ہے جو اس بدعت کو راغبی نہ کہتا ہو وہ جھوٹا ہے۔

### نماز کی بدعاٰت

یہاں ان بدعاٰت کا تذکرہ کیا جا رہا ہے جو بکیر تحریم سے پہلے، نماز کے درمیان اور ختم ہونے کے بعد ہو اکرتی ہیں۔

”فلی نمازوں کی نیت کے وقت لوگ رسول اللہ ﷺ پر درود وسلام کے ساتھ یہ کہتے ہیں：“  
”نَوْيُثُ أَصْلَىٰ كَدَّا“

”میں اس طرح کی نماز پڑھنے کی نیت کر رہا ہوں۔“

یہ طریقہ عمل جہالت اور بدعت ہے، اسی طرح فرض عشا کے بعد والی دور کفت میں سنت پڑھتے وقت لوگ جو یہ کہتے ہیں:

”الشفاعة يا رسول الله“

”یا رسول اللہ ہمارے لئے آپ سفارش کرو مجھے۔“

اور بوقت وہ لوگ جو یہ کہتے ہیں کہ سبحان الواحد الاحمد یہ سب جہالت اور بدعت ہے۔

اور جو لوگ یہ کہتے ہیں کہ:

”اللَّهُمَّ أَحْسِنْ وَقُوْفَنَا يَمِنْ يَدِينَكَ وَلَا تُعْزِنَنَا يَوْمَ الْغُرْضِ عَلَيْكَ۔“

”اے اللہ! اپنے سامنے تو ہمارا قیام اچھا ہنا اور حساب کتاب کے دن ہم کو تو رسامت کر۔“

یہ بھی بدعت ہے اور لوگوں کا بوقت نیت نماز یہ کہنا کہ ”نیت کرتا ہوں میں اس نماز کی قبلہ کی

طرف من کر کے، پڑھوں گا میں چار رکعت، امام یا مقتدی کے حیثیت سے، یہ میری نماز ادا ہے یا تقاضا، فلاں وقت کی فرض نماز ہے یا کہ سنت۔ یہ ساری کی ساری باقی مذلالت و بدعت ہیں اور ہر مذلالت جہنم میں لے جانے والی ہے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

فَأَنْقُوا النَّارَ إِلَيْيَ وَقُوْدُهَا النَّاسُ      الْهَذَا تِمَ لَوْگ جَهَنَّمَ کی آگ سے بچو، جس کا ایندھن  
وَالْحِجَارَةَ۔ [البقرة: ۲۲]

مرجوہ الفاظ کے ساتھ زبان سے نیت کرنی بدعut ہے اور بوقت نماز یہ کہنا کہ ”میں اللہ پر توکل رکھتا اور نماز پڑھتا ہوں۔“ بدعut ہے، مقتدی کا زور سے اور تشویش پیدا کرتے ہوئے تکمیر تحریک میں باندھنا بدعut ہے۔ تکمیر تحریک کو کھینچ کر ادا کرنا جیسا کہ متاخرین میں سے بعض شارحین کتب فقہ یا حاشیہ نگار لوگوں نے کہا ہے بدعut ہے۔ اس طرح کے متاخرین کی بات ناقابل اعتماد ہے۔ ”اللہ اکبر“ کو بارہ حرکات تک کھینچنا اور اس وقت نماز کے تمام فرائض و سنن و مستحبات وغیرہ کا مختصر رکھنا بدعut اور جھوٹا قول ہے یہ گراہی اور مذلالت آفرینی اور بہتان و فریب ہے۔

امام جس وقت ”وَلَا الضَّالِّينَ“ کہے اس وقت یہ  
”اللَّهُمَّ اغْفِلْنِي وَلِوَالِّدَيَ وَلِلْمُسْلِمِينَ۔“

”اے اللہ! مجھے اور میرے والدین اور تمام مسلمانوں کی مغفرت فرم۔“ کہنا بدعut ہے۔ بعض حاشیوں میں جو یہ کہا گیا ہے کہ فجر و مغرب کی دور رکعت سنتوں ”المشرح“ ”والملکیف“ ہمیشہ پڑھنے سے اللہ تعالیٰ بواہر کی بیماری ختم کر دیتا ہے یا یہ کہ آدمی جس دن ان دونوں سورتوں کو ان نمازوں میں پڑھتا ہے اس دن اسے آشوب جنم نہیں ہو سکتا یا کوئی دکھ درد نہیں پہنچ سکتا۔ یہ سب باطل و خود ساختہ باتیں ہیں ان کی کوئی حقیقت و اصلاحیت نہیں۔

ان حاشیہ نگاروں کی طرف سے یہ بات لکھ کر اس سنت نبویہ پر عمل کرنے سے روکا گیا ہے جو میں اللہ کی راہ ہے اور اسی میں اللہ تعالیٰ کی رضا مندی ہے۔

یہ بات ثابت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فجر و مغرب کی سنتوں میں پہلی رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد ”قولوا امنا بالله و ما انزل اليينا“ پوری آیت اور دوسری رکعت میں ”قل يا اهل الكتاب تعالوا الى كلمته“ پوری آیت تلاوت فرماتے تھے۔

نیزان سنتوں میں آپ ﷺ کا ”قل يا ایها الکفرون اور قل هو الله احد“ پڑھنا

بھی ثابت ہے۔

سورت کی تلاوت سے امام کے فارغ ہونے کے بعد مقتدیوں کا صدق اللہ العظیم کہنا بدعت ہے اور یہ چیز نماز کے اندر ایسی بات داخل کرنے کے ہم معنی ہے جو نماز میں داخل نہیں، بلکہ نماز کے علاوہ بھی تلاوت قرآن کے بعد قول مذکور کا کہنا بدعت ہے پھر نماز کے اندر یہ کیسے بدعت نہ ہوگا؟

جده کی حالت میں پیشانیوں کو زمین پر رکڑنا جہالت و بدعت ہے۔ نماز میں تشهد کے بعد درود پڑھتے وقت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نام کے ساتھ سیدنا کاظمؑ کا لفظ کہنا بے اصل ہے یہ بات نبی کریم ﷺ سے منقول ہے نہ صحابہ کرامؓ و تابعین سے۔  
اس سلسلے میں صرف ایک حدیث یہ منقول ہے :

«لَا تُسْيِدُنَّ فِي الصَّلَاةِ» ①

”نماز میں تم لوگ مجھ کو (یعنی نبی صلی اللہ علیہ وسلم) کو سیدنا مت کہو۔“

اگر یہ حدیث صحیح ہوتی تو ہمارے موقف پر دلیل بنتی لیکن با اعتبار سند یہ حدیث بے اصل ہے اور یہ حدیث غلط ہے۔ صحیح لفظ اس حدیث کا جو مردی ہے وہ ”لَا تُسْوِدُنَّ“ ہے۔ اگر نماز کے درود میں ”سیدنا“ کہنا مستحب ہوتا تو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین پر مخفی نہ ہوتا۔  
صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین ان باتوں کو سب سے زیادہ جانتے تھے جو اللہ اور اس کے رسول کو پسند ہوں۔

علمائے اصول کا اس میں اختلاف ہے کہ ادب محوظ رکھنا زیادہ بہتر ہے یا تعلیل حکم؟  
آخر الذکرات یعنی تعلیل حکم راجح ہے، بلکہ بھی ادب بھی ہے۔

دائیں طرف سلام پھیرتے وقت ”اسالک الفوز بالجنة“ اور بائیں طرف سلام پھیرتے وقت ”اعوذ بک من النار“ کہنا بدعت ہے اور سلام پھیرتے وقت دائیں بائیں ہاتھوں سے اشارے کرنا بھی بدعت ہے۔

ایسا کرنے والوں پر رسول اللہ ﷺ نے نکیر فرمائی تھی اور کہا تھا کہ گویا یہ ہاتھ بد کے ہوئے گھوڑے کی دم ہیں۔ (رواہ التسائی وغیرہ)

دائیں اور بائیں طرف سلام پھیرتے وقت جو کلمہ ثابت ہے وہ ”السلام عليکم ورحمة الله“ ہے۔ سلام کے وقت آپ ﷺ اپنا چہرہ مبارک اتنا موڑتے تھے کہ رخار مبارک کی چک نظر آتی تھی۔ (رواہ الحسن وابوداؤ وابن ماجہ)  
ابوداؤ وابن ماجہ اور ابن حبان کی روایت میں اس سلام کے ساتھ ”برکات“ کے لفظ کا اضافہ بھی ہے۔ (ملخص از کتاب السنن و المحدثون)

## سلام کے بعد کی بدعات

سلام کے بعد پوری جماعت کا ایک آواز میں استغفار کہنا بدعut ہے۔ سنت یہ ہے کہ ہر آدمی آہستہ سے اپنے جی میں تین بار ”استغفار اللہ“ کہے۔ استغفار کے بعد پوری جماعت کا ”یا ارحم الراحمین ارحمنا“ کہنا بدعut ہے۔ فرض و سنت کے درمیان فصل کے بغیر فرض نماز کے فوز بعد اسی جگہ پر سنت پڑھنا منوع ہے۔

صحیح مسلم میں یہ حدیث مردوی ہے کہ ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا کہ ایک نماز کے بعد دوسری نمازو فوز الاماکر نہ پڑھو، دونوں کے درمیان یا تو کوئی بات چیز کر کے فصل کر لو یا اس جگہ سے نکل کر دوسری جگہ نمازو پڑھو۔“

مانعنت کا ظاہری معنی حرام ہوا کرتا ہے..... نمازو فجر کے بعد شرف نبوی میں اضافہ کے خیال سے فاتحہ پڑھنا، اسی طرح ظہر، عصر، مغرب وعشاء کے بعد حضرت ابو بکر و عمر و عثمان و علی رضی اللہ عنہم کے لئے فاتحہ پڑھنا اور یہ اعتماد رکھنا کہ ایسا کرنے والے کے مرنے پر شسل کے وقت یا منکر نکیر کے سوال کے وقت یہ حضرات میت کے پاس موجود ہیں گے گناہ کی بات اور جھوٹ ہے اور یہ ایسا مسئلہ و مستور ہے جسے دھوکے باز شیطان نے ایجاد کیا ہے۔

کتابوں میں اس حماقت کو لکھنا بہت خراب، کڑوی، برقی اور ضرر رسان چیز ہے۔ ان اللہ وانا الیہ راجعون۔ سلام پھیرنے کے بعد سر کے اوپر داہنے ہاتھ کی الگیوں کو پھیلا کر گھمنا اور پھیرنا اور اس کے ساتھ ساتھ وہ چیزیں پڑھنا جن کا رواج ہے بدعت قبیحہ ہے نماز کے بعد ہاتھوں کی الگیوں کے سروں کو باہم ملا کر آنکھوں پر رکھنا اور اس کے ساتھ ایسی دعاوں کا پڑھنا جن کے پڑھنے کا رواج ہے شرمناک و خراب قسم کی بدعut ہے۔

سلام کے بعد انگوٹھوں کے ناخنوں کو چومنا اور انہیں آنکھوں پر مٹا بہت بڑی غفلت اور خطرناک جہالت ہے۔ اسی باقتوں کو چوڑنا ہی سنت ہے کیونکہ ان کے منون ہونے کی کوئی دلیل نہیں۔

مغرب و نجم میں سلام کے بعد فروا سورہ آل عمران کی ابتدائی تین آیتوں کو پڑھنے کی کوئی اصلاحیت ہم کو کتب حدیث میں معلوم نہیں ہو سکی۔ اس طرح مغرب و نجم میں سلام کے بعد ان اللہ و ملاتکہ يصلون علی النبی پڑھ کر رسول اللہ ﷺ کے اوپر درود بھیجننا اور آپ پر نماز والا درود منون چھوڑ دینا اور یہ خیال رکھنا کہ ایسا کرنے سے اللہ تعالیٰ آخرت کی ستر اور دنیا کی تینی حاجات پوری کرتا ہے قطعی طور پر اخترائی بات ہے جس پر کوئی علمی دلیل نہیں۔ اس بات کو شیخ الجموري نے منظوم کیا ہے۔ ملاحظہ فرمائیں:

وَمَنْ يَصْلِي بَعْدَ مَا صَلَى الْفَدَاءَ

وَمَفْرِبًا عَلَى مِنَ اللَّهِ اجْبَاهَ

جُونُخْسْ نَمَارْ نَجْمُوا مَغْرِبْ پَرْ هَنَّے کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود پڑھتا ہے۔“

قَبْلَ كَلَامِ مَائِلَةِ يَسْنَالَهَ

بِقَدْرِهَا قَضَاءُ حَاجَاتِ لَهَ

”بَاتِ چِيتِ سے قَبْلَ سُورَتِہِ درودِ اللہ تعالیٰ اسی تعداد میں اس کی حاجات پوری کرے گا۔“

سَعُونَ فِي الْأَخْرَى لَهُ تَدْخُرَ

وَمَا بَقَى بَدَارَ دُنْيَا يَظْفَرَ

”ستِ حاجات آخرت میں اس لئے پوری ہوں گی اور یقینی تیریں حاجات دنیا میں پوری کرے گا۔“

يَقُولُ اللَّهُمَّ صَلِ مَرْدَفَا

عَلَيْهِ مَعَ تَرْكِ سَلَامٍ ذَى وَفَا

”وہ الہ وفا کے سلام کو چھوڑ کر کہتا ہے کہ اے اللہ تو اس پر پے در پے درود صحیح۔“

ذکورہ بالا بات الہ بدعت کی خرافات سے ہے لہذا اس سے بچو۔ اور اس نور ہدایت کی خیروی کرو جو محمد ﷺ نے کرائے ہیں۔ نمازوں کے بعد ”ختم کبیر“ اور ”ختم صغیر“ نامی درود بدعت ہیں۔ ان کا کوئی نام و نشان حدیث کی مشہور آثاروں کتابوں ”صحیح بخاری، مسلم ترمذی، ابو داؤد، نسائی، ابن ماجہ، موطا، داری“ میں نہیں ہے نیز ان دونوں ختم کبیر و صغیر کے لئے لوگوں کا

اجماع بھی بدعت ہے۔

نماز کے بعد جواز کار اور دعا میں صحیح بخاری، مسلم، کتب سنن، کتاب الانذکار للنبوی، "الکلم الطیب والوابل الصیب، حسن حسین اور اس کی شرح تحقیۃ الذاکرین للشوكانی کے" ابواب الذکر بعد اصولت، میں منقول ہیں۔ وہ عبادت اور ریاضت میں محنت کرنے والوں کے لئے بہت کافی ہیں۔ لہذا نئے قسم کے دوسرے اذکار اور دعا میں ایجاد و اختراع کرنے کی کوئی حاجت نہیں جب کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ  
آج میں نے تمہارے لئے تمہارے دین کو مکمل کر دیا ہے۔

[المائدہ، آیہ: ۳]

نیز ارشادِ نبوی ہے:

مَا أَئْرَكْتُ شَيْئًا يَقْرَبُكُمْ إِلَى اللَّهِ إِلَّا  
وَقَدْ أَمْرَتُكُمْ بِهِ۔ [العومل، ص ۱۲۰]

نمازوں کے بعد مصافی کرتا، نماز فجر کے بعد سب کا جمع ہو کر سات باز "اللهم اجرني من النار" کہنا بدعت ہے۔ سنت یہ ہے کہ ہر آدمی نماز مغرب و فجر کے بعد کلام سے پہلے سات مرتبہ اپنے جی میں آہستہ سے تھا تھا پڑھے۔ حدیث میں ہے کہ ایسا کرنے سے آدمی کو جہنم سے نجات ملے گی۔ (احمد، ابو داؤد، بنی مسند صحیح)

"اللَّهُمَّ أَجِرْنِي مِنَ النَّارِ" سات مرتبہ پڑھنے کے بعد "وَمِنْ عَذَابِ النَّارِ يَفْضِلُكَ يَا عَزِيزُ يَا حَفَّازُ" کہنا جس کو صوفیا کے فرقہ خلویہ نے ایجاد کر کھا ہے بدعت ہے۔  
ابے الہ عقل ! اللہ سے ڈرو اور رسول اللہ ﷺ کی پیروی کروتا کہ ہدایت پاسکو۔ بدعت  
سے پچو کیونکہ بدعت ضلالت ہے۔ اگر تم نماز کے بعد مسنون دعائیں اور اذکار نیز مبتدعانہ دعائیں اور اذکار کو زیادہ معلوم کرنا چاہتے ہو تو ہماری کتاب "الاذکار والدعوات المشروعة في ادبار الصلوت" کی طرف مراجعت کرو۔

(ملحض از کتاب السنن و المبتدعات)

## فصل

### فرض نمازوں کے بعد کی وہ بدعات جو ”السنن والمبتدعات“ سے ماخوذ ہیں

جنگاہ فرض نمازوں کے بعد لوگوں کی ایجاد کردہ بدعات میں سے ایک یہ ہے کہ سلام پھیرنے کے بعد امام احادیث میں وارد شدہ بعض دعاوں کو پڑھنا شروع کرتا ہے پھر وہ ”آیتِ الکرسی“ کی تلاوت کرتا ہے اس کے بعد فاعلُمَ اللہُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللہُ پڑھتا ہے۔ پھر کے بعد امام ایک بار لَا إِلَهَ إِلَّا اللہُ پڑھتا ہے اور مقتدى لوگ اس کے بعد اسی کلمہ کو دھراتے ہیں۔ یہ کام امام و مقتدى سو مرتبہ یا اس سے زائد بار دھراتے ہیں۔

ظہر و عصر کے بعد یہ کلمہ امام و مقتدى دونوں دس دس بار کہتے ہیں ایک آدمی قرآنی آیت:

إِنَّ اللَّهَ وَمَلِكَكُتَّبَ يُصْلِلُونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوْا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا

[الاحزاب، آیہ: ۲۲]

پڑھتا ہے جس کے جواب میں امام و مقتدى سبھی لوگ مل کر سوسا بار درود پڑھتے ہیں۔ کچھ لوگ اس سے زیادہ اور کچھ لوگ کم پڑھتا کرتے ہیں۔ کچھ لوگ عشا کے بعد بھی یہی کام کرتے ہیں۔ کچھ لوگ عصر کے بعد نہ کوہہ بالا اذکار کے ساتھ دس دس بار:

(لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَةٌ لَا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ)

پڑھتے ہیں۔ پھر امام سورہ فاتحہ اور سورہ اخلاص تین تین بار پڑھتا ہے اور بعض لوگ گیارہ مرتبہ بھی پڑھتے ہیں۔ اور ان سب کا ثواب اپنے اور تمام حاضرین مجلس نیزاں پنے طریق تصوف کے مرے ہوئے افراد اور بزرگوں کے نام بخش دیتے ہیں۔ پھر تھاٹھا کر دعا کرتے ہیں اور ہر نماز مکے لئے علیحدہ دعا تین مقرر ہیں جن کو امام پڑھتا ہے اور مقتدى آمین کہتے جاتے ہیں۔ جس آدمی کو علم کی تھوڑی سی بھی سوچ بوجھ ہے وہ ان امور کے بدعت ہونے میں بھک

بدعات اور اُن کا شرعی پوشاہم نہیں کر سکتا۔

حدیث میں صرف یہ وارد ہے کہ ہر انسان امام ہو یا مقتدی اپنے اپنے طور پر علیحدہ علیحدہ دعا میں پڑھے۔ جو شخص بھی دعا کرنا چاہے اس کے لئے کوئی مانع نہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنے اس فرمان میں دعا کرنے کا حکم دے رکھا ہے :

اذْعُونَيْ أَسْتَجِبْ لَكُمْ۔ تم لوگ مجھ سے دعا مانگو میں تمہاری دعا میں قبول

[الفاطر، آیہ: ۶۰] کروں گا۔

دعا کرنے کی فضیلت میں بہت سی احادیث موجود ہیں۔ مگر ہم کو مخصوص تعداد والی ان دعاوں اور اذکار و اوراد میں کلام ہے کہ امام دعا میں کرے اور مقتدی آمیں کہیں اور پھر فاتحہ پڑھ کر ثواب مردوں کے نام بخیش۔ یہ سب بدعت کی باتیں ہیں۔ مسلمان پر تمام امور مخصوصاً عبادات میں طریق نبوی کی پیروی لازم ہے عبادات کی بنیادی تعلیم شریعت پر قائم ہے۔ رائے و قیاس سے کوئی عبادت ایجاد کرنی درست نہیں بلکہ بدعت ہے۔

عبدات کے دوار کان ہیں۔ ان دونوں ارکان کے بغیر اللہ تعالیٰ کوئی عبادت قبول نہیں کرے گا۔

ایک اخلاص یعنی کہ ریا کاری و شہرت طلبی اور نام و نمود سے عبادت خالی و پاک ہو کیونکہ حکم الہی ہے:

وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ  
لَهُ الدِّينُ حُنَفَاءَ  
اللہ کی طرف یکسو ہو کر اللہ تعالیٰ کے لئے دین کو خالص رکھتے ہوئے اللہ تعالیٰ کی عبادت کریں۔

[آلہ بنیہ، آیہ: ۵]

نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلْ  
عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشَرِّكُ بِعِبَادَةِ  
رَبِّهِ أَحَدًا [الکھف، آیہ: ۱۱۰]

عبدات کا دوسرا کن یہ ہے کہ وہ سنت مطہرہ کے مطابق ہو کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَمَا أَنْكُمُ الرَّئِسُوْلُ لَعَذْنُوْهُ وَمَا نَهَكُمْ عَنْهُ فَانْهُوْا۔ [العشر، آية: ۷۶] رسول اللہ ﷺ تم کو جو حکم دیں اسے مانو اور جس چیز سے روکیں اس سے روک جاؤ۔ شیخ ابن رسلان کا اس سلسلے میں ایک شعر ہے:

ونية والقول ثم العمل

بغير وفق سنة لا تقبل

”جو قول و عمل اور نیت سنت نبویہ کے مطابق نہ ہو وہ اللہ تعالیٰ کے یہاں مقبول نہیں ہے۔“

اس قسم کی بدعات کے سلسلے میں شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ حراذی نے ایک سوال کے جواب میں جو کچھ فرمایا ہے وہ ہم آپ کے سامنے یہاں پیش کر رہے ہیں:

سوال: ہر باجماعت نماز کے بعد (امام و مقتدی کا جھر کے ساتھ) آیت الکرسی کا پڑھنا مستحب ہے یا نہیں؟ نماز کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کون سا کام کرتے تھے؟ یا آپ ﷺ کون سی دعا میں پڑھا کرتے تھے؟

**جواب** الحمد للہ (تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے ہیں) نماز ختم ہونے کے بعد آیت الکرسی کے متعلق ایک حدیث مروی ہے جو ضعیف ہے۔ اسی لئے قابل اعتماد کتب حدیث کے مصنفوں میں سے کسی نے یہ حدیث اپنی کتاب میں نقل نہیں کی۔

ظاہر ہے کہ اس طرح کی ضعیف روایت سے کوئی شرعی حکم ثابت نہیں ہو سکتا جی کہ یہ مسلم صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ ﷺ کے اصحاب و خلفائے راشدین رضی اللہ عنہم نماز کے بعد آیت الکرسی یا قرآن مجید کی کوئی دوسری آیت و سورت بلند آواز سے نہیں پڑھتے تھے۔ لہذا امام و مقتدی لوگوں کا جھر کے ساتھ آیت الکرسی وغیرہ پڑھنا اور اس پر مداومت کرنا بلا شک و شبہ کروہ بدعت ہے کیونکہ یہ اسلام کے اندر ایک شعاری ایجاد ہے۔

یہ چیز اس درجہ کی بدعات میں سے ہے جن کو دوسروں نے ایجاد کر رکھا ہے کہ امام و مقتدی ہمیشہ نماز کے بعد زور سے سورۃ فاتحہ یا سورۃ بقرہ کی آخری آیات یا سورۃ حمدید کی ابتدائی آیات یا سورۃ حشر کی آخری آیات پڑھتے ہیں یا پھر یہ کام اس درجہ کی بدعات میں سے ہے کہ فرض نماز کے بعد امام و مقتدی ہمیشہ اجتماعی طور پر دور کعت نفل پڑھا کرتے ہیں۔

اس قسم کی چیزوں کے بدعت ہونے میں کوئی شک نہیں ہے لیکن اگر امام اپنے جی میں

آہستہ سے آیت الکرسی پڑھے یا کوئی بھی مقتدی پڑھے تو اس میں کچھ خرابی اور حرج نہیں کیونکہ آیت الکرسی کو پڑھنافی الحقيقة صالح کام ہے اور اس سے شاعت اسلام میں تغیر لا زم نہیں آتا۔ اسی طرح اگر کوئی آدمی نماز کے بعد دعاوں، اذکار یا تلاوت قرآن کا ورد وظیفہ رکھتا ہے تو کوئی حرج نہیں بلکہ کارثو اب ہے۔

نمازوں کے بعد فضائل اعمال میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے جواز کا اور دعا میں ثابت ہیں ان میں سے بعض درج ذیل ہیں۔

«عَنْ الْمُغِيْرَةِ بْنِ شَعْبَةَ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ دَبَرٌ كُلُّ صَلَاةٍ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، اللَّهُمَّ لَا مَانِعَ لِمَا أَعْطَيْتَ وَلَا مَعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ وَلَا يَنْفَعُ ذَلِيلٌ الْجَدِ»<sup>①</sup>

”حضرت مغیرہ بن شعبہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہر فرض نماز کے بعد پڑھا کرتے تھے کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی شریک نہیں اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔ اے اللہ! جو چیز تو دینے والا ہو اس کا کوئی روکنے والا نہیں اور جس کو تو روکنے والا ہو اسے کوئی دینے والا نہیں، مالدار کو تیرے عذاب سے مالداری کوئی نفع نہیں پہنچا سکتی۔“

«عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الزَّبِيرِ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَلَا نَعْبُدُ إِلَّا إِيمَانُهُ، لَهُ النِّعْمَةُ وَلَهُ الْفَضْلُ وَلَهُ الشَّتَاءُ الْحَسْنُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مَخْلُصُنَا لِهِ الدِّينُ وَلَوْ كَرِهَ الْكُفَّارُونَ»<sup>②</sup>

”حضرت عبداللہ بن زبیرؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نماز کے بعد یہ دعا پڑھتے تھے کہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معیوب نہیں وہ اکیلا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں اسی

① (صحیح بخاری ج ۲ / ص ۱۷۲ / کتاب الصلاة باب ما يقول الرجل إذا سلم و مسلم ج ۱ / ص ۴۱۵ / کتاب المساجد و مواضع الصلاة باب استحباب الذكر بعد الصلاة و ابو داؤد ج ۲ / ص ۷۳ / کتاب الصلاة باب ما يقول الرجل إذا سلم ، ونسائی )

② (صحیح سلم ج ۱ / ص ۴۱۵ / کتاب المساجد و مواضع الصلاة باب استحباب الذکر بعد الصلاة حدیث نمبر (۵۹۴)، ابو داؤد کتاب الاذان باب الذکر بعد الصلاة ص ۱۶۸، سنن النسائي ج ۲ / ص ۷۰: التهليل والذکر بعد التسلیم)

کی با دشابت ہے اور اس کے لئے تمام تعریفیں ہیں، وہ ہر چیز پر قادر ہے، اس کے علاوہ کوئی معبود نہیں۔ ہم اسی کی عبادت کرتے ہیں ساری فضیلت اور اچھی تعریف اسی کے لئے ہے۔ اس کے علاوہ کوئی معبود نہیں ہم دین کو اسی کے لئے خالص رکھتے ہیں اگرچہ کافر لوگ اسے ناپسند کریں۔“

«عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ مَرْفُوعًا مِنْ سَبْعِ دَبَرٍ كُلَّ صَلَاةً ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ وَحَمْدَ اللَّهِ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ وَكَبْرَ اللَّهِ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ ثُمَّ قَالَ تَعَامِ الْمَائِةَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ غُفرَتْ خَطَايَاهُ وَانْ كَانَتْ مُثْلِ زَبْدِ الْبَحْرِ۔» ①

”حضرت ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جس نے ہر فرض نماز کے بعد تین نیمیں بار بجان اللہ، تین نیمیں بار الحمد اللہ، تین نیمیں بار اللہ اکبر کہا اور ایک بار لا اله اللہ وحده لا شریک له له ملک وله الحمد وہو علی کل شی قدریں کہہ کر سوپور اکر دیا، اس کی ساری خطائیں معاف کر دی جائیں گی اگرچہ اس کی خطائیں کثرت تعداد میں سمندر کے جھاگ کے برابر ہوں۔“

صحیحین میں یہ بھی منقول ہے کہ آپ ﷺ ہر نماز کے بعد ”بجان اللہ والحمد اللہ واللہ اکبر“ پہچیں پہچیں بار کرتے تھے اور اس میں ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ کا بھی اضافہ کر لیتے تھے یہ بھی مروی ہے کہ ان چیزوں کو آپ ﷺ دس دس بار پڑھتے تھے نیز یہ بھی مروی ہے کہ آپ ﷺ انہیں گیارہ گیارہ بار پڑھتے تھے اور یہ بھی مروی ہے کہ آپ ﷺ اکابر کو نیمیں بار کرتے تھے۔

حضرت ابن عباس رض سے مروی ہے کہ عہد نبوت میں فرض نمازوں کا سلام پھیرنے کے بعد با آواز بلند بکیر یعنی ”اللہ اکبر“ کہا جاتا تھا، ابن عباس رض نے کہا کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی فرض نمازوں کا ختم ہونا اللہ اکبر کی آواز سے پہچانتا تھا۔ نماز کے بعد منقول شدہ اذکار کے سلسلے میں مروی شدہ احادیث صحیحہ ہی ہیں۔

سوال: (امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ سے سوال کیا گیا :

① (صحیح مسلم ج ۱ / ص ۱۸) کتاب المساجد و مواضع الصلاة باب استحباب الذكر بعد الصلاة. حدیث نمبر (۵۹۷) (۱۴۶)

ایک شخص کہتا ہے کہ میں یہ عقیدہ رکھتا ہوں کہ جس نے رسول اللہ ﷺ کے بتائے ہوئے اور مشروع قرار دیے ہوئے اذکار اور اراد کے علاوہ اپنی طرف سے دوسرے اذکار اور ادای بیجاد کئے وہ خطا کار اور غلط کار ہے کیونکہ اگر وہ رسول اللہ ﷺ کو پوری طرح اپنا بی و پیشوا اور راہبر و رہنماء مانے پر راضی ہوتا تو آپ سے صحیح طور پر مقول شدہ اذکار اور اراد پر اکتفا کرتا۔ لہذا اس طریق کار سے انحراف کر کے اپنی رائے سے دعا میں اور اذکار اور ادای بیجاد نہ کرتا۔ میرے خیال میں ان اخترائی اور ادی کی ایجاد جہالت اور شیطان کی آرائش اور سنت کی مخالفت ہے کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کوئی بھی اچھی چیز ہم کو بتائے بغیر نہیں چھوڑی ہے اور آپ نے ہر اچھی چیز ہمارے لئے مشروع کر دی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے کوئی خبر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روکی نہیں تھی اس کی دلیل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کو دنیا و آخرت کی ہر اچھی چیز دے دی تھی کیونکہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک آپ ﷺ ساری مخلوقات سے زیادہ معزز و بہتر تھے۔

جس آدمی کا یہ نظر یہ خیال ہواں کا یہ نظر یہ خیال درست ہے یا نہیں؟

**حوالہ** امام ابن تیمیہ نے مذکورہ بالاسوال کا یہ جواب دیا :

الحمد للہ کوئی شک نہیں کہ دعا میں اور اذکار افضل ترین عبادتوں میں سے ہیں اور عبادات کا دار و مدار شریعت کی تعلیم اور اتباع پر ہے۔ من مانی ایجاد سے عبادتوں جائز نہیں۔ نبی کریم ﷺ کی دعا میں اور اذکار افضل ترین اذکار اور دعا میں ہیں جن کو آدمی تلاش کر کے زیادہ سے زیادہ پڑھ سکتا ہے۔ طریق نبوت پر چلنے والا شخص امان و سلامتی کی راہ پر ہے نیز اسے وہ متاثر فوائد حاصل ہوں گے جن کی تعبیر انسانی زبان بیان نہیں کر سکتی نہ ان کا کوئی انسان احاطہ کر سکتا ہے۔

اذکار بُوبیہ کے علاوہ دوسرے اذکار اور اراد میں سے بعض تو حرام ہیں، بعض کمرود ہیں، بعض میں شرک کی ایسی باتیں پائی جاتی ہیں جن کو کثر لوگ سمجھنہیں پاتے۔ ایسی دعا میں اور اذکار بہت ہیں جن کی تفصیل طویل ہے۔

کسی کو یہ اختیار نہیں کہ غیر مسنون اذکار اور دعا میں لوگوں کے لئے مشروع کر دے اور انہیں ایسی باقاعدہ عبادات قرار دے دے جس پر لوگ بخگانہ نمازوں کی طرح ہمیشہ کار بندر ہیں۔ بلکہ یہ دین میں بدعت سازی ہے، اللہ تعالیٰ نے اس کی اجازت نہیں دی۔ البتہ کوئی آدمی

سنّت و دستور قرار دیے بغیر کبھی کبھی اگر اپنے لئے کوئی خاص دعا کر لیا کرے تو اس کا معاملہ اس کے بر عکس ہے۔ یعنی کہ یہ بدععت و غلط نہیں بشرطیکہ آدمی جو دعا کرے وہ کسی حرام اور غلط بات پر مشتمل نہ ہو۔ مثلاً آدمی کو کوئی ضرورت و حاجت قیش آگئی ہے۔ اس وقت اس کے دل میں اس ضرورت کی مناسبت سے کچھ دعا میں آگئیں اور اس نے وہ دعا میں پڑھ لیں تو اس طرح کی دعا میں جو کبھی دستور و عادت بنائے بغیر ہوں ان میں کوئی حرج نہیں مگر غیر شرعی و ردوذ کر کو سنّت و معمول قرار دے لینا منوع ہے۔

علاوه ازیں ثابت شدہ شرعی دعاؤں اور اذکار میں مطالب صحیحہ اور مقاصد عالیہ پوری طرح کامل طور پر موجود ہیں اور انہیں چھوڑ کر غیر شرعی ایجاد شدہ اذکار کی طرف صرف جاہل، حد سے تجاوز کرنے والا اور افراط و تفریط میں بنتا آدمی ہی توجہ دے سکتا ہے۔

**سوال :** حافظ ابن حییہ رض سے پوچھا گیا کہ نماز کے بعد دعا مانگنی سنّت ہے یا نہیں اور عصر کے بعد دعا نہ کرنے والے امام پر جو آدمی نکیر کرے وہ خطا کا رہے یا ٹھیک راستہ پر ہے؟

### حوالہ

مذکورہ بالاسوال کا امام ابن حییہ رض نے یہ جواب دیا:

الحمد لله نماز عصر و فجر کے بعد بعض لوگ جو دعا میں کیا کرتے ہیں تو مجھ کا نہ کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ ﷺ کی اقتداء میں نماز پڑھنے والے صحابہ رض یہ دعا میں نہیں کرتے تھے۔

اسلاف میں سے کسی کا ایسا کرنا منقول نہیں۔ ائمہ کرام میں سے کسی نے بھی اسے مستحب نہیں کہا۔ امام شافعی رض سے جو یہ نقل کیا جاتا ہے کہ وہ نمازوں کے بعد دعا کرنے کو مستحب کہتے تھے تو یہ بات امام شافعی کی طرف غلط طور پر منسوب کر دی گئی ہے۔ ان کی کتابوں میں ان کی تحریر کردہ باتوں سے اس بات کی نظری ہوتی ہے۔ اسی طرح امام احمد اور دوسرے ائمہ کرام میں سے کسی نے بھی اس طرح کی دعا کو مستحب نہیں کہا۔

لیکن کچھ حنفی اور حنبلی اور دوسرے لوگوں نے فجر و عصر کے بعد دعا کو مستحب کہا اور اس کا سبب یہ بتایا کہ ان دونوں فرض نمازوں کے بعد چونکہ کوئی نظری نماز نہیں اس لئے نظری نماز کے بد لے دعا

ہی کر لی جائے لیکن ان لوگوں کی اس رائے اور قیاسی بات<sup>۱</sup> کے بالقابل سنت نبویہ کی پیروی زمادہ لائق اتناع سے۔

**سوال:** امام ابن تیمیہؓ سے پوچھا گیا کہ ہر نماز کے بعد لوگ جو دعا میں کرتے ہیں کیا وہ مکروہ ہیں؟ کیا اسلاف میں سے کسی نے یہ دعا میں کی ہیں؟ ہر نماز کے بعد دعا کرنے والے یہ لوگ ان اذ کار کو چھوڑے ہوئے ہیں جن کا بڑھنا رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہے۔

ان رونوں چیزوں میں سے افضل کیا ہے؟ نبی کریم ﷺ سے منقول شدہ اذکار سے اشتعال یا ہر نماز کے بعد دعائیں مانگنا؟ کیا یہ صحیح ہے کہ نبی کریم ﷺ ہاتھ اٹھا کر دعا کرتے تھے اور ان یا ہر چیزوں کو چہرے پر لیا کرتے تھے؟

**حوالہ** امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے مذکورہ پالا سوال کا یہ جواب دیا:

الحمد لله رب العالمين فرض نمازوں کے بعد رسول اللہ ﷺ سے جو چیز منقول ہے وہ معروف و معلوم ذکر الہی ہے۔ مثلاً وہ اذ کار جو کتب صحاح، سنن، مسانید وغیرہ میں موجود ہیں جیسے یہ حدیث کہ نماز سے فارغ ہو کر پلنے سے پہلے آپ ﷺ نے بار "استغفر اللہ" کہتے تھے۔ "اللهم انت السلام و منك السلام تبارکت يا ذا الجلال والاکرام" کہا کرتے تھے۔ ④

❸ دین رائے و قیاس کی چیز نہیں بلکہ دین و دو اکان پر قائم ہے (۱) عمل میں اخلاص (۲) قرآن مجید اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دیے ہوئے احکام کی تحریکی اور ان دونوں کی منع کردہ چیزوں سے دست کشی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خصوصیت کے ساتھ فجر و عصر کے بعد دعا کرنے کا حکم نہیں دیا ہے۔ صرف یہ مردی ہے کہ آپ ﷺ سے پوچھا گیا کہ کون ہی دعا قبولیت سے زیادہ قریب ہے تو آپ نے فرمایا رات میں کی ہوئی دعا اور فرض نمازوں کے بعد کی دعا کی قبولیت سے زیادہ قریب ہوتی ہے۔ یہ فرمان نبی مسیح مسیح گانہ نمازوں کو شامل ہے خواہ بعد میں نفلی نمازوں شروع ہوں یا نہ ہوں اُنہیں کام کا اس معاملہ میں اختلاف ہے کہ حدیث مذکورہ میں مسیح گانہ نمازوں کے بعد دعاؤں کو جو مقبول ہونے سے قریب تر کیا گیا ہے تو اس سے آپ کی مراد کیا ہے ایک قول یہ ہے کہ نماز کے آخر میں نماز ختم ہونے سے پہلے درود کے بعد اور سلام پھیرنے سے پہلے کا در میانی وقت دعاؤں کی قبولیت کا وقت ہے اور یہی راجح بھی ہے۔ دوسرا قول یہ ہے کہ سلام پھیرنے کے بعد کا وقت مراد ہے۔ یہ دوسرا قول اگرچہ راجح ہے مگر سلام کے بعد بھی ہر نماز کے بعد دعا کرنے میں کوئی خرابی نہیں۔ مگر ہر آدمی کو اپنے اپنے طور پر علیحدہ علیحدہ دعا کرنی چاہیے اس طرح نہیں کہ امام دعا کرے اور منتدى لوگ اس کی دعا پر آمین کہتے ہیں۔ (الا انتقال میں، بخشہ رہر، کہ امام دعا مانگے تو انہوں کر جائیں سہ دعوت ہے)

❸ صحيح سلم ج ١ / ص ٤١٤ / كتاب المساجد و مواضع الصلاة باب استحباب الذكر بعد الصلاة حديث نمير (١٣٦١ ت ١٢٥)، نسائي ج ٢ / ص ٦٩ / الذكر بعد الاستفمار، أين ملحوظة ج ١ / ص ٢٩٨ / كتاب إقامة الصلاة والستة فيها باب ما يقال بعد التسليم

آپ ہر فرض نماز کے بعد یہ دعا پڑھتے تھے۔

”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ، اللَّهُمَّ لَا مَا أَنْتَ مَعْطِيٌّ وَلَا مَغْطِيٌّ لِمَا مَنَعْتَ وَلَا يَنْفَعُ ذَا الْجَدِيدِ  
مِنْكَ الْجَدِيدِ..“ ①

”اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معبود نہیں وہ اکیلا ہے اس کا کوئی شریک نہیں اسی کی باادشاہی  
ہے اور اسی کے لئے سب تعریف ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔ اے اللہ! جس چیز کو تو  
دینے والا ہے اسے کوئی روک نہیں سکتا اور جس کو تو روک دے اسے کوئی دینے والا نہیں  
اور مالدار کو اس کی مالداری تیرے عذاب سے کوئی نفع نہیں پہنچا سکتی۔“

نیز آپ ہر فرض نماز کے بعد یہ بھی پڑھتے تھے۔

”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ، لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَلَا نَبْدُلُ إِلَّا إِيَّاهُ  
النِّعْمَةُ وَلَهُ الْفَضْلُ وَلَهُ  
الثَّنَاءُ الْحَسَنُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحْلِصِينَ لَهُ الدِّينُ وَلَوْكَرَةُ الْكَافِرُوْنَ..“ ②

”اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معبود نہیں، وہ اکیلا ہے اس کا کوئی شریک نہیں، اسی کے لئے  
باادشاہت ہے اور اسی کے لئے حمد ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔ اللہ کے علاوہ کوئی طاقت  
وقوت نہیں، اس کے سوا کوئی معبود نہیں، ہم اسی کی عبادت کرتے ہیں، اسی کے لئے نعمت  
وفضل اور بهترین تعریف ہے۔ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معبود نہیں اسی کے لئے دین کو  
خالص کرتے ہیں اگرچہ کافروں کو ناپسند ہے۔“

صحیح حدیث میں یہ بھی ہے کہ عہد نبوی میں فرض نماز سے سلام پھیرنے کے بعد بلند آواز  
سے اللہ کبر کہا جاتا تھا۔ اور اسی سے لوگ جانتے تھے کہ رسول اللہ ﷺ کی نماز ختم ہو گئی۔

نیز صحیح حدیث میں یہ بھی روایت ہے کہ جو شخص ہر نماز فرض کے بعد تین تیس پار سبحان اللہ

① (مسلم ج ۱ / ص ۴۱۵) / كتاب المساجد و مواضع الصلاة باب استحباب الذكر بعد الصلاة حديث نمبر (۵۹۳)، بخاري ص ۱۶۸ / كتاب الاذان بباب الذكر بعد الصلاة، جامع الترمذى ج ۲ / ص ۹۷ / أبواب الصلاة بباب ما يقول إذا سلم من الصلاة)

② (صحیح مسلم و ابو داؤد وغیرہ) حوالہ زرچا ہے گزیٹر سفون پر

تینیں پار الحمد للہ تینیں بار اللہ اکبر اور ایک مرتبہ یہ دعا:  
 «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَنَحْدَةٌ لَا شَرِيكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ  
 شَيْءٍ قَدِيرٌ» ①

”اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی معبود نہیں وہ اکیلا ہے اس کا کوئی شریک نہیں اسی کی باادشاہت  
 ہے اور اسی کے لئے سب تعریف ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے۔“  
 پڑھ کر سو مرتبہ پوری کر دے اس کے سارے گناہ معاف ہو جائیں گے اگرچہ سمندر کی  
 جھاگ کے برابر ہوں۔

صحیح حدیث میں یہ بھی ہے کہ آپ ﷺ ”سبحان الله“، ”والحمد لله واللہ اکبر“ میں سے ہر  
 ایک تو تینیں تینیں مرتبہ پڑھا کرتے تھے۔

شیخ الاسلام ابن تیمیہؓ نے اس موضوع پر کئے گئے متعدد سوالات کے جوابات اس طرح  
 دیے ہیں اور تمام جوابات میں قدر مشترک کے طور پر موصوف نے فرمایا کہ امام و مقتدی کا ایک  
 ساتھ اجتماعی طور پر دعا کرنا بذات ہے۔ اس کا راجح عہد نبوی میں نہیں تھا۔ بلکہ آپ کی دعائیماز  
 کے آخر میں ہوا کرتی تھی کیونکہ نمازی اپنے رب سے مناجات (سرگوشی) کرتا ہے۔ اگر ”سرگوشی“  
 کی حالت میں دعا ہو تو مناسب ہو گا اور مناجات و خطاب الہی ختم ہونے کے بعد دعا مناسب نہیں  
 کہی جاسکتی۔ نماز کے بعد جو چیز مسنون ہے وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول شدہ نہیں (الله اللہ کہنا) تحریم (الحمد للہ کہنا) اور تکبیر (اللہ اکبر کہنا) ہے۔

(فتاویٰ شیخ الاسلام ابن تیمیہؓ محدثہ مرتبہ شیخ عبدالرحمن بن قاسم جلد ۲۲)

شیخ الاسلام ابن تیمیہؓ نے مذکورہ بالا باتیں فرمائی ہیں۔ میں اس سے قدرے اختلاف  
 کر کے کہتا ہوں کہ فرض نماز ختم ہونے کے بعد امام و مقتدی اور منفرد سب کو علیحدہ علیحدہ اپنے اپنے  
 طور پر دعا کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ کیونکہ دعا عبادات کا مغزا اور گودا ہے اور دعا کی فضیلت میں  
 بہت سی آیات واحد حدیث وارد ہیں اور نماز کے بعد دعا کرنے والے پر نکیر نہیں کی جاسکتی۔ لیکن  
 جیسا کہی مرتبہ گزر چکا ہے کہ ہم کو اس طرح کی دعائیں کلام ہے جو بہت سارے لوگ کرتے ہیں  
 کہ امام دعا کرتا ہے اور مقتدی لوگ آمین کہتے ہیں۔ ہر فرض کے لئے مخصوص دعا میں ہوتی ہیں

① (سلمج ۱ / ص ۱۴) / کتاب المسجد و مواضع الصلاة يلب استحب الذكر بعد الصلاة حديث نمبر (۵۹۳)

جن میں سے اکثر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول نہیں۔ یہ کیفیت اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے غیر منقول دعاوں کا التزام بدعاوں میں سے ہے۔ دعا فی نفس جائز ہے حتیٰ کہ وہ دعا بھی جو مأثورہ ہو مگر اس کی کیفیت و صورت بدعت ہو سکتی ہے۔

دعاوں اور اذکار پر لکھ تھام عبادات میں اتباع سنت اولیٰ و افضل ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ﷺ کو ہمارا راہبر و رہنماء اور پیشوائنا ہایا ہے آپ کا یہ فرمان ہمارے لئے جلت ہے۔ اللہ جل شانہ نے فرمایا:

لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُمُّوَةٌ  
بِلَا شَهِرٍ رَسُولُ اللَّهِ أُمُّوَةٌ  
خَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُوُ اللَّهَ وَالْيَوْمَ  
آخِرٌ وَذَكَرُ اللَّهِ كَثِيرًا  
[الاحزاب، آیہ: ۲۱] یاد کرتے ہیں۔

## ایک جگہ بیک وقت دو تین جماعتوں کی نماز بدعت ہے اس سے ایک دوسرے کو تکلیف ہوتی ہے

علامہ مفتی شیخ علیش ماکلی مصری سے یہ سوال کیا گیا:

ایک ایسی جگہ جہاں باقاعدہ پانچ وقت نمازیں ہوتی ہوں یا صرف کبھی کبھی وہاں نماز پڑھ لی جاتی ہو اسی جگہ بیک وقت دو یا اس سے زیادہ تین چار جماعتوں کی نماز کا اس طرح پڑھنا کہ ہر جماعت الگ الگ ایک ساتھ اقامت کئے، ہر جماعت ایک ساتھ بکیر تحریمہ کئے، یا ایک آدھ رکعت آگے پیچھے، ایک جماعت دوسری جماعت کے بالمقابل پڑھے، ایک جماعت کے لوگ دوسری جماعت کے امام کی قرأت سنیں، ایک جماعت کے لوگ روکع کر رہے ہیں تو دوسری جماعت کے لوگ سجدہ میں ہیں اور کسی جماعت کے لوگ تشهد میں ہیں تو کسی جماعت کے لوگ قومہ میں۔

کبھی کبھی دو صفحیں باہم مل جاتی ہیں اور دونوں کے امام ایک صفح میں کھڑے ہوتے ہیں۔ اس طرح ایک عصی صفح میں دو امام ہوتے ہیں۔ ایک صفح کے امام کی آواز دوسری صفح کے امام

کی آواز سے گذہ ہو جایا کرتی ہے۔ ایک امام کے رکوع کی بکیر سے دوسری جماعت کے امام کی قرأت میں اشتباہ پیدا ہو جایا کرتا ہے تو کیا اس طرح کی نماز بدعات شنیعہ اور خوفناک قسم کی اختراعی باتوں میں سے ہے جن پر اہل علم اور حکام کو نکیر کرنا اور ان کے نام و نشان منانے کی کوشش کرنا واجب ہے یا نہیں؟ بعض علماء اور عوام میں جو یہ عادت جاری ہو گئی ہے کیا یہ بات جائز ہے یا ناجائز؟

**جواب:** شیخ موصوف نے ذکورہ بالاسوال کا یہ جواب دیا:

جی ہاں! اس طرح کی نماز بدعات شنیعہ و قبیحہ اور خوفناک قسم کی ایجادات و اختراعات میں سے ہے۔ سب سے پہلے اس طرح کی چیز چھٹی صدی ہجری میں ظہور پذیر ہوئی۔ اس سے پہلے یہ بدعات نہیں تھی۔ اس کی حرمت پر تمام لوگوں کا اجماع ہے۔ جیسا کہ ائمہ کرام کی ایک جماعت نے نقل کیا ہے کیونکہ یہ چیز اس مقصد اور غرض و غایت کے منانی ہے جو نماز با جماعت کی شروعیت میں شمارے نے ملحوظ رکھی ہے۔ یعنی کہ با جماعت کی شروعیت کا مقصود، مومنوں کے قلوب کا ملاپ اور ان کے اندر الہت پیدا کرنا ہے اور یہ مقصد بھی ہے کہ ایک مومن کی برکت دوسرے مومن کو حاصل ہو سکے۔

اسی مقصد کے تحت نماز جمعہ، نماز عیدین اور میدان عرفات میں قیام شروع کیا گیا ہے۔ لیکن یہ وقت ایک جگہ کئی جماعتوں کے نمازوں پڑھنے سے خرابی و گڑ بڑ پیدا ہو گی حالانکہ نماز کلمہ توحید کے بعد اسلام کا سب سے بڑا رکن ہے اور اس طرز عمل سے اسلام کے اتنے بڑے رکن کے ساتھ کھلیل تماشا ہو گا اور یہ کھلیل تماشا اس فرمان الٰہی کے خلاف ہے:

وَمَن يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ جُنُونِ اللَّهِ تَعَالَى كَشَاعِرٍ (نَشَانَاتٍ وَعَلَامَاتٍ) تَقْوِيمٌ كَرِيسٌ تَوَانُ كَأَيْ طَرْزِ عَمَلٍ دُولُونَ كَتَقْوِيمٍ  
[الحج، آیہ: ۳۲] میں سے ہے۔

نیز اللہ تعالیٰ کافرمان ہے :

حَافِظُوا عَلَى الصَّلَاةِ وَالصَّلُوةِ تمام نمازوں کی تم لوگ حفاظت کرو خصوصاً درمیانی نماز کی محافظت زیادہ کرو۔ [آل البقرہ، آیہ: ۲۳۸]

ارشاد نبوی ہے:

«صَلُوٰكَمَارًا يَتُمُّرِّنُ أَصْلَنِي» ①

”تم لوگ مجھے جس طرح نماز پڑھتے ہوئے دیکھوای طرح خود بھی نماز پڑھو۔“

آپ کا دوسرا ارشاد ہے :

«إِقْوَا اللَّهَ فِي الصَّلَاةِ» ②

”نماز کے معاملہ میں اللہ تعالیٰ سے ڈرو!“ یہ بات آپ نے تین مرتبہ فرمائی۔

آپ کا تیسرا ارشاد ہے :

«أَتَمُوا الصُّفُوقَ» ③

”نماز میں صفوں کو مکمل کرو۔“

آپ کا چوتھا ارشاد ہے :

«وَأَتَمُوا الصَّفَّ الْمَقْدَمَ» ④

”اگلی صفو کو مکمل کرو۔“

آپ کا پانچواں ارشاد یہ ہے :

«إِذَا أَقِيمَتِ الصَّلَاةُ فَلَا صَلَاةَ إِلَّا الْمُكْبُوتَةُ» ⑤

”جب نماز کی اقامت ہونے لگے تو فرض نماز کے علاوہ دوسری نمازوں پڑھی جاسکتی۔“

اور مؤٹا میں یہ حدیث مذکور ہے :

”عن عبدالله بن بحینة سمع قوم الاقامة فقاموا يصلون فخرج اليهم رسول الله عليه وسلم فقال اصلتان معاً؟ وذلك في الصبح في الركعتين اللتين

❶ (صحيح بخارى كتاب الاذان باب الاذان للمسافرين اذا كانوا جماعة ص ۱۰۴)

حدیث نمبر (۶۲۱)

❷ (بخارى و مسلم)

❸ (صحيح مسلم ج ۱ / ص ۳۲۴۔ کتاب الصلاة بباب تسوية الصفو و اقامتها حدیث نمبر (۴۳۴))

❹ (سنن ابی داؤد ج ۱ / ص ۱۳۱۔ کتاب الصلاة بباب تسوية الصفو)

❺ (صحيح مسلم ج ۱ / ص ۴۹۳۔ کتاب صلاة المسافرين وقصرها بباب كراهة الشروع في نافلة بعد ..... حدیث نمبر (۷۱۰))

قبل الصبح۔<sup>①</sup>

”حضرت عبد اللہ بن حسینؑ سے مروی ہے کہ کچھ لوگوں نے اقامت سنی اور کھڑے ہو کر نماز پڑھنے لگے۔ رسول اللہ ﷺ برآمد ہوئے تو آپ ﷺ نے ان سے فرمایا کہ کیا ایک ہی ساتھ دو نمازیں ہوں گی؟ (یہ کلمہ آپ ﷺ نے دو مرتبہ دہرا�ا) یہ واقعہ مجر کے وقت پیش آیا تھا یہ لوگ مجر کی پہلی دور کعت صفت پڑھنے لگے تھے۔“

جب جہاد اور جنگی صفائح آرائی و تلوار آزمائی کے وقت مقررہ طریقہ پر صرف ایک ہی جماعت کے ساتھ بیک وقت نماز پڑھنے کا قانون ہے، اس موقع پر بھی بیک وقت متعدد جماعتوں کو نماز پڑھنے کی اجازت نہیں تو گنجائش و اختیار کی صورت میں بھلا کئی جماعتوں کا بیک وقت نماز پڑھنا کیونکر مشروع ہو سکتا ہے؟ قرآنی آیت ہے:

فَإِنَّهَا لَا تَعْمَلُ الْأَبْصَارُ وَلِكُنْ تَعْمَلُ  
الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ<sup>②</sup>  
[الحج، آیہ: ۳۶] انہے ہو چکے ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے اس مسجد ضرار کو منہدم کرنے کا حکم دے دیا تھا جو مسلمانوں میں تفریق کے لئے بنائی گئی تھی۔ پھر وہ ایک ہی جگہ ایک ہی نماز کو پڑھنے میں مسلمانوں کے درمیان تفریق کی اجازت کیونکر دے سکتا ہے؟ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

الْحَفَاءُ كُلُّ الْحَفَاءِ وَالْكُفَّارُ وَالْيَقْنَاطُ مَنْ سَمِعَ مُنَادَى اللَّهُ تَعَالَى بِالصُّلُوةِ وَيَدْعُوا  
بِالْفُلَاحِ فَلَا يُحِيِّيْهِ۔<sup>③</sup>

”یہ پورا اجڑ پن اور کفر و نفاق ہے کہ آدمی نماز کے لئے اللہ تعالیٰ کے پکارنے والے منادی و مؤذن کی اذان سے اور فلاح کے لئے اسے بلاستے ہوئے بھی سنے مگر اس کی آواز پر بیک کہہ کر جماعت کے ساتھ نماز پڑھنے حاضر نہ ہو۔“

آپ کا دوسرا ارشاد ہے:

حَسْبُ الْمُؤْمِنِ مِنَ الشَّقَاءِ وَالْحَيَّةِ أَنْ يُسْمَعَ الْمُؤْذَنُ يَثْوَبُ بِالصُّلُوةِ

(صحیح بخاری و مسلم و مؤطا وغیرہ)

(مسند احمد ج ۴/ ۴۲۹ / سهل عن ابیه)

١) «فَلَا يُجْنِي»

”مومن کی بدجنتی و ناکامی کے لئے یہ کافی ہے کہ وہ مؤذن کی اذان سے مگرنا،“ زپڑھنے کے لئے نہ آئے۔

جب اذان سے غفلت برتنے والے کا یہ حال ہے تو نماز سے متصل اقامات کی آوازن کر اس سے غفلت برتنے والے کا کیا حال ہوگا۔ جب کہ اقامات کا سننے والا شخص مجددی میں موجود ہو؟ جب ایک ہی جگہ بیک وقت دو قاتیں یا اس سے زیادہ ہوں گی تو ہر اقامات کوں کر نماز میں حاضر ہونا کیونکر ممکن ہوگا؟

«عن عرفةجة بن ضريح الا شجعى قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ستكون بعدي هنات فمن رأيتموه فارق الجماعة او يريد تفريق امة

<sup>②</sup> محمد و هم جمیع فا قتلوه کائنا من کان\_»)

”حضرت عربہ بن ضرتع اشجیؑ نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ میرے بعد کچھ خراب واقعات عنقریب شودار ہوں گے جس کو تم جماعت سے علیحدگی اختیار کرتے دیکھو یا یہ دیکھو وہ امت محمدیہ کے اتحاد میں تفریق کا ارادہ رکھتا ہے تو تم اسے قتل کر ڈالو خواہ وہ کوئی بھی ہو۔“

«عَنْ حَذِيفَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا يَقْبِلُ اللَّهُ لِصَاحِبِ  
بِدْعَةٍ صُومًا وَلَا صَلَوةً وَلَا حِجَّاً وَلَا صَلْوةً وَلَا عُمْرَةً وَلَا جَهَادًا وَلَا صِرْفًا

<sup>٣</sup> «ولا عدلا يخرج من الاسلام كما تعرج الشعراة من العجین».

حضرت حذیقہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ بدعتی آدمی کا نہ روزہ قبول کرے گا نہ نماز، نہ صدقہ، نہ حج، نہ عمرہ، نہ کوئی خرچ نہ بدلہ، نہ جہاد۔ بدعتی آدمی اسلام سے اس طرح نکل جاتا ہے جس طرح بالگندھے ہوئے آئے سے نکل

<sup>٤٢</sup>(رواه الطبراني بسنده ضعيف مجمع الزوائد /ص ٤٢، باب التشديد في الترك الجمعة)

<sup>٢</sup>(مسلم ج ٣ / ص ١٤٧٩، كتاب الإمارة باب حكم من فرق أمر المسلمين وهو مجتمع

حديث نمبر (١٨٥٢)، أبو داؤد ج٥ / ص ١٢٠، كتاب السنة باب في قتال الخوارج،

<sup>٥</sup> احمدج /ص ٢٤، حديث عرفجة بن اسعد رضي الله عنه )

<sup>٤٩</sup> (ابن ماجه بسند ضعيف، المقدمة ١٩٠ باب اجتناب البدع والجدل حديث نمبر ٤٩)

جایا کرتا ہے کہ اس میں آٹا کاشا بے بھی نہیں ہوتا۔

«عن ابن عباس رفعه ابی الله ان یقبل عمل صاحب بدعة حتی یدع بدعته۔» ①  
 «حضرت ابن عباس ﷺ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے اس بات سے انکار کر دیا ہے کہ کسی بدعت پرست کا عمل قبول کرنے حتیٰ کہ وہ اپنی بدعت پرستی ترک کر دے۔»

«عن ابن مسعود» قال قال رسول الله ﷺ لعلکم تدرکون اقواماً يصلون الصلوة بغیر وقتها فإذا ادراكم فصلوا فی بیوتکم للوقت الذى تعرفون

ثم صلوا معهم واجعلوها سبحة ونحوه عن عبادة وابی ذر۔» ②  
 «حضرت ابن مسعود ﷺ نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہو سکتا ہے کہ تم کو ایسے لوگ میں جو بے وقت نماز پڑھا کریں گے اگر تم ان لوگوں کو پاؤ تو تم نمازوں کو وقت پر اپنے گھروں میں پڑھ لیا کرو پھر وہ لوگ یہ نمازیں پڑھیں تو ان کے ساتھ بھی پڑھ لینا ان کے ساتھ پڑھی ہوئی نمازوں کو نفل سمجھ لینا (اس معنی کی روایت حضرت عبادہ ﷺ والبوزر ﷺ سے بھی مروی ہے)۔»

ذکورہ بالا احادیث سے واضح ہوتا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کئی جماعتوں کے ساتھ نماز پڑھنے اور اصل جماعت سے پیچھے رہ جانے کی اجازت نہیں دی۔ لہذا علماء، حکام اور مسلمانوں کو جماعتی پیانے پر بیک وقت ایک جگہ متعدد جماعتوں کے ساتھ نماز پڑھنے پر کیا کرنا اور اس طرح کے طرزِ عمل کے نام و نشان کو مٹانا لازم ہے۔  
 عموماً الناس اور چند علماء اگر اس طرزِ عمل کو عادت بنا لیں تو اس سے یہ غلط کام جائز نہیں ہو جائے گا۔

زیر بحث مسئلے میں شیخ امام ابو القاسم عبدالرحمٰن الحجا ب سعدی ماکنی اور شیخ امام ابو البر ایم اسحاق غسانی ماکنی نے کتاب لکھی ہے اور اس موضوع پر دونوں حضرات نے مفصل اور مدل بحث کر کے آنے والے لوگوں کے لئے کافی کام کر دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے دونوں

① (ابن ماجہ بسنند ضعیف) حدیثہ الی حدیث کے حوالہ میں بھی ہے۔

② (التمہید لابن عبد البر، ج ۸/ص ۵۷ /مسند احمد ج ۱/ص ۳۷۹ /مسند عبد اللہ بن مسعود)

حضرات کو بہترین جزادے ..... آمین!

پھر شیخ علیش نے ان لوگوں پر طویل تشنیع و تقدیم کی ہے جو فرض نماز میں شامل ہونے کے بجائے نفلی نماز میں یا کسی بات چیت میں اس بنا پر مشغول رہتے ہیں کہ دوسری جماعت ہو گئی تو ہم نماز پڑھیں گے۔

موصوف شیخ علیش نے فرمایا کہ اس طرح کی بات فقہائیں سے ہے کسی نے کہی ہے نہ کی ہے اس کے بعد فرمایا کہ ماہ رمضان میں نماز مغرب و عشاء کے لئے ایک ہی وقت میں اقامت کہنے کو فقہائیں سے کسی نے مستحسن نہیں کہا بلکہ جس عالم سے بھی یہ بات پوچھی گئی اس نے اسے قبیل و مذموم قرار دیا اور کچھ فقہاء علماء نے تو پوچھنے سے پہلے ہی اس بات پر تکمیر و تقدیم کی۔

شیخ علیش نے مزید کہا کہ شیخ ابراہیم غسانی نے فرمایا ہے کہ کمی اماموں کی اقتداء میں ایک جگہ متفرق جماعتوں کا اس طرح ہوتا کہ ایک امام مجدد میں ہے تو دوسرا کوع میں ہے، اور تیسرا ”سع اللہ محمد“ کہہ رہا ہے ایسا معاملہ ہے جس کا کوئی ذکر کسی امام نے نہیں کیا۔ اور وفات نبوی کے بعد کسی ایسے شخص نے یہ کام نہیں کیا جو صحیح العقیدہ ہو، فاسد العقیدہ نہ ہو، نہ کسی نے اس طرح کا کام کسی سفر میں کیا نہ حضرت میں کیا، نہ جہاد فی سبیل اللہ کے موقع پر تشق آزمائی اور صفوں کی شنی کے وقت کیا۔ اس کا کوئی نام و نشان گزرے ہوئے لوگوں میں نہیں ملتا پھر یہ کام کیونکر کیا جا سکتا ہے؟ جمال الدین بن ظہیرہؑ کی نے کہا کہ اس طرز عمل کی خرابی و فباحت ہر اس شخص کے سامنے ظاہر ہے ہے رشد و ہدایت کی توفیق حاصل ہے اور عصیت نے جسے گمراہ نہیں کر دیا ہے۔ اس کام کے منوع ہونے پر سنت نبویؐ کی دلیلیں اتنی زیادہ ہیں جو محتاج بیان نہیں۔ ان دلیلوں کا احاطہ و حصر نہیں ہو سکتا۔

موصوف شیخ جمال الدین نے مزید کہا کہ حاصل کلام یہ ہے کہ یہ فعل ان بدعتات میں سے ہے جن پر تکمیر و تقدیم واجب ہے اور اس بدعت کا نام و نشان مٹانے اور اس دستور و طریق کو دور کرنے اور ایک ہی امام کی اقتداء میں بھی لوگوں کو نماز پڑھنے کی کوشش محسن اللہ تعالیٰ کی رضا جوئی کے لئے کرنی لازم ہے اور اس بدعت کو مٹانے کے لئے جو بھی کمر بستہ ہو اسے بہت ثواب اور زیادہ سے زیادہ خیر و بھلائی حاصل ہو گئی۔

علامہ طاہب نے کہا کہ ”ان انہ کے کام کی کہی ہوئی بات ظاہر و واضح ہے۔ اس میں کوئی شک

نہیں اور کسی عقل مند کو اس میں شک نہیں ہو سکتا کیونکہ فعل مذکور سے شارع کا وہ مقصود ختم ہو جاتا ہے جسے نماز باجماعت کو مشروع قرار دینے میں لخواز رکھا گیا ہے۔ یعنی کہ مسلمانوں کا اجتماع ہوا اور ایک مسلمان کی برکت دوسرا مسلمان کو حاصل ہو سکے اور مسلمانوں میں تفرقہ پیدا نہ ہو۔

شارع نے ضرورت شدیدہ مثلاً دشمنان دین کے خلاف قوال کے وقت بھی دو اماموں کی اقتدا میں مختلف جماعتوں کے ساتھ نماز پڑھنے کی اجازت نہیں دی بلکہ ایک ہی امام کی اقتدا میں فوجیوں کے دو گروپ کر کے یکے بعد دیگرے ایک ایک گروپ کو جماعت کے ساتھ نماز پڑھنے کا حکم دیا ہے۔ جماعت میں تفرقہ پیدا کرنے کی غرض سے قائم شدہ مسجد ضرار کو گردانے کا حکم شریعت نے دیا۔

بعض شیوخ فرماتے ہیں کہ یہی وقت کئی جماعتوں کے ساتھ لوگوں کا نماز پڑھنا مسجد ضرار بنانے والوں کے طریق کے مشابہ ہے۔ قاضی ابوالولید بن رشد نے کہا کہ ایک ہی جگہ دونوں مختلف جماعتوں کا یہی وقت علیحدہ علیحدہ نماز پڑھنا اس فرمان الہی کے سبب جائز نہیں ہے:

وَالَّذِينَ أَتَحْلُلُوا مَسْجِدًا ضَرَارًا

وَرَمِيَانَ تَفْرِيقًا وَضَرَرَ رَسَانِيَ اَوْ كَفَرَ كَهْلَانِيَ

[الغوبۃ، آیہ: ۷۰]

وہ مجرم و منافق ہیں۔

پھر امام منذری نے ترغیب و ترہیب میں بدعتات و نوایجاد بالتوں کی عبید کے سلسلے میں احادیث نقل کی ہیں۔ ان احادیث میں سے ایک حدیث حضرت عرباض بن عوف بن ساریہ کی روایت کردہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«وَإِنَّمَا مَنْ يَعْمَلُ مِنْكُمْ فَسِيرَتِي إِنْخَلَافًا كَثِيرًا فَعَلَيْكُمْ بِسْتَنْتُ وَسُنْنَةُ الْعُلَفَاءِ  
الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيَّينَ عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِدِ وَإِيَّاكُمْ وَمُؤْمِنَاتِ الْأَمْوَارِ فَإِنَّمَا  
يَدْعُونَهُ ضَلَالَةً» ①

”اور یہ کہ تم میں سے جو لوگ زندہ رہیں گے وہ عقریب بہت زیادہ اختلاف دیکھیں گے۔ لہذا تم میری اور خلفائے راشدین کی سنت کو لازم پکڑو، میری اور خلفاؤ کی سنت کو

① (ابو داؤد ج ۵ / ص ۱۲) / كتاب السنّة باب فی لزوم السنّة، الترمذی  
ج ۵ / ص ۴) / كتاب العلم باب ما جاء فی الأخذ بالسنّة واجتناب البدعة)

مضبوطی سے تھا میر کو اور نوایجاد امور سے بچتے رہو، کیونکہ ہر قسم کی بدعت خلافت و گمراہی ہے۔“

”عن انس قال قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم من رغب عن سنتی فليس منی۔“<sup>①</sup>

”حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جو میری سنت سے بے رغبتی اور اعراض کرے وہ میرے طریق پر نہیں ہے۔“

”عن ابن عباس عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم انی اللہ ان یقبل عمل صاحب بدعة حتی یدع بدعته۔“<sup>②</sup>

”حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے بدعتی آدمی کا عمل قبول کرنے سے انکار کر دیا ہے یہاں تک کہ وہ اپنی بدعت ترک کر دے۔“ اسی طرح مسلم کی ایک روایت میں مذکور ہے کہ جس نے کوئی ایسا عمل کیا جس پر ہمارا حکم نہیں تو وہ مردود ہے۔

یہی بات بدیہی اور متواتر طور پر معلوم ہے کہ بخگانہ نمازوں میں سنت نبویہ و سنت خلفاء راشدین یہی کہ ایک ہی جماعت سے نماز پڑھی جائے۔ لہذا متعدد جماعتوں والی نماز بدعت قبیحہ اور خوفناک خلافت ہے۔

صحیح بخاری و مسلم میں یہ حدیث نبوی مروی ہے کہ ”جو شخص ہمارے دین میں کوئی ایسی نئی بات ایجاد کرے جو دین سے نہیں وہ مردود ہے“، واللہ عالم آخری (اصلاح المساجد، علماء مجال الدین قاسمی) بعض لوگ ایک بدعت یہ بھی کرتے ہیں کہ کوئی برا سافر شمس مسجد میں بچھائیتے ہیں جو پوری ایک جماعت کو نماز پڑھنے کے لئے اگرچہ کافی ہو سکتا ہے مگر اس پر صرف بچھانے والا ایک آدمی ہی نماز پڑھتا ہے۔

یہ کام بھی جائز نہیں کیونکہ مسلمانوں میں مسجد مشترک ہے ایسی مشترک زمین کو صرف ایک

<sup>①</sup> (صحيح البخاري كتاب النكاح باب الترغيب في النكاح ص ۱۰۰ و مسلم كتاب

النكاح باب استحباب النكاح لمن تاقت نفسه اليه ج ۲ / ص ۱۰۲)

<sup>②</sup> (ابن ماجه المقدمة ص ۱۹ باب اجتناب البدع والجدل حدیث نمبر ۴۹).

آدمی اپنے تصرف میں رکھے تو یہ غصب کے معنی میں ہے۔ خصوصاً جگہ جمعہ اور عیدین کے موقع پر کثرت از دحام کے سبب جگہ نجک ہو رہی ہو۔ اس عمل پر خطرہ ہے کہ حدیث مذکور میں وہ وعیدہ منطبق ہو جائے جو رسول اللہ ﷺ نے فرمائی ہے :

① «مَنْ غَصَبَ شِبْرَا مِنَ الْأَرْضِ طَوْفَةً مِنْ سَبْعَ أَرْضِينَ»

”جس نے ایک بالشت زمین غصب کی اسے اللہ تعالیٰ کی ساتوں طبق زمین اسی مقدار بھر گلے میں پہنادے گا۔

علاوه ازیں ایسے طرز عمل پر اس آدمی کو آمادہ کرنے والی کتنی حرام چیزیں بھی ہوا کرتی ہیں مثلاً تکبر، گھمنڈ، خود پسندی، اور دوسرے لوگوں کی تحریر وغیرہ۔

بعض لوگ ایک بدعوت اور غلط بات یہ کرتے ہیں کہ جب وہ مسجد میں آتے ہیں تو جس جگہ بیٹھنے کی انہیں عادت ہوتی ہے یا جس جگہ نماز پڑھنے کی طرف ان کا میلان ہوتا ہے وہاں اگر کوئی دوسرا آدمی موجود ہو تو وہ خود یا اس کے خدام و غلام اس دوسرے آدمی کو اس جگہ سے ہٹا دیتے ہیں۔ یہ چیز حرام و ناجائز ہے، کیونکہ پہلے آنے کے سبب وہ آدمی اس جگہ کا حقدار ہو گیا۔ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے منع فرمایا ہے کہ کوئی آدمی اپنے بھائی کو اس کی جگہ سے ہٹا کر وہاں خود نہ بیٹھ جائے۔ (صحیح بخاری و مسلم و ابو داؤد و ترمذی)

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کا یہ حال تھا کہ اگر ان کے واسطے کوئی آدمی کھڑے ہو کر جگہ خالی کر دیتا تھا تو وہ اس جگہ نہیں بیٹھتے تھے۔

مسجد کے اندر کیے جانے والے غلط کاموں میں سے ایک یہ ہے کہ مسجد میں پانی کی خرید و فروخت کی جائے۔ رسول اللہ ﷺ نے مسجد میں خرید و فروخت کو منع فرمایا ہے اور ہم کو حکم دیا ہے کہ مسجد میں خرید و فروخت کرتے ہوئے کسی کو دیکھو تو بدعا درو:

① (بخاری و مسلم: صحیح البخاری: ص ۵۲۳، کتاب بدء الخلق۔ باب ما جاء في سبع ارضين حديث نمبر (۳۱۹۸) مسند احمد ج ۱ / ص ۱۸۸۔ الترغيب والترهيب ج ۲ / ص ۱۱۵ الی ۱۷۔ الترهيب من غصب الأرض وغيرها.)

❶ «لَا أَرْبَحَ اللَّهُ تِجَارَتَكَ -»

«اللَّهُ تَهَارِي تِجَارَتَ مِنْ نَفْعٍ نَدَى -»

بس اوقات پانی کو بینچنے کا کاروبار اداں کے بعد تک جاری رہتا ہے بلکہ خطیب کے نمبر پر بیٹھ جانے کے بعد بھی یہ کام ہوتا رہتا ہے حالانکہ یہ کام حرام ہے جس پر نکیر واجب ہے۔ ساتھ ہی ساتھ پانی کی بیچ و شرائیک مختلف فیچر ہے کہ اسے بینچا صحیح ہے یا نہیں؟ اگر بہشتی مسجد میں وہ پانی لوگوں کو بطور عطیہ دے رہا ہو جو اس کے پاس ہے تو جائز ہے۔ بشرطیکہ وہ لوگوں کے کندھوں کو پھلانگتی ہوانہ چلتا ہوا اور یہ کہ وہ اپنے دونوں پاؤں سے مسجد کو طوٹ و گندہ نہ کرتا ہو کیونکہ عام طور پر بہشتی ننگے پاؤں جوتا پہنے بغیر رہا کرتا ہے اور اس کے پاؤں میلے کپیے اور نجس و ناپاک رہا کرتے ہیں۔

نیز بہشتی کا لوگوں کو پانی دینا اسی صورت میں مباح ہے کہ اپنا پانی لوگوں کے کپڑوں کے اوپر نہ پہکتا پھرتا ہو اور سبیل کا پانی کہہ کر زور زور سے آواز نہ دیتا ہو۔ نیز یہ کہ بہشتی اپنے کھڑے ہونے کی جگہ کو بھگونہ دیتا ہو جس سے اس جگہ نماز نہ پڑھی جاسکے اور یہ کہ وہ اپنے ساتھ ناقوس (سکھ) مسجد میں نہ بجائے اگر ان شرطوں کو لحوظہ نہ کھا جائے تو اس کا پانی دینا منوع ہے۔ واللہ اعلم۔ مسجد کے اندر افعال ممنوعہ میں سے ایک یہ ہے کہ مسجد میں آدمی سوال کرے۔ یہ کام مکروہ ہے۔ اگر سوال کرنے والا لوگوں کی گرد نیں پھلانگ کر چلتا ہو یا اسے پیسے دینے والے لوگ دوسروں کی گرد نیں پھلانگ کے آتے ہوں تو کسی طرح جائز نہیں۔

یہ بات پہلے بیان کی جا سکی ہے کہ مسجد میں لوگوں کی گرد نوں کو پچاند کر چلتا پھرنا حرام ہے۔ جو آدمی اس کام کو روک سکتا ہو اور نکیر پر قدرت رکھتا ہو اسے اس کا روکنا اور اس سے منع کرنا ضروری ہے۔ اس سوال کے ساتھ بھی کبھی غیر صحیح تلاوت اور احادیث موضوع، آثار مکدوہہ اور قصائص باطلہ کا ذکر و تذکرہ بھی شامل کر لیا جاتا ہے۔ ایسی صورت میں نکیر کی تاکید بڑھ جاتی ہے اور سکوت و خاموشی سے گناہ زیادہ ہو گا۔ کیونکہ لوگوں کے سامنے اس طرح کے کام پر سکوت و خاموشی سے اس سائل اور عوام الناس کو یہ وہم اور غلط فہمی ہو گی کہ یہ کام جائز ہے پھر دوسرے لوگوں کو بھی اس طرح کے کام کی جرأت و جسارت ہو گی۔ نیز اس سے عوام میں اس سائل کو کچھ

❶ (مجمع الزوائد ج ۲ / حصہ ۲۵، کتاب الصلاة باب فیمن نشد ضالة فی المسجد)۔

دینے کی رغبت و عادت پیدا ہوگی۔

بعض علمائے احتجاف نے کہا کہ جس شخص نے اس طرح کے سائل کو مسجد کے اندر ایک پیسہ بھی دے دیا تو اس پر اتنا گناہ ہو گا کہ اگر وہ شخص مسجد سے باہر چالیں پیسہ صدقہ کر دے تو بھی اس گناہ کا کفارہ ادا نہیں ہو گا۔ شیخ ظہیر الدین نے اپنے فتاویٰ میں یہ بات نقل کی ہے۔

اگر سائل کو دینے والا کوئی ایسا شخص ہے جس کی عوامِ الناس متابعت و میراثی کیا کرتے ہیں یا اس کے دینے سے عوام کو یہ وہم ہوتا ہے کہ اسے دینا جائز ہے تو اس کا دینا زیادہ باعث گناہ ہے۔  
کیونکہ اس غلط کام سے دوسروں کو تر غیب ہوئی اور اس غلط کام میں اس کی مدد شامل ہوئی۔  
مزید برآں اس پر نکیر کرنے سے خاموشی کا گناہ الگ مرتب ہو گا۔ واللہ اعلم۔

غلط کاموں میں سے یہ بھی ہے کہ مسجد کی چٹائیاں اور فانوس لوگوں کے یہاں دعوتوں اور خوشی کے موقع پر بطور عاریت دیے جائیں یہ چیز جائز نہیں، بلکہ ایک مسجد کے ان سامانوں کو دوسرا مسجد کے لئے عاریت دینا بھی جائز نہیں۔ پھر اس طرح کی دعوتوں اور خوشیوں کی عاریت دینا کیوں نکل جائز ہو گا؟

عام طور سے چٹائیاں کچھ کٹے پھٹے اور ٹوٹے پھوٹے بغیر واپس نہیں آتیں اگرچہ وہ بخش ہونے سے محفوظ بھی رہیں۔ یہاں تک کہ مجھے باوثوق لوگوں نے خبر دی ہے کہ لوگ مسجد اقصیٰ (بیت المقدس) اور اس کے ”صحراء“ (سلیمانی چٹان) پر وقت شدہ فرش اور بچھانے کی چیزیں لے جا کر اپنے گھروں میں بچھالیا کرتے ہیں اور ان پر ایسے کام کرتے ہیں جو جائز نہیں۔ پھر انہیں گندہ و بخس کر دینے کے بعد مسجد کو واپس کر دیتے ہیں اور ان کی جگہ پر دوسرے زیادہ اچھے فرش لے جا کر اپنے گھر استعمال کرتے ہیں یا گرمی کے موسم والے فرش واپس کر کے سردی کے موسم والے فرش لے جاتے ہیں۔ حتیٰ کہ کوئی بھی فرش و بچھونا ان کی گندگی سے محفوظ نہیں رہتا، وہ ان فرشوں کو بے وقت و بے وقار بھی بنائے رکھتے ہیں۔ نمازی لوگ آکران فرشوں اور بچھونوں پر نماز پڑھتے ہیں انہیں پتہ نہیں رہتا کہ یہ گندے اور بخس ہیں۔ لا حول ولا قوة الا بالله۔

مسجد کے اندر ہونے والے غلط کاموں میں سے ایک کام مسجد کے اندر دنیاوی بات چیت کے لئے لوگوں کا بیٹھنا بھی ہے۔ یہ کام بدعت ہے کیونکہ مسجد میں صرف اللہ تعالیٰ کے ذکر، نماز و علم کی نشر و اشاعت نیز اس طرح کے دوسرے امور کے لئے بنائی گئی ہیں۔ اس قسم کے کاموں کے

لئے ہی ہمارے اسلاف مسجدوں میں جمع ہوتے تھے نہ کہ احوال دنیا سے تعلق رکھنے والی باتوں کے لئے۔ حضرت عبد اللہ ابن مسعود رض نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ:

«سَيِّكُوْنُ فِي اِخْرِ الزَّمَانِ قَوْمٌ يَكُوْنُ حَدِيثُهُمْ فِي مَسَاجِدِهِمْ لَيْسَ اللَّهُ فِيهِمْ حَاجَةٌ» ①

”آخری زمانے میں کچھ لوگ ایسے ہوں گے جو مسجدوں میں گپ شپ اور باتمیں کریں گے.....اللہ تعالیٰ کو ایسے لوگوں کی کوئی حاجت نہیں ہوگی۔“

شیخ ابو بکر طرطوش نے اپنی کتاب میں بیان کیا کہ:

مسجد کے اندر عجمی زبانوں میں گفتگو کرنی مکروہ ہے اور جو آدمی اچھی عربی بول سکتا ہو اسے غیر عربی میں گفتگو کرنی اور بھی زیادہ مکروہ ہے اور مسجد کے اندر سونے چاندی کے فانوس آوزیزاں کرنا بھی مکروہ اور غلط ہے یہ بدعت و حرام ہے کیونکہ سونے چاندی کے برتنوں کا استعمال حرام ہے۔ باب کعبہ پر جو چاندی ہے اس کے بارے میں صحیح ترین قول وقوفی یہ ہے کہ یہ حرام ہے۔

مسجد کے اندر ہونے والے غلط کاموں میں سے ایک یہ ہے کہ بہت سے جاہل لوگوں کو عادت ہے کہ جب خطیب الحمد اللہ کہتا ہے خصوصاً جب یہ کلمہ خطیب دوسرے خطبہ میں کہتا ہے تو لوگ اپنے ہاتھ چومنے ہیں پھر ہاتھوں کو اپنے سروں پر رکھ لیا کرتے ہیں حتیٰ کہ بسا اوقات ان کے ہاتھ چومنے کی آواز مسجد کے باہر سی جا سکتی ہے۔ یہ بدعتی اور قبح بدعت کی چیز ہے۔

شریعت میں اس کی کوئی اصلاحیت نہیں۔ سلف صالحین میں سے کسی نے یہ کام نہیں کیا اور نہ کسی ایسے شخص نے کیا جس کی بات قابل قبول ہوا کرتی ہے۔ لہذا اس پر کمیر ہونی چاہیے اور یہ بتلانا چاہیے کہ یہ بدعت ہے جس کی کوئی اصلاحیت نہیں۔

مسجد کے اندر ہونے والے غلط کاموں میں سے ایک کام بہت سے جاہلوں کی گمراہی اور معاصی پر انہیں جری نہانے اور گناہوں کو معمولی سمجھنے کا سبب ہے۔ وہ یہ کہ کچھ واعظ لوگ ہیں جو لوگوں کے سامنے عفو و رحمت اللہ کا پہلو غائب کر کے پیش کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے وسیع ہونے کے سلسلے میں جو باتیں وارد ہیں، اسی طرح اللہ تعالیٰ کے عفو و کرم اور مہربانی کی باتوں کو یہ لوگ

① (صحیح ابن حبان ج ۱۰ / ص ۱۶۳ / کتاب التاریخ ذکر الاخبار بآن من أمارة آخر الزمان اشتغال الناس بحدث الدنيا فی مساجدهم) مجمع الزوادی، ج ۲ / ص ۲۴

بیان کرتے ہیں اور بسا اوقات اس سلسلے میں احادیث باطلہ، غیر صحیح حکایات، بے اصل خرافات وغیرہ بڑھا چکھا کر بیان کرتے ہیں اور خوف دلانے والی باتوں سے اعراض کرتے ہیں، اور خوف خدار کھنے والے انیاد غیر انبیا کے احوال کا ذکر نہیں کرتے اور نہ ہی اللہ تعالیٰ کے عذاب کی شدت، اس کی سزا کے درود کھوڑا حساب کتاب کی باتوں کا تذکرہ کرتے ہیں۔

لوگوں کے دلوں میں گناہ کی بھاری خراہیوں کو بھی بیان نہیں کرتے ان افراد کے قصے نہیں سناتے جو گناہوں کو مکر سمجھنے کے سبب ہلاک و تباہ ہوئے اور نہ ان کی حکایات سناتے جو گناہوں کو مکر سمجھنے کے سبب ہلاک و تباہ ہوئے اور نہ ان کی حکایات سناتے ہیں جو غلط کاموں کے سبب جہنم رسید ہوئے۔ کیونکہ یہ واعظین جانتے ہیں کہ اگر عوام پرختی کی گئی انہیں سخت بتائیں سنائیں گے اور خوف کا پہلوان کے سامنے غالب کر کے پیش کیا گیا تو اکثر لوگ ان واعظین سے تنفس ہو جائیں گے ان کی مجلس وعظ چھوڑ دیں گے۔ انہیں عطیات اور مالی امداد دینے سے دست کشی کر لیں گے۔

یہ واعظین جانتے ہیں کہ جاہل لوگ ان کی مجلس میں اسی بنابرآتے ہیں کہ انہیں یہ واعظ آسانیاں دیتے ہیں، ان کے مزاج کے موافق مسائل بتلاتے ہیں ان کی امیدیں آسان بنا دیتے ہیں اور ان کے اعمال کو ان کے لئے خوش کن بتلاتے ہیں اور یہ ثابت کر دکھاتے ہیں کہ وہ نجات اور بڑی کامیابی حاصل کرنے والے ہیں خواہ وہ کچھ بھی کرتے رہیں۔ اس طرح کے واعظوں کے ان افعال پر جو شخص نکیر کی قدرت رکھتا ہو اس پر نکیر کرنا واجب ہے۔ کیونکہ ان واعظوں نے دین میں بھتنا بگاڑ و فساد کھڑا کر رکھا ہے اس کی برابری کوئی دوسرا فاساد بگاڑنہیں کر سکتا۔

یہ واعظین گراہ کرنے میں ابلیس اور دجال کے جانشین اور بھائی ہیں۔ یہ لوگ موننوں کے دشمن اور امت محمدیہ کو دھوکا دینے والے ہیں۔ یہ لوگ اپنے اقوال و افعال سے فتنہ ہلاکت کی دعوت دے رہے ہیں، یہ ان لوگوں میں سے ہیں جن کی محنت و کار کردگی دنیاوی زندگی کو سنوارنے میں ضائع ہو رہی ہے جبکہ وہ سمجھتے ہیں کہ کوئی اچھا کارنامہ انجام دے رہے ہیں۔ ہم اپنے لئے اور ان سب کے لئے اللہ تعالیٰ سے ہدایت و توفیق کی دعا کرتے ہیں۔ آمین!

بعض غلط کام یہ ہیں کہ کچھ جاہل لوگ جمعہ کے دن فجر کی پہلی رکعت میں سورہ المجدہ کی کچھ آیات اور دوسری میں باقی ماندہ آیات پڑھتے ہیں یا سجدہ تلاوت والی کوئی آیت پڑھتے ہیں یہ ساری بتائیں بدعات شنیعہ و قبیحہ میں سے ہیں۔ ان پر نکیر و تقدیم واجب ہے۔

امام نووی نے اس بدعت پر اپنی کتاب روضہ، شرح مہذب، الاذکار، التبیان وغیرہ میں تنبیہ کی ہے۔ ہم نے جن علماء کا نماز پایا ہے ان میں سے بعض لوگ ایسا کرنے والوں کی نمازوں کو باطل قرار دیتے اور اس کا نتوی دیا کرتے تھے۔ سنت صرف یہ ہے کہ جمعہ کے روز بھر کی پہلی رکعت میں پوری سورہ الہ اسجدہ تلاوت کی جائے اور دوسری میں ”ھل اتی علی الانسان“ پوری سورت پڑھی جائے۔ الہ اسجدہ کی تلاوت جمعہ کی پہلی رکعت میں سجدہ کے سبب سے نہیں ہے بلکہ یہ چیز صرف ضمی طور پر ہے۔ واللہ اعلم۔

مسجد میں ہونے والے غلط کاموں میں سے ایک یہ ہے کہ اکثر مشاہدہ کیا جاتا ہے کہ مسبوق آدمی (جس نمازی کی امام کے ساتھ ایک رکعت یا اس سے زیادہ چھوٹ گئی ہو) اس وقت اپنی پوری نماز پوری کرنے کے لئے کھڑا ہو جاتا ہے، جب امام سلام کا لفظ کہنا شروع کرتا ہے وہ یہ سمجھتا ہے کہ لفظ سلام شروع کرتے ہی امام کی اقتداء ختم ہو گئی۔ حالانکہ مسئلہ اس طرح نہیں ہے بلکہ پہلا سلام پورا ہونے سے پہلے مسبوق کا کھڑا ہونا جائز نہیں اگر جان بوجھ کر عمدہ اسلام پورا ہونے سے پہلے مسبوق کھڑا ہو جائے تو اس کی نماز باطل ہو جائے گی۔

اور سنت یہ ہے کہ امام دونوں سلام سے فارغ ہوچکے تو مسبوق اپنی نماز پوری کرنے کے لئے کھڑا ہو۔ لہذا جو شخص کسی کواس کے خلاف عمل کرتے ہوئے دیکھے اس پر نکیر کرنا اور اس کی نماز باطل ہونے کی خبر دینا ضروری ہے۔

### کسی شرعی سبب کے بغیر نماز کے بعد دو سجدے کرنے کی بدعت

امام ابو شامة نے اپنی کتاب ”الباعث فی عده الوجه المخالفۃ فی بدعت صلوٰۃ الرغائب“ میں کہا۔ ”صلوٰۃ الرغائب“ میں پانچویں صورت خرابی کی یہ ہے کہ اس نماز سے فارغ ہونے کے بعد کئے جانے والے دو سجدے مکروہ ہیں کیونکہ ان سجدوں کا کوئی سبب نہیں سوانع نماز یا سجدہ کہو و سجدہ تلاوت کے کسی دوسرے سجدے کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرنے کے سلسلے میں کوئی شرعی حکم دار نہیں ہوا۔

سجدہ شکر کے معاملہ میں اختلاف ہے اسے امام شافعی نے مستحب کہا اور امام احمد نے فرمایا کہ سجدہ شکر کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ امام اسحاق و ابو ثور نے اسے سنت کہا مگر امام

ابراهیم حنفی نے اسے مکروہ و بدعت کہا ہے۔

امام مالک و ابوحنیفہ نے بھی اسے مکروہ قرار دیا ہے پھر امام ابوشامہ نے اپنی بات کہی کہ میں پہلے قول یعنی امام شافعی کے قول کا قال ہوں کہ سجدہ شکر مستحب ہے کیونکہ یہ بات نبی کریم ﷺ اور حضرت ابو بکر صدیق، عمر، فاروق، علی، ابن طالب اور کعب بن مالک رضی اللہ عنہم سے مردی ہے۔ امام الحرمین اور امام غزالی نے کہا کہ شیخ ابو محمد جوینی ان لوگوں پر سخت نکیر کرتے تھے جو بلا سب سجدہ کرتے تھے۔

امام الحرمین اور امام غزالی نے شیخ جوینی کے قول مذکور کو برقرار رکھا۔ اس کی تردید نہیں کی۔ کتاب التتمہ کے مصنف امام المتولی نے کہا کہ ”بعض لوگوں میں یہ عادت پائی جاتی ہے کہ نماز کے بعد سجدہ ریز ہو کر دعا میں کرتے ہیں حالانکہ اس سجدہ کی کوئی اصلیت نہیں ہے اور نبی کریم ﷺ سے منقول ہے نہ آپ ﷺ کے صحابہ ﷺ سے۔“

”بعض الناس“ (بعض لوگوں) کے لفظ سے مصنف ”التمہ“ کی مراد شاید وہ لوگ ہیں جو اس معاملہ میں مشہور صوفی محمد بن علی ترمذی حکیم کے پیرو ہیں۔ کیونکہ حکیم موصوف ہر نماز کے ختم ہونے کے بعد وہ جو لوگوں کو مستحب مانتے ہیں تاکہ ”قلیٰ ہو“ سے نماز میں واقع شدہ خلل رفع ہو جائے۔ اس لئے کہ نماز میں خواہ لخطہ لمحہ بھر کے لئے کسی عام طور پر ہر آدمی کو غفلت ہو ہتی جاتی ہے اور غالب طور پر سہو شیطان کی طرف سے ہوا کرتا ہے۔ لہذا اس کی تلافی ایسی تدبیر سے ہوئی چاہیے کہ شیطان قریب بھی نہ آ سکے اور وہ تدبیر سجدہ ہی ہے کیونکہ فرمان نبوی ہے کہ جب انسان سجدہ کرتا ہے تو شیطان روتا ہے۔ ①

ابن عربی نے یہ بات حکیم ترمذی سے ”فوحات کیمیہ“ میں نقل کی ہے اور اسے بیان کر کے

① یہ حدیث صحیح ہے۔ اس امام مسلم ابن ماجہ اور احمد بن حنبل نے حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت کیا ہے۔ انہوں نے بیان کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب انسان آیت سجدہ پڑھ کر سجدہ کرتا ہے تو شیطان اس سے الگ ہو کر روتا ہے اور کہتا ہے کہ ہائے میری بر بادی کہ انسان کو سجدہ کرنے کا حکم دیا گیا تو اس نے سجدہ کیا الہذا وہ جنت کا سحق بن گیا اور مجھے سجدہ کرنے کا حکم دیا گیا تو میں نے انکار کر دیا۔ چنانچہ میرے لئے آتش دوزخ ہے اس حدیث کو مردی نے بھی بیان کیا ہے۔ (زادہ الزہد)۔ اس حدیث کی ایک شاہد حدیث جوابِ مسعودؓ پر موقوف ہے جسے طبرانی نے بیجم کیہر میں نقل کیا ہے لیکن اس حدیث کے روایۃ ثقہ ہیں۔

برقرار رکھا ہے لیکن چونکہ نماز اتباع شریعت کے مطابق ہونی چاہیے اس لئے ائمہ کرام نے اسے بدعت قرار دیا ہے۔ (اصلاح الساجد من البدع والعاد)

## اپنے تقلیدی مذہب کے مخالف امام کی اقتداء میں

### تراتوٰح پڑھنے والوں کا وتر کے لئے الگ ہو جانا

مسجدوں کے اندر ماہ رمضان میں تراویح پڑھانے والے امام کی اقتداء میں پوری تراویح پڑھنے کی عادت نمازوں میں پائی جاتی ہے۔ لیکن اگر وہ امام نمازوں کے تقلیدی مذہب کے علاوہ کسی دوسرے مذہب کا پیر وہوتا ہے تو جن مقدمتوں کا مذہب امام سے مختلف ہوتا ہے وہ وتر پڑھنے کے لئے الگ ہو جاتے ہیں اور اپنے کسی ہم مذہب آدمی کو امام بنا کر اس کے پیچھے وتر پڑھتے ہیں۔ البتہ اس امام کے ہم مذہب مقدمی اسی کی امامت میں اپنے وتر پورے کرتے ہیں۔

نمازوں میں اس طریق کارکی اصل وجہ یہ ہے کہ احتفال ایک ہی سلام سے تم رکعت و تراویح کے قالیل ہیں جب کہ شوافع دور رکعت پڑھ کر سلام پھیر کر فصل کرتے اور تیسرا رکعت دوسری تحریمہ کے ساتھ پڑھتے ہیں۔

اسی فقہی اختلاف کی بنا پر تقلیدی عصیت کے تقاضوں کو پورا کرتے ہوئے اپنے مقلدانہ موقف و مذہب کی حفاظت و حمایت کی خاطر ایک فقہی مذہب کے مقلدانہ دوسرے فقہی مذہب کے امام کی امامت میں وتر کی نمازوں پڑھتے۔ یہ لوگ تقلیدی مذہب کی پیغمبری کی بنا پر وتر کے اس معاملہ میں یہ نہیں دیکھتے کہ احادیث صحیحہ اور آثار حسنہ اس سلسلے میں کس طور و طریق کو صحیح و صواب بتلاتے ہیں۔ ①

① ایک سلام اور دو شہد و قده کے ساتھ وتر کی نماز کی تائید صحیح احادیث سے نہیں ہوتی، بلکہ اس کی تائید میں صرف ایک ضعیف روایت ہے جو احادیث صحیحہ و صريحہ کے خلاف ہے۔ ان احادیث صحیحہ میں صراحت ہے کہ اگر ایک سلام کے ساتھ وتر پڑھی جائے تو پلا قده نہ کیا جائے صرف آخر میں قده کر کے شہد پڑھ کر سلام پھیرا جائے یا پھر دور رکعت پڑھ کر اگر قده کیا جائے تو سلام پھیر کر دوسری تحریمہ کے ساتھ ایک رکعت اور پڑھی جائے۔ اگر مزید تفصیل درکار ہو تو ہمارے رسالہ سابقہ کو لاحظ فرمائیں۔ اس کے باوجود ہم اس ثابت شدہ طریق وتر کے خلاف مذہب رکھنے والے امام کے پیچھے ہی وتر پڑھنے کا موقف رکھتے ہیں کیونکہ اختلاف شر ہے جیسا کہ حضرت ابن مسعود اور دوسرے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے فرمایا ہے۔ از مصنف

یہ لوگ یہ بھی نہیں سمجھتے سوچتے کہ جماعت میں اس طرح کی تقسیم و تفریق سے کتنی خالفت و ناپسندیدگی ظاہر ہوتی ہے۔ اس کو چھوڑیے کہ اس طرز عمل سے بعض چھوٹی چھوٹی مسجدوں میں تشویش پیدا ہوتی ہے اور قرأت وغیرہ کے معاملہ میں ایک امام کی آواز پر دوسرے امام کی آواز بلند ہو جاتی ہے۔ نیز اس طرح کی دوسری کمی باتیں ہوتی ہیں جو نماز باجماعت کے بنیادی مقصد جماعت کی مشرودیت اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے طور و طریق کے منافی ہے۔ کیونکہ صحابہ کرام پڑھنے کے لئے جماعت کی تقسیم اور اس میں تفریق نہیں کرتے تھے، بلکہ یہ لوگ تفریق و تقسیم کو بدترین خرابیوں میں سے سمجھتے تھے۔ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے تراویح باجماعت ایک امام کی اقتداء میں اسی لئے قائم کرائی کہ متفرق طور پر الگ الگ تراویح پڑھنے کے بجائے سب لوگ ایک ساتھ تراویح پڑھیں تاکہ لوگوں میں میل ملاپ اور جماعتی مزاج پیدا ہو۔ رمضان المبارک کی راتوں میں تراویح اور نفلی نمازوں کی مشرودیت کے سلسلے میں محدثین کرام نے مختلف و متعدد روایات نقل کر کی ہیں۔

حاصل مقصد یہ ہے کہ میرے خیال میں کسی مسجد کے امام کے ساتھ تراویح پڑھنے والے کو چاہیے کہ پوری نمازاً خرچ ک ای امام کی اقتداء میں مکمل کرے اور اس سے الگ ہو کر و تر وغیرہ نہ پڑھے۔ بسا اوقات میں نے یہ بات اپنے عام درس میں بیان کی ہے اور اپنے دلائل کی وضاحت کی ہے۔

اولاً : علمائے اصول نے یہ بیان کر دیا ہے کہ عام آدمی کا کوئی مخصوص مذہب نہیں۔ جب وہ مسجد میں جائے تو اس مسجد کے امام کی اقتداء کرے اور اسی رنگ میں رنگ جائے۔ بلکہ میں نے محققین شوافع میں سے اپنے ایک استاد کو دیکھا کہ وہ مجرم کی نماز خنی امام کے پیچھے پڑھا کرتے تھے اور امام مذکور کی موافقت میں مجرم والا قوت ترک کر دیتے تھے اور وہ سجدہ کہو شوافع کے تقاضا کے باوجود نہیں کرتے تھے اور موصوف مجھ سے فرماتے تھے کہ جس کو میں نے امام بنا لیا اور اس کی امامت پر راضی ہو گیا عبادت میں اس کی خالفت کو میں خلاف ادب سمجھتا ہوں۔ جب کہ وہ امام اپنے اختیار کردہ طریق عبادت میں صحیح و حسن سند و ای منقول شدہ ولیوں پر اعتماد کرتا ہے۔ ① یہ

① میں کہتا ہوں کہ میرے استاذ مذکور نے یہ بات اپنے نقطہ نظر اور معلومات کے مطابق کی ہے۔ ورنہ موصوف کی یہ بات مطقاً غیر صحیح ہے۔ فقیہ مذاہب کے دلائل کا دلیل تقابل کر کے فقہ کا مطالعہ کرنے والوں پر یہ حقیقت مخفی نہیں ہے کہ وتر کے معاملہ میں حقیقہ نظر سنت کے خلاف یا تو پر قیاس قائم ہے یا سنت صحیح کے خلاف ایک ضعیف روایت پر اور اس طرح کی چیز کو دلیل بنا لیا جاتا صحیح نہیں۔۔۔۔۔ از مصنف

دشمنی و فتاہت نہیں ہے کہ میں اپنے امام کی مخالفت کروں اور جو وہ کرے اس کے خلاف عمل کروں۔

اللہ تعالیٰ میرے اس استاذ پر رحم فرمائے یہ کتنے سمجھدار اور اچھے طریقے والے تھے!

ثانیاً: میں بھی اس بات کا معرف نہیں تھا کہ وتر میں حنفی کو شافعی امام کی اقتداء اور اس کی موافقت کرنی جائز ہے، لیکن علامہ زیلیٰ بخاری نے شرح کنز الدقائق میں ابو بکر رازی سے یہ نقش کیا ہے کہ حنفی آدمی کو ایسے امام کی اقتداء و تر میں جائز ہے جو دور رکعت پڑھ کر سلام پھیر دے۔

یہ حنفی مقتدى اس امام کے ساتھ باقی تیسری رکعت بھی پڑھے، کیونکہ اس کا امام و تر کی دوسری رکعت پر سلام پھیرنے کے باوجود اپنی وتر سے فارغ نہیں ہوا ہے بلکہ اس کی ایک رکعت وتر ابھی باقی ہے اور یہ مسئلہ اجتہادی ہے اور کہا گیا ہے کہ امام نے اگر دور رکعت پر سلام پھیر دیا ہے تو مقتدى تیسری رکعت کے لئے کھڑا ہو کر اپنی وتر تھا پوری کر لے۔ انھی کلام الزیلیٰ۔

علامہ زیلیٰ کے مذکورہ بالا بیان میں اس بات کی دلیل ہے کہ حنفی آدمی اگر شافعی امام کو وتر کی امامت کرتے ہوئے پائے تو اس کو الگ وتر پڑھنے کی حاجت نہیں بلکہ چاہیے کہ وہ شافعی امام کی اقتداء میں وتر پڑھے۔ یہی بات شافعی المذهب مقتدى یوں کی بابت بھی کہی جاسکتی ہے جب کہ وتر کی نماز میں حنفی امام امامت کر رہا ہو۔ شوافع سے کہا جائے کہ شافعی فقہانے وتر کی آخری رکعت کو پہلی دور رکعتوں کے ساتھ ملا کر درمیان میں سلام پھیرے بغیر بھی پڑھنے کو جائز کہا ہے جیسا کہ انہوں نے دور رکعتیں پڑھ کر سلام پھیرنے کے بعد تیسری رکعت کو دوسری تحریم کے ساتھ پڑھنے کو جائز بتایا ہے۔ دریں صورت شوافع ہی کے قاعدوں کے مطابق حنفی امام کے پیچھے شافعی لوگ نمازو وتر پڑھ سکتے ہیں اس میں کوئی اشکال نہیں ہے۔

البته ان میں سے متعصب آدمی کو اشکال ہو سکتا ہے کہ حنفی امام رکوع سے پہلے قوت پڑھتا ہے جب کہ شافعی اس کا قائل نہیں بلکہ وہ رکوع کے بعد قوت کا قائل ہے۔ اس کا جواب ہم یہ دیتے ہیں کہ رکوع سے پہلے قیام کی حالت میں شافعی لوگ بھی قرأت کے قائل ہیں اس لئے رکوع سے پہلے دعاۓ قوت پڑھ سکتے ہیں۔

یہ جواب تقلیدی مذهب کے قاعدہ سے ہے ورنہ قطعی اور فیصلہ کن جواب یہ ہے کہ حنفی طریق

و ترکا ثبوت "اثر" ① سے موجود ہے الہذا صورت میں زیاد کی گنجائش باقی نہیں رہ جاتی۔  
مثال: و ترک متعدد کیفیات حدیث کی اہم کتابوں میں مردی و منقول ہیں جن کا خلاصہ میں  
نے اپنی کتاب "الاوراد المأثورۃ" میں ذکر کر دیا ہے۔

یہ بھی ثابت ہے کہ رسول اللہ ﷺ گیارہ رکعت و ترپڑھتے تھے ان میں آخری رکعت  
الگ تحریمہ و سلام سے پڑھتے تھے ایک ہی تشهد و سلام سے آپ ﷺ تین رکعت و ترپڑھتے  
تھے۔ ہاں ایک رکعت الگ تحریمہ کے ساتھ پڑھنے والی روایات زیادہ صحیح ہیں۔ لیکن یہ روایات  
دوسری کیفیت والی و تر سے متعلق احادیث کے منانی نہیں۔

عبادت گزار و اطاعت شعار فقیر پر ضروری ہے کہ تمام روایات اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم  
کے طور و طریق میں بصیرت رکھے اور اس کو یہ جانا ضروری ہے کہ مختلف فقہی مذاہب کے اماموں  
کا اختلاف لوگوں کے لیے باعث رحمت ہے، ان اماموں کی دلیلیں واضح ہیں، رات میں پڑھی  
جانے والی نمازیں کئی طریقہ سے مردی ہیں۔ یہ بات تہجد گزار لوگوں کی سہولت اور وسعت کے  
لئے شریعت میں درج ہے کسی ایک امام کا ان مختلف طرق و کیفیات میں سے کسی خاص طریق و ترکا  
اختیار کرنا اس بنا پر ہے کہ اس کی نظر و اجتہاد میں وہی طریقہ زیادہ راجح ہے۔ مگر وہ دوسری  
احادیث صحیحہ سے مردی شدہ طریق کو بھی تسلیم کرتا ہے اس بات کی دلیل یہ ہے کہ فروعی امور میں  
باہم اختلاف کے باوجود ائمہ کرام ایک دوسرے کی اقتداء میں نماز پڑھتے تھے۔ ان کا باہمی  
اختلاف اجتہادی تھا۔ طاعات میں جھگڑے لڑائی والا اختلاف یہ لوگ نہیں رکھتے تھے۔

حاصل کلام یہ کہ نمازی کو مسجدوں کے اماموں کی اقتداء مطلقاً کرنی چاہیے اور ان کے خلاف  
صرف ایسے متعصب لوگوں کا عمل ہے جو عبادت کے راز سے واقف نہیں اور شریعت سازی کی  
حکمتوں کو نہیں سمجھتے۔

❶ لفظ "اثر" سے مصنف کی مراد اگر حدیث ہے اور اس سے مصنف کا اگر یہ مقصد ہے کہ دورکعت پڑھ کر سلام نہ  
پھیرے اور تشهد پڑھ کر تیری رکعت پوری کرنے کا ثبوت کسی حدیث میں ہے تو یہ بات اس سے پہلے گزر جو  
ہے کہ اس معنی و مفہوم کی حدیث ثابت نہیں البتہ اگر پر مراد ہے کہ رکوع سے پہلے قوت کا ثبوت حدیث میں ہے تو  
یہ بات نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے بلکہ اس کے خلاف و تر میں دوسری بات ثابت نہیں۔ ہاں رکوع  
کے بعد قوت صرف قوت نازلہ میں ثابت ہے۔ (علامہ ناصر الدین البانی)

الله تعالى هم کو حق بات جانے سمجھنے کی توفیق دے اور ہدایت و رشد سے بہرہ در کرے۔

آمین! (اصلاح المساجد من البدع والعادل)

## مسجدوں کو آراستہ و پیراستہ کرنے کی بدعت

امام ابو داؤد نے یہ حدیث روایت کی ہے:

«عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ لَتَزَحَّرُ فَنَهَا كَمَا زَحَرَتِ الْيَهُودُ وَ  
النَّصَارَى۔» ①

”حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما قال لَتَزَحَّرُ فَنَهَا كَمَا زَحَرَتِ الْيَهُودُ وَ  
کی طرح مزین اور آراستہ و پیراستہ کرو گے۔“

یہ حدیث صحیح اور موقوف ہے یعنی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نہیں بلکہ حضرت ابن عباس صحابی ﷺ سے مردی ہے مگر یہ حدیث مرفوع کے حکم میں ہے۔ یعنی کہ فرمان نبوی کے حکم  
میں یہ حدیث ہے۔

امام بخاری سے یہ روایت ہے:

«أَنَّ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَمَرَ بِبَنَاءِ الْمَسْجِدِ وَقَالَ إِنَّ النَّاسَ مِنَ الْمَطْرِ وَإِنَّكَ  
أَنْ تَحْمِرَأَوْ تَصْفَرَ۔»

”حضرت عمر فاروق رض نے مسجد نبوی کو بنانے کا حکم دیا اور بنانے والے سے کہا کہ  
لوگوں کو بارش سے محفوظ کر دیکرے سرخ یا زرد رنگ میں رنگنے سے بچاؤ۔“

فاضل نے بیان کیا کہ جس طبقہ کے لوگوں میں مسجدوں کی دیواریں اور گنبد و منارے اونچے  
ہنانے، انہیں مزین و آراستہ کرنے اور ان کی آرائش و زیارتیں نیز ساز و سامان کے لئے ڈھیر کے  
ڈھیر روپے پیسے اور سرمایہ خرچ کرنے میں ایک دوسرے سے آگے بڑھ جانے کے واسطے حد سے  
بڑھ کر مقابلہ ہو رہا ہے۔ ان خرچ کرنے والے لوگوں سے اس زمانہ میں کون الٰہ بصیرت حضرات  
ہیں جو جرأت و جہارت کر کے یہ کہیں کہ آپ لوگ مسجدیں نہیں بنارہے بلکہ عوام کو بدعاں کے  
جال اور پھندے میں پھنسانے کے لئے تعمیر کر رہے ہیں اور آپ لوگ اپنے مال دین کو

① (سنن ابو داؤد ج ۱ / ص ۳۱۰، کتاب الصلاة باب فی بناء المسجد حدیث نمبر (۴۴۸))

ظاہری شکل و صورت والی عبادت میں بد لئے کے لیے خرچ کر رہے ہیں۔ جیسا کہ ان تمام گزشتہ قوموں کا حال ہوا جنہوں نے عقیدہ و ایمان کے حسن و جمال کے بجائے عبادت گاہوں کی دیواروں کے حسن و جمال کی طرف توجہ دی، اور ایمانی روشنی کے بجائے عمارتوں کی شان و شوکت میں وہ لوگ پھنس کر رہے گئے ہیں۔

یہاں تک کہ انہوں نے شعائر دین کو دعوتوں کی مجلسوں اور دستخوانوں کے اجتماعات سے زیادہ قریب و مشابہ بنایا ہے۔ کیونکہ لوگوں کے اذہان و خیالات میں نقش و نگار، آرائش و زیبائش اور انوکھے قسم کے نمبروں اور روشن دنوں کے پروار پر نظر ڈالنے سے جو چیزیں بھلی معلوم ہوں ان سے لطف اندوز ہونے کا شدید جذبہ پایا جاتا ہے۔

حالانکہ مسجدوں میں اجتماعات کا مقصود صرف یہ ہے کہ مادی دنیا کی غفلت آفرینیوں سے عقل و دماغ کو پاک رکھا جائے اور خاکی مظاہر و فناشی چیزوں کی فتنہ سامانیوں سے ذہن کو الگ کیا جائے اور میل ملاپ والے اس اجتماع کی بدولت روح، رحمت الہی کے دروازہ تک پہنچ سکے اور خالص عبودیت و روحانیت کے دارہ میں رہے تاکہ وہ عالم قدس کے نور سے منور ہو کر اپنی دنیا میں واپس آئے جس کی بدولت جہاد پر ثابت قدم رہے اور صراط مستقیم پر قائم رہے اور دنیا کے فتنوں نیز پھسلنے کے مقامات سے محفوظ رہے۔ یہاں تک کہ جب وہ اس دنیاوی زندگی میں اپنا فریضہ انجام دے چکے تو اپنی حاصل کی ہوئی قوت کے ساتھ اپنے عالم روحانی کی طرف راہ ترقی طے کر سکے اور فیض الہی کے باغات میں داخل ہو سکے جو اس کے لئے تیار کئے گئے ہیں۔ (اصلاح المساجد من المدع و الموعاد)

## مسجد میں قاری کے لئے کرسی، قرأت کے سبب

## خلل اندازی اور قرآن سے دنیا طلبی کی بدعوت

۱۳۲۱ھ میں مصر اور اسکندریہ کے زمانہ سفر میں میں نے یہ بری بدعوت و یکمی کہ اذان و اقامت کے درمیانی وقفہ میں کوئی حافظ قرآن ایک گز یا اس سے زیادہ اوپھی، چوڑی ہی کرسی پر بیٹھ کر بلند آواز کے ساتھ قرآن مجید کی دس آیات کی تلاوت کرتا ہے جس سے سنتیں پڑھنے والوں کو ایسا خلل ہوتا ہے کہ نماز کی ادائیگی ممکن نہیں رہتی۔ پھر میں نے دیکھا کہ امام ابن الحاج نے اپنی

کتاب المدخل میں اس غلط کام پر تنبیہ کی ہے۔ چنانچہ موصوف نے فرمایا کہ ”غلط کاموں میں سے ایک کام یہ ہے کہ لوگ جامع مسجد میں ایک بڑی سی کرسی ہمیشہ رکھتے ہیں۔ اس کرسی پر قرآن مجید رکھا ہوتا ہے تاکہ لوگ اسے پڑھیں۔ حالانکہ دو وجہ سے یہ کام بلا ضرورت و بے سبب ہے۔ ایک یہ کہ اس کرسی کے رکھنے سے مسجد کی اچھی خاصی جگہ پھنس کر رہ جاتی ہے، حالانکہ مسجد نمازیوں کے واسطے نماز پڑھنے کے لئے وقف ہے۔ دوسرا یہ کہ لوگ جب مسجد کے اندر جمع ہو کر نماز کے منتظر ہوتے ہیں۔ نیز کوئی نفلی نماز پڑھتا ہے، کوئی تلاوت کرتا ہے اور کوئی ذکر و فکر میں مشغول ہے تو بلند آواز سے قرآن مجید کی تلاوت کرنے والا ان کاموں میں خلل ڈالتا ہے اور انہیں بند کر دیتا ہے اور رسول اللہ ﷺ نے مسجد کے اندر بلند آواز سے قرات کرنے سے منع فرمایا ہے۔ چنانچہ حدیث شریف میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَا يَحْجِرُ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ بِالْقُرْآنِ» ①

”یعنی قرات قرآن میں کوئی آدمی کسی کی آواز پر اپنی آواز بلند کرے۔“

یہ حدیث صحیح ہے اور اس مسئلہ میں یہ نص ہے۔

ای طرح کی بات دمشق میں بھی پائی جاتی ہے کہ امامت سے پہلے تین بار سورہ اخلاص (قل هو اللہ احد) پڑھی جاتی ہے اس کا مقصد لوگوں کو یہ بتلانا ہوتا ہے کہ اب نماز جلد شروع ہونے والی ہے۔ یہ بدعت ہے اس کی کوئی اصلاحیت و حقیقت نہیں اور نہ یہ اس کی کوئی ضرورت ہے۔

میں نے متن خلیل کے حاشی میں پڑھا ہے: ”مسجد کے اندر بلند آواز کے ساتھ جو آدمی قرات کرے اسے مسجد سے اخحاد بینا چاہیے اگر وہ اپنی اس حرکت پر قائم رہتا ہے تو اسے مسجد سے نکال دینا چاہیے ورنہ اسے یہ حکم دیا جائے کہ یا تو مسجد میں مطلقاً خاموش رہے یا آہستہ آہستہ قرآن مجید پڑھے۔ اہل علم نے کہا کہ اس طرح کا کام کرنے والوں کا مقصد عام طور پر دنیا طلبی ہوتی ہے۔

(اصلاح المساجد من البدع والعادم)

① (المعجم الكبير للطبراني ج ۱۲ / ص ۴۲۸)، (صدقہ بن یسار عن ابن عمر مسنند احمد ۲ / ص ۲۶ مسنند عبدالله بن عمر ص)

## مسجد میں گیت شعر و شاعری اور حفل سماع کی بدعت

امام عارف ابن الحاج قدس سرہ نے اپنی کتاب "الدخل" کی بحث سماع میں فرمایا: "مسجدوں کے اندر بعض لوگوں کا سماع (قوالی، شعرو شاعری اور گنا وغیرہ سننے) میں مشغول رہنا سخت ترین غلط کاریوں میں سے ہے۔ یہ بات گزرچکی ہے کہ اسلاف کرام رحمۃ اللہ علیہم مسجدوں کی توقیر کرتے تھے اور ایسا کیوں نہ ہو جب کہ یہ لوگ مسجد میں اوپنی آواز کو بھی کروہ قرار دیتے تھے چاہے وہ ذکر الہی ہی کیوں نہ ہو۔"

نبی کریم ﷺ نے مسجد میں زور سے قرآن مجید پڑھنے کی ممانعت فرمائی ہے۔ اس قبل سے وارد شدہ وہ حدیث بھی ہے جس میں مسجد کے اندر گم شدہ چیز کی تلاش بلند آواز کے ساتھ کرنے سے منع کیا گیا ہے۔

نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے کہ:

«مَنْ سَمِعَ رَجُلًا يَنْشُدُ ضَالَّةً فِي الْمَسْجِدِ فَلْيَقُلْ لَا رَدْهَا اللَّهُ عَلَيْكَ فَإِنَّ الْمَسَاجِدَ لَمْ تُبْنِ لِهَذَا» ①

"جو آدمی کسی شخص کو مسجد میں گم شدہ چیز تلاش کرتے ہوئے دیکھے تو اس پر یہ بدوعا کرے کہ اللہ تعالیٰ تمہاری یہ چیز واپس نہ لائے کیونکہ مسجد اس مقصد کے لئے نہیں بنائی گئیں۔"

حافظ ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ نے فتح الباری میں علامہ قرطبیؒ نے نقل کیا ہے :

"خیرو صلاح کی طرف منسوب شدہ بہت سے لوگوں پر شہوائی خیالات غالب ہیں، حتیٰ کہ ان میں سے بہت سارے لوگوں سے بچوں اور دیوانوں کے افعال سرزد ہوتے ہیں۔

یہ لوگ خاص انداز میں نامگوں اور پاؤں کو حرکت دے کر اور مگن و مست ہو کر مسلسل قسم کی چال چل کر رقص کرتے اور ناچتے ہیں۔

ان میں سے کچھ لوگوں کے ساتھ یہ معاملہ اس حد تک پہنچ گیا ہے کہ وہ ان اعمال و حرکات کو کار ثواب اور اعمال صالح قرار دیتے ہیں اور یہ سمجھتے ہیں کہ ان سے بہت اوپنے قسم کے نتائج و ثمرات

① (صحيح مسلم ج ۱ / ص ۲۹۷ / کتاب المساجد و مواضع الصلاة باب النهي عن نشد الضالة في المسجد. حدیث نمبر (۵۶۸)

حاصل ہوتے ہیں۔ لیکن از روئے تحقیق یہ خرافاتی لوگوں کی بات ہے۔“

حافظ سیوطی کی بات ”الامر بالاتباع والنهی عن الابتداع“ میں بھی مذکورہ بالا بات اس طرح لکھی ہوئی ہے:

ایجاد شدہ بدعاں میں سے مسجدوں کے اندر رقص و سرود اور چنگ و رباب نیز دف جیسے آلات طرب کا بجاتا بھی داخل ہے۔ جو لوگ مسجدوں میں اس طرح کے کام کریں وہ گمراہ بدعتی ہیں۔ ایسے لوگ زدکوب کئے جانے اور مسجدوں سے باہر کئے جانے کے لائق ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ ایسی چیز کی اہانت کرتے ہیں جس کی تعظیم کا حکم اللہ تعالیٰ نے دے رکھا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ      اللَّهُ تَعَالَى نَهَا حُكْمَ دَعَةِ رَكْحَاهُ كَمَانَهُ  
فِيهَا اسْمُهُ .      (مسجدوں) کا ادب و احترام کیا جائے اور ان

[الشور، آیہ: ۳۶] میں اللہ تعالیٰ کا نام لیا جائے۔

مطلوب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ان گھروں یعنی مسجدوں میں کتاب اللہ کی تلاوت کی جائے، حافظ سیوطی کے الفاظ ختم ہوئے۔ (اصلاح المساجد من البدع والعادم)

## اللہ تعالیٰ کے لئے مستعمل شدہ لفظ جلالت

### کو بدل کر ذکر الہی کرنے والوں کی بدعت

امام، عارف کبیر، سید محمد و فابن ناصر الدین قرآنی نے اپنی کتاب ”الادلة القاطعة فی الرد علی والمطاوعة“ کے صفحوں میں تحریر کیا ہے:

”مولائے کریم اللہ تعالیٰ ہم پر اور سارے مسلمانوں پر لطف و مہربانی فرمائے۔ اور اس خود ساختہ ذکر الہی و اطاعت گزاری پر نکیر اور رد و قبح سب سے بڑی طاعت گزاریوں اور عظیم ترین نیکیوں میں سے ہے۔ کیونکہ یہ بہت سی بدعاں اور غلط کاریوں پر مشتمل ہے۔ ان بدعاں و غلط کاریوں میں سے ایک یہ ہے کہ یہ خود ساختہ ذکر و اطاعت گزاری کرنے والے اپنے قیام و قعود، اٹھنے بیٹھنے، چلنے پھرنے اور سونے کی حالت میں اپنے

بیچھے امر دلڑکوں (وہ لڑکے جن کو ابھی موچھ ڈاڑھی نہ آئی ہو) کو لگائے رکھتے ہیں۔ خصوصاً یہ کام اس لئے قابل تکیر اور لائق روقدح ہے کہ اسلاف میں سے کسی سے یہ منقول نہیں۔ امر دلڑکا جب کہ وہ خوبصورت ہو تو اس کو ساتھ رکھنے سے اس پر نظر پڑنا اور اسے دیکھنا لازم ہے حالانکہ عالم خوبصورت امر دلڑکوں کو دیکھنا حرام یا مکروہ کہتے ہیں بشرطیکہ شہوت کے ساتھ اس پر نظر نہ ڈالی جائے۔ لیکن اگر شہوت کے ساتھ ان پر نظر ڈالی جائے تو علمابالاتفاق اسے حرام کہتے ہیں۔

ان لوگوں کی قابل تکیر غلط کاریوں میں سے دوسری چیز یہ ہے کہ یہ لوگ جب اپنے مریدین و معتقدین کے بیہاں دورہ پر نکلتے ہیں اور اس دورہ و گشت کو یہ لوگ "سیارہ" کے نام سے موسوم کرتے ہیں تو یہ لوگ اپنے جن مریدین کے بیہاں تھمہرتے ہیں انہیں شام یا دوپہر کو کھانا کھلانے کی زحمت دیتے ہیں اور یہ چیز لوگوں کا ناقص مال کھالینے کے معنی میں داخل ہے۔ جو لوگ دین کے نام پر دنیاوی فائدہ اٹھاتے اور کھاتے پیتے ہیں ان کے اس طریق عمل کی تباہت معلوم ہے۔

امام حاکم کی روایت کردہ حدیث بنوی میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ دنیا کو بذریعہ پیشہ تلاش کرو۔ اسے حاصل کرنے کے لئے دین کو ذریعہ مت بناؤ۔ کیونکہ دین اللہ تعالیٰ کے لئے خالص رہنا چاہیے، جو شخص دین کے ذریعہ دنیا کمائے اس کے لئے خرابی ہی خرابی ہے۔

ان لوگوں کی قابل تکیر غلط کاریوں میں سے تیسرا چیز یہ ہے کہ ان کے ذکر و فکر کے موقعہ پر رقص و سرود اور تالیوں کے بجائے دوسری بدعاں ہوتی رہتی ہیں۔ حالانکہ اس طرح کے کام گائے اور بچھڑوں کی پرستش کرنے والوں کا شعار ہے۔ اس کی صراحت بہت سے علمانے کی ہے، ان حضرات نے ان کے طریق کار کے باطل ہونے کا فتوی دیا ہے اور ان کے خلاف نظم و نشر کے ذریعہ نحت حملے (یعنی روقدح) کئے ہیں۔ اگر خوف طوالت نہ ہوتا تو میں ان کے خلاف صادر ہونے والے علماء کے فتاوی میں سے کچھ فتاوے نقل کرتا۔ نیز اللہ تعالیٰ نے جن لوگوں کی بصیرت میں روشنی بخشی ہے، انہیں ان غلط کاریوں کے سمجھنے کے لئے علماء کے فتاوی کی ضرورت بھی نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ خیر و صواب کی توفیق دینے والا ہے۔

ان لوگوں کی قابل تکیر غلط کاریوں میں سے چوتھی چیز یہ ہے کہ ذکر و فکر کرتے وقت یہ لوگ اللہ تعالیٰ کے اسم گرامی کو بدلتے ہیں کوئی شخص "اموہ"۔۔۔۔۔ "اموہ" کہتا ہے کوئی "انوہ"

۔۔۔۔۔ انہ کہتا ہے کوئی ”ان۔۔۔۔۔ ان“ کہتا ہے۔ کوئی کچھ کہتا ہے کوئی کچھ، جیسا کہ انہیں دیکھ کر معلوم کیا جاسکتا ہے۔ اس طرح کی جملہ حرکات کو ذکر الٰہی نہیں کہا جاسکتا اور یہ یقینی و قطعی بات ہے کہ اس کام میں کوئی ثواب نہیں۔

عارف باللہ سیدی زین الدین مرصفی کی کتاب ”الاستله والا جوبۃ“ میں مذکور ہے کہ موصوف شیخ مرصفی سے پوچھا گیا کہ کیا ذکر الٰہی کرتے وقت اللہ تعالیٰ کے لئے استعمال کے جانے والے الفاظ کا واضح المعنی ہونا ضروری ہے؟ موصوف نے جواب دیا کہ ہاں خاضرد مانع (صحیح الدماغ) کے لئے ضروری ہے کہ واضح المعنی لفظ کا درد کرے۔ البتہ حالت استغراق ”مراد دماغ صحیح نہ رہ گیا ہو“ میں ضروری نہیں ہے۔ جب آدمی اپنے قابو اختیار میں نہ رہ گیا ہو تو اس کے لئے کوئی حرج نہیں یعنی کہ وہ معذور ہے۔ واللہ اعلم۔ (اصلاح المساجد من البدع والعوائد) ایک عالم شاعر نے اپنے مظہوم قصیدہ میں کہا:

وَمِنْ شُرُوطِ الذِّكْرِ أَنْ لَا يَسْقُطَا

بَعْضُ حُرُوفِ الْإِسْمِ أَوْ يَفْرُطَا

”ذکر الٰہی کی شرطوں میں سے ہے کہ جان بوجھ کرامہ الٰہی کے حروف میں سے کسی حرف کو کم یا زیادہ نہ کیا جائے۔“

فِي الْبَعْضِ مِنْ مَنَاسِكِ الشَّرِيعَةِ

عَمَدًا فِلَكَ بَدْعَةً شَنِيعَةً

”شریعت کی عبادتوں میں سے کسی میں عمداً کسی بیشی نہ کی جائے کیونکہ یہ بدعت شنیعہ ہے۔“

وَالرُّفْقُ وَالصِّرَاطُ وَالْتَّصْفِيقُ

عَمَدًا بِذِكْرِ اللَّهِ لَا يَلِيقُ

”اور ذکر الٰہی کے وقت جان بوجھ کر رقص و سرود، چیخ پاکر کرنا، اور تالی بجانا مناسب نہیں۔“

وَأَنَّمَا الْمَطْلُوبُ فِي الْأَذْكَارِ

الذِّكْرُ بِالْخُشُوعِ وَالْوَقَارِ

”اذکار و اوراد میں مطلوب ہے کہ خشوع اور وقار کے ساتھ ذکر الٰہی کیا جائے۔“

فواجب تنزیہ ذکر اللہ  
علی اللیب الذاکر الاواعی  
”ور مند، داش مند ذکر الہی کرنے والے پر ضروری ہے کہ وہ ذکر الہی کو پاک و صاف رکھے۔“  
عن کل ما یفعله اهل البدع  
وبقتدى بفعل ارباب الورع  
”ہر کام سے جس کو اہل بدعت کرتے ہیں اور وہ تقوی شعرا لوگوں کے فعل کی پیروی کرے۔“  
فقد رأينا فرقة ان ذكرها  
ابتدعوا وربما قد كفروا  
”بے شک ہم نے ایسا فرقہ دیکھا ہے جو ذکر الہی کرتے ہوئے مبتدا عانہ کام کرتا ہے اور  
کبھی وہ کفر بھی کر دالتا ہے۔“

وصنعوا في الذكر صنعا منكرا  
صعباً فاجاهدهم جهاداً اكبراً  
”اس فرقہ کے لوگوں نے ذکر الہی کے نام سے بہت چیزیں غلط کام کیا، ان سے بہت  
زیادہ جہاد کرو۔“

خلوا من اسم الله حرف الهاء  
فالحدوا في اعظم الاسماء  
”یوگ اللہ تعالیٰ کے نام کے اخیر سے ہاء کو حذف کر دیتے ہیں اس طرح یہ اللہ تعالیٰ  
کے عظیم ترین ناموں کو بگاڑ دیتے ہیں۔“

لقد اتوا والله شيئاً اذا  
تخر منه الشامخات هدا  
”بخارا! انہوں نے ایسا ہلاکت خیز کام کیا ہے جس سے بلند مشکم پہاڑ چور چور ہو سکتے ہیں۔“  
قدغير و اسم الله جل وعلا  
وزعموا نيل المراتب العلا  
”یہ لوگ عزوجل کے نام میں تغیر کر کے اس زعم باطل میں ہیں کہ اوپنے درجات حاصل

کر لیں گے۔“

من کان فی نیل الکمال راجیا

وعن شریعة الرسول نائیا

”جو شخص کمال حاصل کرنے کا طلب گارہ اور شریعت نبوی کی پابندی سے دور ہو۔“

فانہ ملبس مفتون

وعقلہ مخل مجنون

”تو وہ فریب و نتنہ میں بدلنا ہے اور اس کا داماغ خراب ہے وہ پاگل ہے۔“

هذا محل لا يصح ابداً

لان سید الورنی باب الہندی

”پابندی شریعت کے بغیر حصول کمال محل ہے یہ بات کبھی صحیح نہیں ہو سکتی کیونکہ سید

الخلق (محمد ﷺ) ہدایت کے دروازہ ہیں۔“

اذرایت رجلا یطیر

او فوق ماء البحر قدیسر

”تم جب کسی آدمی کو قضاہ میں پرواز کرتے ہوئے یا سمندر کے پانی کے اوپر چلتے ہوئے دیکھو۔“

ولم یقف عند حدود الشرع

فانہ مستدرج و بدعا

”اور وہ حدود شریعت کا پابند نہیں تو جان لو کہ وہ جادوگر اور بدعتی ہے۔“

والفرق بين الافک والصواب

يعرف بالسنة والكتاب

”افترا اپردازی اور حق و ثواب کتاب و سنت کے ذریعہ معلوم کیا جاسکتا ہے۔“

والشرع ميزان الامور کلها

وشاهد لفرعها و اصلها

”اور شریعت تمام امور دین کے لئے میزان ہے اور جملہ فروع و اصول کے صحیح و غلط

ہونے کی شہادت دینے والی ہے۔“

## اقامت نماز کے الفاظ میں لفظ "سیدنا" کے اضافہ کی بدعوت

اپنے سفر بیت المقدس کے زمانہ میں میں نے دیکھا کہ ایک آدمی نماز کی اقامت کرتا ہے اور کبھی کبھی نائب امام کی حیثیت سے امامت بھی کر رہا ہے۔ یہ شخص دوران اقامت آشہہ دا ان مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ کہتے وقت "محمد رسول اللہ" سے پہلے "سیدنا" کا لفظ بڑھا دیتا تھا۔ میں نے اس سے نماز کے بعد کہا کہ تم اقامت میں یہ لفظ کیوں بڑھاتے ہو جب کہ یہ مشرور عنین ہے؟ اس شخص نے مجھے یہ جواب دیا کہ اس مسئلہ میں بیت المقدس اور یا فاق کے علماء کے درمیان نزاع پیدا ہوا تھا، مطلب یہ کہ کسی بعثتی نے اس لفظ کے اضافہ کی بدعوت ایجاد کی تو اس پر اعتراض ہوا اور باہم نزاع کھڑا ہو گیا۔

کوئی کہتا تھا کہ اذان و اقامت کے سلسلے میں جو الفاظ شریعت میں وارد ہوئے ہیں انہیں پر اکتفا کرنا چاہیے، ان پر اضافہ نہیں ہونا چاہیے، کوئی کہتا تھا کہ ذکر نبوی کے وقت لفظ "سیدنا" کا اضافہ مستحب ہے۔ پھر نزاع نے شدت اختیار کی اور آپس میں مراسلت و نام و پیام کا سلسلہ جاری ہوا اور معاملہ حد سے آگے بڑھنے لگا۔

اب ہم قطع نزاع کے لئے ان لوگوں کی پیروی میں یہ لفظ یعنی "محمد رسول اللہ" سے پہلے "سیدنا" کہا کرتے ہیں۔ جو اس کو مستحب قرار دیتے ہیں۔

میں نے کہا ارے بھائی صاحب! اذان و اقامت کے الفاظ شریعت کے منقول شدہ الفاظ ہیں۔ ان کی پابندی ہوتی ہے اور ان کے مطابق عبادت ہوتی ہے۔ یہ الفاظ حدیث کی مختلف کتابوں میں تواتر کے ساتھ سلف سے لے کر خلف تک منقول ہوتے چلے آ رہے ہیں۔

اس لفظ کے اضافہ کا مستحب ہونا نہ کسی صحابی رض سے مردی ہے نہ کسی تابعی سے۔۔۔ بلکہ فقہائے امت اور ان کے متبوعین میں سے بھی کسی نے یہ بات نہیں کی۔ ان فقہاء کی کتابیں تمہارے سامنے موجود ہیں، جن کی تقلید کا تم دعوا کر رکھتے ہو اور کہتے ہو کہ ہم ان کی مخالفت نہیں کرتے مگر ان فقہاء میں سے کسی نے اسے مستحب نہیں کہا۔۔۔۔۔ پھر یہ بدعوت کیوں ایجاد کر لی ہے؟ یہ تعظیم نبوی نہیں کہ شرعی عبارتوں میں ایسے الفاظ بڑھالئے جائیں جن کو رسول اللہ ﷺ نے مسنون نہیں قرار دیا، آپ ﷺ کے خلاف ائے راشدین نے انہیں مستحب نہیں بتلا�ا۔

ہر موقعہ کے لئے الگ الگ بات ہوتی ہے۔ اس کے عکس یہ ثابت ہے کہ ایک شخص نے بنی کریم ﷺ کو ”سیدنا وابن سیدنا“ کہہ کر مخاطب کیا تو آپ ﷺ نے اسے منع کر دیا۔  
امام نسائی نے جید سند کے ساتھ حضرت انس بن مالکؓؑ سے روایت کی:

«إِنَّ نَاسًا قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ يَا حَيْرَنَا وَابْنَ حَيْرَنَا وَسَيِّدَنَا وَابْنَ سَيِّدَنَا فَقَالَ رَبِّنَا هُنَّ النَّاسُ قَوْلُوا بِقَوْلِكُمْ وَلَا يَسْتَهِنُوكُمُ الشَّيْطَانُ أَنَّا مُحَمَّدُ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ مَا أَحِبُّ أَنْ تَرْفَعُونِي فَوْقَ مَنْزِلَتِي الَّتِي أَنْزَلَنِي اللَّهُ عَزَّوَ جَلَّ» ①

”کچھ لوگوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو خطاب کر کے کہا کہ، اے ہم میں سے سب سے اچھے آدمی! اور سب سے اچھے آدمی کے بیٹے اور اے ہمارے سید اور سید کے بیٹے! اس پر آپ ﷺ نے فرمایا لوگو! مناسب بات کہا کرو، شیطان تم کو ہرگز گمراہ نہ کرنے پائے میں محمد اللہ کا بندہ اور رسول ہوں میں نہیں چاہتا کہ تم لوگ مجھے میرے اس درجے سے اوچا درجہ دو جو اللہ تعالیٰ نے مجھے تجشہ ہے۔“

امام ابو داؤد نے جید سند کے ساتھ حضرت عبد اللہ بن شعیرؓ سے روایت کی ہے کہ انہوں نے بیان کیا :

«إِنْ طَلَقْتُ فِي وَقْدَ بَنَى عَامِرٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقُلْنَا أَنَّ سَيِّدَنَا فَقَالَ السَّيِّدُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى -» ②

”میں بن عامر کے وفد کے ساتھ خدمت نبوی میں آیا اور ہم نے رسول اللہ ﷺ کو خطاب کر کے کہا آپ ہمارے سید ہیں، آپ ﷺ نے فرمایا کہ ”سید“ تو اللہ جبار ک و تعالیٰ ہے۔“

باوجود یہ رسول اللہ ﷺ کے لئے لفظ ”سید“ بولنے سے کوئی چیز مانع نہیں کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خود اپنے نواسے حضرت حسین بن علیؓ کی بابت فرمایا:

«إِنَّ إِبْنَى هَذَا سَيِّدٍ وَسَيْصَلِحُ اللَّهُ بِهِ بَيْنَ فَتَنَّى عَظِيمَتَيْنِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ -» ③

”میرا یہ لڑکا ”سید“ ہے اس کے ذریعے اللہ تعالیٰ مسلمانوں کے دوڑھے گروہوں کے

① (مسند احمد ج ۲ / ص ۱۵۲، حدیث نمبر ۲۴۱ تا ۹۱) / مسنند انس بن مالک

② (سنن ابی داؤد ج ۵ / ص ۱۵۴) / اکتاب الادب باب کراہیۃ التمادح حدیث نمبر (۴۸۰۶)

③ (کنز العمال ج ۱۲ / ص ۶۶۴) / حدیث نمبر (۳۷۶۹۱)

درمیان عن قریب صلح کرادے گا۔“

اسی طرح حدیث میں یہ بھی وارد ہے:

﴿أَنَا سَيِّدُ وَلْدَ اَدَمَ وَلَا فَخَرَ﴾ ①

”میں تمام اولاد آدم کا ”سید“ ہوں، مگر مجھے اس پر کوئی فخر نہیں ہے۔“

لیکن ہماری گفتگو اس معاملہ میں ہے کہ بشمول اذان واقامت تمام عبادات کے الفاظ میں کی ویشی جائز نہیں ہے اور یہ دعویٰ مردود ہے کہ اس لفظ کے بڑھادینے سے تعظیم نبوی ہوتی ہے کیونکہ تعظیم نبوی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی سے ہوتی ہے مخالفت سے آپ کی تعظیم نہیں ہو سکتی۔ (اصلاح المساجد من البعد والعواائد) ②

## ور معلوم اور گیتوں کو مؤذنوں کا زور سے پڑھنا بدعت ہے

مسجدوں کے اندر حجّ و پکار اور شور و شغب منوع ہے، کیونکہ ادب کا تقاضا ہے کہ مسجدوں میں آواز پست رکھی جائے۔ اس سے بھی زیادہ قباحت کی بات یہ ہے کہ دمشق کی مشہور جامع مسجد میں جمعہ اور دو شنبہ کی راتوں میں یا ہر رات میں بلند آواز کے ساتھ گیت گائے جاتے اور اشعار و قصائد پڑھے جاتے ہیں۔ فَإِنَّا لِلّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِحُونَ۔

## مشروع اذان میں اضافہ اور اذان میں لغہ سرائی کی بدعت

حلبی فقہ کی کتاب ”شرح العمدۃ“ میں ہے:

”اذان سے پہلے مؤذن کا قرآنی آیت قُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي لَمْ يَتَعَذَّذْ وَلَدَّا پڑھنا مکروہ ہے۔ اسی طرح اگر اذان کے بعد اذان سے متصل ذکر اذان کا رپڑھنے تو بھی مکروہ ہے کیونکہ یہ ایجاد شدہ تی پڑھنے یعنی بدعت ہے اور اقامت سے پہلے اللہُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ یا اس طرح کی دوسری چیزوں کہنی بھی مکروہ ہیں۔“

کتب حنابہ میں سے الاقاعع اور شرح الاقاعع میں یہ بھی ہے:

”فُجُر سے پہلے منارہ میں اذان کے علاوہ تسبیح خوانی، لغہ سرائی، بلند آواز کے ساتھ دعا اور اس

① مسلم: ج ۴ / کتاب الفضائل، باب نسب النبی، حدیث نمبر ۱۷۸۲، کنز العمال، ج ۱۱، ص ۴۲۴، حدیث نمبر ۳۲۰۴۰، ۳۲۰۴۰ (کنز العمال، ج ۱۱ / ص ۴۲۴ / حدیث نمبر ۳۲۰۴۰)

طرح کی دوسری چیزیں مسنون نہیں ہیں۔ علمائیں سے کسی نے ان باتوں کو مستحب نہیں کہا بلکہ یہ  
نمبلہ بدعاں مکروہ ہیں۔ کیونکہ ان کا وجود نہ عہد بنوی ہے میں تھانہ عہد صحابہؓ میں اور ان کا  
تعلق صحابہؓ کے زمانے میں پائے جانے والے کسی اصل سے ہے۔ لہذا کسی کے لئے جائز  
نہیں کہ ان باتوں کے کرنے کا حکم دے یا نہ کرنے والے پرکیر کرے۔ اس طرح کے کام کرنے  
والے کھانا دیے جانے کے مستحق نہیں، کیونکہ اس سے بدعت کی مدد ہوگی۔ اگر وقف کرنے والے  
نے اپنی وقف کردہ جائیداد کی آمدی خرچ کرنے کے لئے اس طرح کے آدمی کی شرط لگائی تھی کہ  
اس قسم کے منوع و مکروہ کام کرے تو اس پر یہ آمدی خرچ کی جائے گی تو اس شرط پر عمل کرنا  
ضروری نہیں ہے کیونکہ یہ شرط خلاف سنت ہے۔

امام ابن الجوزی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب ”تلسمیں ابلیس“ میں کہا:

”میں نے بعض ایسا آدمی دیکھا جو بہت رات کو منارہ پر کھڑے ہو کر وعظ و نصیحت کرتا اور بلند  
آواز سے کوئی سورہ پڑھتا ہے۔ وہ اپنے اس طرز عمل سے لوگوں کو سونے سے روک دیتا ہے اور تہجد گزار  
لوگوں کی قرآن خوانی میں خلل اندازی کرتا ہے۔ اس طرح کے سارے کام برے اور خراب ہیں۔“

امام ابن الحاج نے کتاب المدخل میں کہا:

”رات میں مؤذنوں نے تسبیح خوانی کی جو بدعت ایجاد کر کی ہے اس سے انہیں روکا جائے۔  
اگرچہ خفیہ و علمائیہ ذکر الہی اچھی چیز ہے مگر جن موقع پر شارع علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ذکر و  
اذکار نہیں کیا اور جن اوقات میں کوئی ذکر معین مقرر نہیں کیا ان مواقع اوقات میں اذکار معینہ  
نہیں ہوتا جائیے۔ موصوف ابن الحاج نے مزید فرمایا کہ اذان تو صرف لوگوں کو اوقات نماز  
بتلانے کے لئے شروع کی گئی ہے۔“

اس کے علاوہ مذکور بالا چیزیں مشروعیت اذان کی ضد ہیں۔

(اصلاح المساجد من البدع والزائد)

**ماہ صفر کے آخری بدھ کی رات کو آیات سلام لکھنے کی بدعت**  
بہت سے عوام ماہ صفر کے آخری بدھ کو مغرب وعشاء کے درمیان بعض مسجدوں میں جمع  
ہوتے ہیں اور ایک ایسے کاتب کے پاس حلقة لگا کر بیٹھ جاتے ہیں جو انہیں انبیاء کرام علیہم

الصلوة والسلام کے اوپر سلام والی سات آیتوں کو لکھ دیا کرتا ہے۔ مثلاً یہ آیت  
سَلَامٌ عَلَى نُوحٍ فِي الْعَلَمِينَ وَغَيْرَهُ

پھر یہ لوگ کاغذ پانی پینے کے برتوں میں رکھ دیا کرتے ہیں اور ان برتوں کا پانی پیتے ہیں  
اور یہ اتقادر کہتے ہیں کہ اس وقت ان آیات کو لکھنے میں کوئی خوشگوار تسمیہ کاراز پوشیدہ ہے۔ پھر یہ  
لوگ یہ کاغذ بطور ہدیہ و تخفیہ کے راستے گھروں جاتے ہیں۔

پتنہیں ان لوگوں میں یہ عادت کہاں سے آئی ہے جس کا کوئی وجود اسلاف میں نہیں تھا۔  
یہ بات صرف تعویذ و گندہ کرنے والے بیرون فقیروں کے بیہاں پانی جاتی ہے۔

یہ ایک واضح بات ہے کہ یہ عقیدہ و اعتبار مذکورہ رات کو منحوس سمجھنے اور اسے قال کی رات  
مانے پر لوگوں کو آمادہ کرے گا۔ حالانکہ مسلمان قال جیسی چیزوں سے بیزار و بری رہا کرتے ہیں۔  
جیسا کہ علامہ ابن حجرؓ نے کہا کہ دمشق کے عوام بھی اسی طرح بدھ کے روز مریض کی عیادت کو منحوس  
اور قال بد کی بات سمجھتے ہیں۔ چنانچہ وہاں بدھ کے دن عوام و خواص اور رشتہ داروں کے لئے  
عیادت مریض ممکن نہیں۔ بظاہر ان لوگوں کی دلیل یہ حدیث ہے:

«يَوْمُ الْأَزِيْعَاءِ يَوْمُ نَحْشِيْنَ مُسْتَبِرٌ» ①

”بدھ کا دن باقی و برقرار رہنے والا منحوس دن ہے۔“

امام صاعدی و ابن الجوزی نے کہا کہ مذکورہ بالا حدیث موضوع ہے۔ امام حنفی نے کہا کہ  
”بدھ کے دن کی فضیلت و قدح میں متعدد احادیث مروی ہیں مگر سب کی سب و اہمیات (ضعیف  
وساقط الاعتبار) ہیں۔“

لوگوں میں رائج شدہ خرافات میں سے ایک بات یہ بھی ہے کہ کچھ لوگ کہتے ہیں کہ جس  
نے بدھ کے روز کسی مریض کی عیادت کی تو جعرات کو وہ اس مریض کی زیارت کرے گا۔ ان کا  
مطلوب یہ ہے کہ بدھ کے دن اگر مریض کی عیادت کی جائے گی تو وہ مریض اس کے بعد دوسرے  
دن جعرات کو مر جائے گا جس کی زیارت جعرات کو قبرستان میں ہوگی۔

① (الفوائد ص ۴۲۸، باب فضائل الامكانة والأزمنة: المقاصد الحسنة ص ۴۷۹ / حدیث  
نمبر (۱۲۵۴) أسنی المطالب، ص ۲۶۷)

۴۰) اللہم إنا نسألكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِيْنَ۔

”اے اللہ! ہم تیری پناہ چاہتے ہیں کہ ہم جاہلوں میں سے بن جائیں۔“

فال سے متعلق احادیث کا ذکر ہو چکا ہے ان کی طرف مراجعت کی جائے۔

امام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کے فتاویٰ میں ایام ولیلی کے بارے میں ایک مسئلہ مذکور ہے کہ مثال کے طور پر اگر یہ کہا جائے کہ بدھ، جعرات یا سینخپر کے دن سفر کرنا مکروہ ہے یا ان ایام میں کپڑوں کی کانٹ چھانٹ یا، کپڑوں کی سلامی سوت کی کتابی یا اس قسم کے کاموں کا کرنا مکروہ ہے۔ یا فلاں تاریخوں کی راتوں میں وطی و جماع مکروہ ہے، کیونکہ ایسا کرنے سے پیدا ہونے والے بچوں کے لیے خوف و خطر لگا رہتا ہے۔ مذکورہ بالا حدیث صورت مسئلہ کا جواب امام ابن تیمیہ نے یہ دیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی حمد و شاء کے بعد..... سوال میں مذکورہ عقیدہ و خیال باطل و بے اصل ہے۔ بلکہ آدمی جب استخارہ کر کے کوئی مباح کام کرے تو جس وقت بھی کرنا آسان ہو قطعی طور پر وہ کام کر سکتا ہے کسی دن بھی کپڑے کی کانٹ چھانٹ یا سلامی اور سوت کی کتابی یا کوئی بھی کام مکروہ نہیں ہے۔ اور کسی بھی تاریخ میں چاہے دن ہو یا رات وطی و جماع مکروہ نہیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بدفالي سے منع فرمایا ہے صحیح حدیث میں ثابت ہے کہ:

”عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ الْحَكْمَ الْسُّلْمَى قَالَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ مِنَّا قَوْمًا مَا يَأْتُونَ  
الْمُكَهَّانَ قَالَ فَلَاتَأْتُوْهُمْ قَالَ مِنْ أَنَا قَوْمٌ يَتَطَبَّرُونَ قَالَ وَذَاكَ شَيْءٌ يَعْلَمُهُ أَحَدُكُمْ  
مِنْ نَفْسِهِ فَلَا يَصْدِنُكُمْ۔“ ①

”حضرت معاویہ بن حکم سلمی رض سے مروی ہے کہ میں نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ! ہم میں سے کچھ لوگ کا ہنوں کے پاس آتے ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تم لوگ کا ہنوں کے پاس مت جاؤ۔ معاویہ نے کہا کہ ہم میں سے کچھ لوگ فال لیا کرتے ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ یا ایک ایسی چیز ہے جس کو بعض لوگ اپنے جی میں محسوس کرتے ہیں مگر اس کی وجہ سے کوئی کام کرنے سے نہیں ہرگز باز نہیں رہنا چاہیے۔“

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان و ارشاد یہ ہے کہ جس کام کا آدمی نے عزم کر رکھا ہے اس کام کو بدفالي کے سبب کرنے سے باز نہیں آنا چاہیے تو رات اور دن میں کسی کو نہیں سمجھنا کیا معنی رکھتا ہے؟ لیکن جعرات و سینخپر اور دشنبہ کو سفر کرنا مستحب ہے۔ مگر تمام ایام میں سے کسی دن سفر یا کسی

① (صحیح بخاری و مسلم)

کام سے روکا نہیں گیا ہے۔ البتہ جمعہ کے بارے میں اختلاف ہے کہ اگر سفر کے سبب نماز جمعہ غافت ہونے کا خطرہ ہو تو اس دن جمعہ سے پہلے سفر کرنے سے کچھ لوگ منع کرتے ہیں اور کچھ علمائے کرام جائز بتلاتے ہیں لیکن کار و بار اور جماع و طلبی تو بھی اور کسی دن بھی مکروہ و منوع نہیں۔ واللہ اعلم۔

مجھ کو اپنے بعض استاذ الایساتہ کے متعلق یہ خبر پہنچی ہے کہ وہ بدھ کے روز اپنے گھر والوں کو اپنے گھر کا دروازہ کھولنے کا حکم دیتے تھے تاکہ لوگ ان کی عیادت کرنے آئیں اور راستے سے گزرنے والوں کو عیادت کے لئے بلانے کو کہتے تھے۔ موصوف کا مقصد یہ تھا کہ یہ مروجہ بدعت ختم ہو جائے۔ (اصلاح المساجد من البدع والعاد)۔

## مسجد میں بلند آواز سے ذکر و اذکار وغیرہ کرنے کی بدعت

امام ابن الحاج نے کہا:

”خطبہ وغیرہ کی حالت میں جو لوگ مسجد میں آواز بلند کریں انہیں اس سے منع کرنا چاہیے کیونکہ مسجد میں آواز بلند کرنا بدعت ہے۔“ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”جَبَّيْوَا مَسَاجِدَكُمْ صِبَّيْانَكُمْ وَمَحَانِيَنَكُمْ وَخُصُومَاتَكُمْ وَبَيْعَكُمْ وَشَرَاءَكُمْ وَسَلَ سُيُوفَكُمْ وَرَفَعَ أَصْوَاتَكُمْ وَإِقَامَةَ حُلُودَكُمْ وَجَمِرُوهَا إِلَيْمَ جُمِعَكُمْ۔“ ①

”اپنی مسجدوں کو بچوں، پاگلوں، مقدمات، جھگڑوں، بیج و شرار کرنے اور حدیث قائم کرنے سے بچاؤ اور جمعہ کے دن ان مسجدوں میں خوشبوکی و ہونی دیا کرو۔“

امام ابن الحاج نے یہ بھی کہا:

مسجد میں نماز سے پہلے اور نماز کے بعد یا دوسرے اوقات میں اجتماعی طور پر ذکر و اذکار کرنے والوں کو منع کرنا چاہیے کیونکہ یہ بات ان چیزوں میں سے ہے جن کے سبب خلل ہوتا ہے اور حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”لَا ضَرَرَ وَلَا ضِرَارَ۔“ ② ”ضرر رسانی اور ضرر اٹھانا شریعت میں نہیں ہے۔“

① (مجمع الزوائد) ج ۲ ص ۲۵ کتاب الصلاة باب في كراامة المساجد. المعجم الكبير ج ۸ / ص ۱۵۶ / حديث نمبر ۱۷۶۰۱

② (سنن ابن ماجہ) ج ۲، ص ۷۸۴، کتاب الاحکام باب من بنی فی حقه ما یضر بجاره۔ مسند احمد ج ۱ / ص ۳۱۲، مسند عبد الله بن عباس۔ مجمع الزوائد ج ۴ / ص ۱۱۰ کتاب البيوع باب لا ضرر ولا ضرار۔

لہذا جو بھی چیز خلل انداز ہواں سے روکنا چاہیے کیونکہ یہ بھی ضرر رسانی میں داخل ہے۔

علامہ ابن حجر عسقلانی نے اپنے فتاویٰ میں کہا کہ علامہ زرشی نے بیان کیا:

”تبیہ کے علاوہ تمام اذکار میں سنت یہ ہے کہ انہیں آہستہ آہستہ پڑھا جائے اور کہا جائے۔ علامہ اذری نے کہا کہ جن احادیث میں بلند آواز سے ذکر کا تذکرہ ہے انہیں امام شافعی نے اس معنی پر محول کیا ہے کہ تعلیم و تعلم اور درس و تدریس کی غرض سے سیخنے کھانے کے لئے مسجد میں زور سے اذکار و اوراد پڑھے پڑھائے جاسکتے ہیں۔“

عبادت نامی کتاب میں مذکور ہے کہ ذکر اور دعا آہستہ آہستہ پڑھنا مسنون ہے۔ سلام پھیرنے کے بعد امام ذکر اور دعا مونوں کو تعلیم دینے کی غرض سے زور زور سے پڑھے۔ لیکن جب لوگ ذکر و دعا سیکھ جائیں تو سب لوگ آہستہ آہستہ پڑھیں۔

جامع کبیر میں امام ابن المبارک سے عبید اللہ بن ابی جعفر کی سند کے ساتھ مسلم امر وی ہے کہ رسول اللہ ﷺ سے پوچھا گیا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف دعوت دینے والے کی دعوت کا قبول کرنے والا اور مسجدوں کو اچھی طرح آباد رکھنے والا کون ہے؟ آپ ﷺ نے جواب دیا جو شخص مسجد میں بلند آواز سے نہ بولے اور بے حیائی کی بات نہ کرے۔

امام ترمذی نے حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت کی ہے:

”قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ رَأَيْتُمُوهُ يُنْشِدُ شِعْرًا فِي الْمَسْجِدِ فَقُولُوا فَعَلَّ أَفَضَّ اللَّهُ فَاكَ ثَلَاثًا مَرَاتٍ، مَنْ رَأَيْتُمُوهُ يُنْشِدُ ضَالَّةً فِي الْمَسْجِدِ فَقُولُوا لَا وَجَدْتَهَا ثَلَاثًا مَرَاتٍ، وَمَنْ رَأَيْتُمُوهُ يَبْيَعُ أَوْ يَتَسَاعُ فَقُولُوا لَا أَرَيْتَ اللَّهَ تَحْارَثَكَ۔“ ①

”رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جیسے تم مسجد میں شعر و شاعری کرتے دیکھوں سے تین مرتبہ کہو کہ اللہ تعالیٰ تمہارا منہ بچاڑا ڈالے۔ اور جس کو تم مسجدوں میں گم شدہ چیز تلاش کرتے دیکھوں سے تین بار کہو کہ خدا کرے تم یہ چیز نہ پاس کو اور جس کو تم مسجد میں خریدو فروخت کرتے دیکھوں سے کہو کہ اللہ تعالیٰ تمہاری تجارت میں نفع نہ دے۔“

① (سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة ج ۵ / ص ۱۵۲، حدیث نمبر (۲۱۲۱) المعجم

الکبیر حدیث نمبر (۱۴۰۴) مجمع الزوائد ج ۲ / ص ۲۵ باب فین بنشد ضالة في المسجد.

محکم دلائل سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

مسجدوں میں لمحن کے ساتھ قصیدے اور مخصوص قافیوں والے غیر موزوں اشعار تکلیف دہ تینج و پنکار اور خوفناک شور و غل کے ساتھ گانے اور پڑھنے والے لوگ آخر کس برتاؤ اور سلوک کے مستحق ہیں۔ جب کہ مذکورہ بالاقسم کے لوگوں پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بددعا کر رکھی ہے کہ اگر ان کے اوپر بددعا کرنے کا حکم واجب نہیں تو مستحب ضرور ہے۔ جب اہم ضرورت کے تحت آواز بلند کرنے والوں پر بددعا کا حکم ہے یعنی گشیدہ چیزوں کی تلاش ایک اہم ضرورت ہوتی ہے تو جو لوگ بلا ضرورت مسجدوں میں آوازیں بلند کرتے ہیں بلکہ نمازیوں کو جن کی آواز سے خلل و ضرر ہوتا ہے، ان کا کیا حال ہو گا؟

امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ نے روایت کی :

«عن السائب بن يزيد قال كنت نائما في المسجد فحصيني رجل فإذا عمر بن الخطاب ، فقال اذهب فاتيني بهذين فحيثه بهما فقال من انتما ؟ قالا من اهل الطائف ؟ قال لو كتما من اهل البدر لا وجعكم ما ترفعان أصواتكم في مسجد رسول الله صلی الله عليه وسلم .» ①

”سائب بن یزید نے کہا کہ میں مسجد میں سویا ہوا تھا کہ مجھے ایک آونی نے کنکری ادا۔ میں نے اٹھ کر دیکھا تو وہ حضرت عمر رض نے خطاب تھے۔ انہوں نے مجھ سے کہا کہ مسجد میں بیٹھے ہوئے ان دونوں آدمیوں کو میرے پاس لا۔ میں دونوں کو لا لیا تو حضرت عمر رض نے ان سے کہا کہ تم کہاں کے رہنے والے ہو؟ دونوں نے کہا کہ ہم طائف کے رہنے والے ہیں۔ حضرت عمر رض نے فرمایا کہ اگر تم بدینہ کے ہوتے تو میں تم کو تکلیف دہ سزادیتا۔ تم لوگ مسجد نبوی میں زور زور سے باتمیں کرتے ہو۔“

صاحب عقل کو سوچنا چاہیے کہ مسجد میں بلند آواز سے بولنے والوں کو دردناک زد و کوب کے ذریعہ حضرت عمر رض نے تادیب و سزادی چاہی۔ پھر دونوں کو سزا سے باز رکھنے سے موصوف عمر رض کے عدل و الناصف کو بھی دیکھو کہ شرعی حکم سے دونوں کی تاواقفیت و جہالت کو موصوف نے ان کا عذر قرار دیا۔ کیونکہ یہ دونوں علم اور فقہ والے شہروں کے باشندے نہیں تھے۔ اس لئے آداب مسجد سے ناواقف تھے۔ امام مالک و یہیں نے سالم بن عبد اللہ بن عمر بن خطاب

① (اصلاح المساجد من البدع والعوائد ص ۱۱۱ رفع الصوت في المسجد بذكر او غيره)۔

سے یہ روایت کی کہ حضرت عمر بن خطاب نے مسجد کے ایک کنارے ایک کشادہ ہی کھلی جگہ بنادی تھی۔ اس جگہ کا نام موصوف حضرت عمر رض نے ”الْبَطِيحَاءَ“ رکھ دیا تھا۔۔۔ اور موصوف فرمایا کرتے تھے کہ جو آدمی زور سے بات کرنا چاہے یا شعر و شاعری کا ارادہ رکھے وہ مسجد سے نکل کر اسی ”الْبَطِيحَاءَ“ میں جائے اور اپنا کام کرے۔ (اصلاح المساجد من البدع والعواائد)

## سال کی پہلی اور آخری رات میں مخصوص دعا کی بدعت

عوام الناس سال کی پہلی اور آخری رات میں بعض مسجدوں کے اماموں سے مخصوص دعا میں پڑھنے کا تقاضا کرتے ہیں، حالانکہ ایجاد شدہ اختراعی دعا ہے جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم، صحابہ اور تابعین سے معقول نہیں۔

کتب مسانید میں سے کسی کتاب میں اس طرح کی کوئی دعا مردی نہیں بلکہ موضوع احادیث پر مشتمل کسی کتاب میں بھی یہ دعا منقول نہیں ہے۔ یہ دعا بعض خود ساختہ پیروں فقیروں کی ایجادات سے ہے۔

زیادہ انوکھی اور عجیب و غریب بات یہ ہے کہ بعض خطبوں نے یہ دعا اپنے نوٹ کے ہوئے خطبوں کے دفتر میں لکھ چھوڑی ہے۔ اس بلند درجے کے بعض طفیلی خطیب اگر یہ دفتر پا جاتے ہیں تو اس دعا کو پڑھنے کی ترغیب دینے کے سلسلے میں دفتر مذکور میں تحریر شدہ عبارت کی پیروی کرنے لگتے ہیں۔ گویا کہ یہ دعا صحیح بخاری و صحیح مسلم دونوں میں موجود ہے یا ان میں سے کسی ایک میں مذکور ہے۔

اس دعا کے سلسلے میں اس کے ایجاد کرنے والے نے اللہ و رسول پر جو افترا پردازیاں کی ہیں ان میں سے عظیم ترین افترا پردازی کی بات یہ ہے کہ اس نے کہا کہ جو شخص یہ دعا پڑھے گا اس کے بارے میں شیطان کہتا ہے کہ ہم نے تو اسے بہکانے میں سال بھر محنت و مشقت کی مگر اس نے دم بھر میں یہ دعا پڑھ کر ہماری ساری محنت ضائع و باطل کر دی۔۔۔ اللہ اس دعا کے ایجاد کرنے والے کو وہ سزادے جس کا وہ مستحق ہے۔

افسوں! ان خطبات میں یہ کتنی خطرناک بات لکھی ہوئی ہے؟ معصیت پر جری بنا نے کا یہ کتنا بڑا ہتھیار ہے اور اس دھوکے بازی کا پہل کتنا کڑا ہے؟

یہ کتنی عجیب بات ہے کہ سیخنے والے لوگ اس کو قبول کر لیتے اور مان لیتے ہیں۔ کیونکہ وہ سمجھتے ہیں کہ دعا ہے اور دعا اچھی چیز ہے۔ لیکن یہ لوگ امام ابو شامہ کی نقل کردہ امام عزیز بن عبد السلام کے اس فرمان سے غافل ہیں کہ ”خیر قرار دی ہوئی کسی چیز پر اسی وقت عمل ہونا چاہیے جس کو رسول اللہ ﷺ نے خیر قرار دیا ہوا اور جس کے بارے میں معلوم ہو جائے کہ یہ مکروہ بات ہے تو وہ مشروعیت کی حد سے خارج ہے۔ (اصلاح المساجد من البدع والعواائد)

### فضلائے ہند کے بعض سوالات کے جوابات

سوال نمبر ۱: ہر فرض نماز کے بعد امام دعا کرتا ہے اور مقتدی لوگ آمین کہتے ہیں امام بلند آواز سے کہتا ہے ”الفاتحہ“ اس پر سارے حاضرین تمیں مرتبہ سورہ فاتحہ، تمیں با رسورہ اخلاص اور تمیں مرتبہ درود پڑھتے ہیں۔ اس کے بعد سب لوگ سنت پڑھنے کے لئے کھڑے ہوتے ہیں۔ اس طرزِ عمل کے بارے میں علمائے دین کیا فرماتے ہیں؟

**جواب:** بسم اللہ الرحمٰن الرحيم۔۔۔ اللہ تعالیٰ سے میں صحیح جواب دینے کی مدد مانگتا ہوں۔ دعاشریعت میں مطلوب اور مسنون چیز ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

|                                                                 |                                         |
|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادٌ عَنِّيْ فَإِنِّيْ                      | قَرِيبٌ أُجِيبُ دُغْوَةَ الدَّاعِ إِذَا |
| مِنْ بُوچِيسْ تَوْآپْ                                           | دُعَانَ فَلِيَسْتَجِيْعَ الْمُؤْمِنُوا  |
| قَرِيبٌ هُوَ، دُعَا كَرَنَے وَالَّى كَ دُعَا قُولُ كَرَتَا هُوَ | بِيْ لَعْلَهُمْ يَرْشُدُونَ ۵           |
| جَبَ كَ وَهُ مجَھَ سَ دُعَا كَرَتَا ہے، لَهْذَا لوگ مِيرَاحِمُ  | [البقرة، آیہ: ۱۸۶]                      |
| ما نَیْسَ اور مجھ پر ایمان لاَمِیں تاکہ ہدایت پاَمیں۔           |                                         |

اور اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

|                                                                                |                                                      |                         |
|--------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-------------------------|
| أَذْعُونُنِيْ أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ                                | يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِنِيْ سَيْدَ الْخُلُونَ | جَهَنَّمْ دَاهِرِيْنَ . |
| شَكْ جو لوگ میری عبادت سے سرتاہی و اسکھار کرتے ہیں وہ سب کے سب جہنم میں عنقریب | [المومن، آیہ: ۲۰]                                    | داخل ہوں گے۔            |

فَاعْبُدُ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ ۝ أَلَا إِلَهٌ  
وَلَا شَرِيكَ لَهُ ۝ إِنَّ رَبَّكَ الَّذِي كَانَ  
دِينُكُوكَ خالِصًا ۝ بِنَارٍ ۝ آمَنَ بِهِ رَجُوكَ اللَّهُ تَعَالَى  
الَّذِينَ الْخَالِصُونَ ۝

[آل عمران، آية: ۲۰۳] دین خالص ہے۔

دعا کے منسون اور مطلوب شرع ہونے کے سلسلے میں بہت ساری احادیث موجود ہیں ان میں سے بعض ملاحظہ ہوں:

«عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ اللَّهَ عَزَّوَ  
جَلَ يَقُولُ آتَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِيْ بِيْ وَآتَاهُ عَنْهُ إِذَا دَعَانِيْ ۝ ۱﴾

”حضرت ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اللہ عز و جل فرماتا ہے کہ میں اپنے ساتھ ہندے کے خیال و گمان کے پاس رہتا ہوں جب وہ مجھ سے دعا کرتا ہے تو میں اس کے ساتھ رہتا ہوں۔“

«عَنْ النَّعْمَانَ بْنِ بَشِيرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ :  
الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ ثُمَّ قَرَأَ وَقَالَ رَبُّكُمْ ادْعُونِي اسْتَحْبِ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ  
يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيِّدِ حَلْوَنِ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ۝ ۲﴾

”حضرت نعمن بن بشیرؓ سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا کہ دعا ”عبادت“ ہے پھر آپ ﷺ نے یہ آیت تلاوت فرمائی کہ تمہارے رب کا ارشاد ہے کہ مجھ سے دعا مانگو تو میں قول کروں گا۔ بے شک جو لوگ میری عبادت سے اعراض کرتے ہیں وہ عنقریب جہنم میں داخل ہوں گے۔“

۱) بخاری کتاب التوحید باب قول الله تعالى (ويحدركم الله نفسه) حدیث نمبر (۷۴۰۰) ص ۱۵۵۱، مسلم ج ۴ / ص ۶۷، کتاب الذکر والدعاء والتوبۃ باب فضل الذکر والدعاء والتقرب الى الله تعالى، ترمذی ج ۴، کتاب الزهر باب ما جاء في حسن الظن بالله حدیث نمبر (۲۲۸۸)، نسائي، ابن ماجہ)

۲) (سنن ابی داؤد ج ۲ / ۱۶۱ کتاب الصلاة باب الدعاء حدیث نمبر (۱۴۷۹)، جامع الترمذی ج ۵ / ص ۴۵۶ کتاب الدعاء باب ما جاء في فضل الدعاء، سنن ابن ماجہ ج ۲ / ۱۲۵۸ کتاب الدعاء باب فضل الدعاء، ابن حبان، حاکم قال الحاکم صاحب الاسناد)

«عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُسْتَحِيَّبَ اللَّهُ لَهُ عِنْدَ الشَّدَادِ فَلَيُكْثِرْ مِنَ الدُّعَاءِ فِي الرَّحَاءِ - ①»  
حضرت ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس کو یہ بات اچھی لگتی ہو کہ پریشانیوں میں اس کی دعا قبول ہوتا ہے آسانی کے زمانہ میں بکثرت دعا کرتے رہنا چاہیے۔

«عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيْسَ شَيْءًا أَكْرَمَ عَلَى اللَّهِ مِنَ الدُّعَاءِ فِي الرَّحَاءِ - ②»

حضرت ابو ہریرہ رض سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک آسانی کے زمانہ میں دعا سے زیادہ کوئی چیز کرم و باعزت نہیں۔

«عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى يَا ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ مَا دَعَوْتِنِي وَرَجُوتِنِي غَفَرْتَ لِكَ عَلَى مَا كَانَ فِيْكَ وَلَا ابْلَى - ③»

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو کہتے سنا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اے آدم کے لڑکے، جب تک تم دعا کرتے رہو گے اور مجھ سے امید قائم رکھو گے، تب تک میں تم کو معاف کرنے میں کوئی پروا نہیں کروں گا۔

① جامع الترمذی ج ۵ کتاب الدعاء باب ما جاء أن دعوة المسلم مستجابة. حدیث نمبر (۳۸۲)، حاکم، قال الحاکم صحيح الاسناد

② (ترمذی ج ۵ / ص ۴۵۰) کتاب الدعوات باب ما جاء في فضل الدعاء. حدیث نمبر (۳۲۷۰)، ابن ماجہ ج ۱ / ۱۲۵۸، ابن حبان ج ۱ / ۱۵۲، کتاب الرقاۃ حدیث نمبر (۳۸۲۹)، ابن حبان ج ۱ / ۱۵۲، حاکم کتاب الدعاء ج ۱ / ۴۹۰، قال الحاکم صحيح الاسناد

③ (جامع الترمذی ج ۵ / ص ۴۸) کتاب الدعوات باب في فضل التوبه والاستغفار... حدیث نمبر (۲۵۴۰) و قال حدیث حسن غریب: سنن الدارمی ج ۲ / ص ۲۲۲. باب اذا تقرب العبد الى الله. مسند احمد ج ۵ / ۱۷۲ (مسند ابی ذر)

«عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ما على الارض مسلم يدعوا الله بدعاة الااته الله تعالى ايها او صرف عنه من السوء مثلها مالم يدع بعثائهم او قطبيعة رحم فقال رجل من القوم اذا نكث قال (الله اكشن)» ①

”حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ روئے زمین کا جو مسلمان کوئی دعا کرتا ہے تو اللہ پاک اس کا سوال پورا کرتا ہے۔ پھر اس سے کوئی برائی دفع کر دیتا ہے جو اس دعا اور سوال جسی ہو بشرطیکہ کسی گناہ یا قطع رحم کے لئے دعا نہ کی گئی ہو۔ یہ فرمان نبوی سن کر لوگوں میں سے ایک آدمی نے کہا تھا ہم بہت دعا کریں گے۔ آپ نے فرمایا کہ ”اللہ تعالیٰ بہت زیادہ دعاوں کو قبول کرنے والا ہے۔“

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ دعا عبادات کا مغفرہ ہے۔ اللہ واحد کی عبادت کرنے کے معنی میں بھی دعا کا لفظ بولا جاتا ہے اور دنیاوی حاجات میں سے کوئی حاجت اللہ تعالیٰ سے مانگی جائے یا جہنم سے نجات کا سوال کیا جائے تو اس سوال اور مانگنے کو بھی دعا کہتے ہیں اور اس قسم کا کوئی سوال اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی دوسرے سے جائز نہیں۔ اگرچہ جس سے سوال کیا جائے وہ نبی اور رسول ہی کیوں نہ ہو۔ لیکن زندہ آدمی سے اسی چیز کا سوال جائز ہے، جس کی وہ قدرت رکھتا ہے۔ مثلاً دنیاوی ضرورتوں میں سے کسی کام میں آدمی سے مدد دینے کا سوال کیا جائے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ اور قبطی کے قصے میں بیان کیا:

فَاسْتَغْاثَةُ الَّذِي مِنْ شِيَعِيهِ عَلَى حضرت موسیٰ التَّقِيَّةُ سے ان کے گروہ کے آدمی نے  
الَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ فَوَكَرَهُ مُوسَى اس شخص کے خلاف فریاد کی جوان کے دشمن کے گروہ  
فَقُضِيَ عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ میں سے تھا تو حضرت موسیٰ التَّقِيَّةُ نے اسے گھونسamarہ  
الشیطانِ .

[القصص ، آیہ: ١٥] کہا کہ مجھ سے یہ شیطانی کام سرزد ہو گیا ہے۔  
اس آیت میں مذکور ہے کہ اسرائیلی آدمی نے حضرت موسیٰ التَّقِيَّةُ سے ایسے معاملہ میں

① (ترمذی ج ۵ / ص ۶۶ / کتاب الدعوات باب فى انتظار الفرج حدیث  
نمبر (۲۵۷۳) ، حاکم ، قال الحاکم صحیح الاسناد )

فریاد کی تھی اور مرد مانگی تھی جس کی حضرت مولیٰ اللہ علیہ السلام قدرت رکھتے تھے، یعنی کہ قبطی کے خلاف بھگڑے میں مدد۔ یہ کسی میت سے فریاد اور سوال نہیں ہے کہ بدعتی لوگ اس کو تخلوق سے سوال اور فریاد کے جواز پر دلیل بنالیں۔

سوال میں جو یہ کہا گیا ہے کہ فرض نمازوں سے فارغ ہونے کے بعد امام دعا کرتا ہے اور مقتدی لوگ آمین کہتے ہیں اور تین بار سورہ فاتحہ، تین بار سورہ اخلاص اور تین بار نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود پڑھا جاتا ہے تو یہ بات نہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے نہ صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین سے، نہ ائمہ معتبرین میں سے کسی سے ثابت ہے کہ انہوں نے نماز کے بعد دعا کی اور مقتدی لوگوں نے آمین کہی۔ لیکن اگر کوئی انفرادی طور پر نماز کے بعد دعا کرے تو اچھا ہے۔ کیونکہ حدیث شریف میں وارد ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا گیا کہ مقبولیت سے قریب تر کون سی دعا ہوتی ہے؟ آپ نے فرمایا رات میں کی جانے والی دعا اور فرض نمازوں کے بعد کی دعا۔

بعض علماء اس حدیث کا مطلب یہ بتالیا کہ نماز کے بعد دعا کا معنی یہ ہے کہ نمازی آخری تعدد میں سلام پھیرنے سے پہلے دعا کرے اس لئے کہ اس وقت نمازی اللہ تعالیٰ کے سامنے ہوتا ہے اور اس سے سرگوشی کرتا ہے اور اس موقع کی دعا اسی لائق ہوتی ہے کہ اللہ قبول کرے۔ ورنہ سلام پھیر کر مرڑ جانے کے بعد والی دعا پر حدیث مذکور منطبق نہیں ہوتی۔ لیکن بعض علماء کہا کہ یہ حدیث سلام کے بعد والی دعا پر بھی منطبق ہوتی ہے جیسا کہ سلام سے پہلے تشهد کے آخر میں کی جانے والی دعا پر منطبق ہوتی ہے۔

آخری قول اچھا ہے یعنی کہ سلام کے بعد اور پہلے کی جانے والی دعائیں مقبولیت کے زیادہ قریب ہوتی ہیں۔

خلاصہ یہ کہ سائل نے سوال مذکور میں دعا کی جو کیفیت بیان کی ہے کہ امام مقتدی ایک ساتھ مل کر دعا کرتے ہیں وہ ثابت نہیں ہے۔ لیکن کسی دن اگر کسی وجہ و سبب کی بنا پر ایسا کرے مثلاً مقتدیوں کی تعلیم کی غرض سے یاد شمنان اسلام کے خلاف بد دعا کی غرض سے تو اس میں کوئی حرج و خرابی نہیں۔ مگر اس کو ہمیشہ کے لئے عادت نہ بنایا جائے اگر دشمنان اسلام کے خلاف دعا کی جائے تو اسے نماز میں کرنا زیادہ بہتر ہے۔

البته امام شافعی نے فرمایا کہ میں نے یہ بات اختیار کر رکھی ہے کہ امام اتنے دنوں تک دعا ذکر زور زور سے پڑھے کہ مقتدی لوگ سیکھ جائیں جب مقتدی لوگ سیکھ جائیں تو آہستہ سے دعا پڑھے۔

امام شافعی رض نے یہ نہیں کہا کہ میری اختیار کردہ بات اللہ رسول کا فرمان و ارشاد ہے۔ بلکہ انہوں نے صرف یہ کہا ہے کہ یہ میری اپنی اختیار کردہ ہے۔ لہذا اگر ہم شافعی کی بات پر عمل کریں تو چند دن یا ایک آدھ ہفتہ امام کو بلند آواز سے دعا ذکر کرنے کی اجازت ہے تا کہ مقتدی لوگ سیکھ جائیں۔ مگر یہ طریقہ عام طور پر راجح و جاری ہے۔ میں دیکھتا ہوں کہ بہت سے شوافعی کا معمول یہ ہے کہ نماز کے بعد امام بلند آواز سے دعا کرتا اور مقتدی لوگ آمین کہتے ہیں اس طرز عمل کو سالہا سال گزر چکے ہیں اور کئی کمی پشتیں بیت گئیں ہیں لیکن ان کی جگہ پرانے والی ان کی اولاد میں سے اکثر لوگ دعا کا معنی و مطلب تک نہیں سمجھ سکے۔ کلمات دعا کا یہ کہنا تو دور کی بات ہے۔ صحیح طریقہ کاری ہے کہ کسی کسی دن امام مقتدیوں کے سامنے درس و تدریس کے طور پر دعاؤں کی تعلیم دے اور نماز، طہارت کے احکام سکھائے اور نماز کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے جو دعا میں منقول ہیں انہیں بتائے، اس طریقہ کارے سامنیں کو پورا فائدہ ہوگا۔ امام سامعین کی سمجھ بوجھ کے مطابق خطاب کرے اور ان کے سامنے ذکر دعا اور ان سے قریب ہونے والے فوائد و منافع کو واضح طور پر بیان کرے۔

ان ساری باتوں کے بعد مکر عرض کرتا ہوں کہ ہمارے لئے جائز نہیں کہ لوگوں یا کسی شخص و پیر اور امام کی عادتوں کی پیروی کریں۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

**أَذْكُرْ رَبِّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا** اپنے رب کو اپنے جی میں گزگرا کر اور **خِيفَةً وَ دُونَ الْجَهَرِ مِنَ الْقَوْلِ**۔

[الاعراف، آیہ: ۲۰۵] مت پکارو۔

اور دعا کی بابت ارشاد الہی ہے:

**أَذْغُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَ خُفْيَةً إِلَّا لَهُ** تم اپنے رب سے گزگراتے ہوئے آہستہ آہستہ دعا مانگو، بے شک اللہ تعالیٰ حد سے بڑھ **يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ** ۵۔

[الاعراف، آیہ: ۵۵] جانے والوں کو پسند نہیں کرتا۔

اس آیت کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ان لوگوں کو پسند نہیں کرتا، جو حد سے تجاوز کر کے اسی چیزوں کے لئے دعا کرتے ہیں جو انہیں مناسب نہیں یا یہ کہ زور سے کرتے اور چیختے ہیں۔ حضرت ابو عیشیؑ سے مروی ہے کہ ہم جب کسی وادی پر چڑھتے تو زور سے بکیرہ چلیں کہتے تھے۔ اس پر آپؐ نے فرمایا کہ اپنے اوپر زمی سے کام لو۔ تم کسی بہرے اور غیر حاضر کو تو نہیں پکار رہے۔

سوال نمبر ۲: آپ کیا فرماتے ہیں ان لوگوں کے بارے میں جو نمازوں کے بعد خصوصاً نماز جمعہ کے بعد اور رمضان کی راتوں میں سورہ فاتحہ پڑھ کر اس کا ثواب اپنے آباء و اجداد اور ماوں حتیٰ کہ رسول اللہ ﷺ، اولیا اور صالحین مثلاً شیخ عبدالقادر جیلانی کو بخش دیتے ہیں؟ کبھی کبھی سورہ فاتحہ تہا ایک آدمی پڑھتا ہے اور کبھی امام پڑھتا ہے۔ جب امام نمازوں کے بعد تین تین بار یاد اس دس بار سورہ فاتحہ و اخلاص پڑھ کر فارغ ہوتا ہے تو وہ ہاتھ اٹھا کر دعا کرتا ہے اور مقتدی لوگ آمین، آمین کہتے ہیں۔ امام دعائیں یہ کہتا ہے کہ اے اللہ! ہماری پڑھی ہوئی سورتوں کا ثواب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی روح کو پہنچا دے یا ہمارے اس کام کو شرف نبوی میں اضافہ کا سبب ہنا دے۔ پھر وہ اولیا اور اپنے سلسلہ طریقت کے پیروں میں سے ہر ایک کا نام لے کر اور اپنے آباء و اجداد اور اقربا کا ذکر کر کے کہتا ہے کہ ان سب کو ہماری پڑھی ہوئی سورتوں کا ثواب ملے۔۔۔ کیا نبی کریم ﷺ اور صحابہ ؓ سے یہ ثابت ہے کہ انہوں نے اس طرح فاتحہ اور قرآن مجید کی دوسری سورتیں پڑھیں۔ اور ثواب مردوں کو پہنچایا؟ خصوصاً رسول اللہ علیہ وسلم اولیا صالحین اور مردوں آباء و اجداد سب کو پڑھی ہوئی سورتوں کا ثواب پہنچانے کا ثبوت ہے؟ یہاں پر ایک سوال اور ہے کہ بعض لوگ یہ کرتے ہیں کہ جب کوئی مر جاتا ہے تو اس کی قبر پر خیمنہ نصب کر دیتے ہیں اور وہاں پر قاریوں کو بلاستے ہیں۔

یہ لوگ قبر پر سات دن یا دس دن اور بعض لوگ تین دن، بعض چالیس دن تک تلاوت قرآن مجید کرتے ہیں، بعض لوگ میت کے گھر مجلس لگا کر تلاوت قرآن کرتے ہیں اور کچھ لوگ خیے لگا کر وہاں قاریوں کو لاتے اور قرآن خوانی کرتے ہیں اور میت کو ثواب پہنچاتے ہیں۔۔۔ کیا یہ بات نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام یا صحابہؓ یا ائمہ کرامؐ سے مستند طور پر منقول ہے؟ کیونکہ یہ کام بہت سے اطراف عالم میں خصوصاً ہندوستان، پاکستان، مصر و ایران میں رائج ہے۔

میں امید رکھتا ہوں کہ اس سوال کا جواب دیں گے اور آپ کو جواب دینے کا اجر و ثواب ملے گا۔

**الجواب:** الحمد لله رب العلمين والصلوة والسلام على اشرف الانبياء والمرسلين وعليه اصحابه اجمعين اما بعد: یہ سوال اور اس طرح کے دوسرے سوالات مجھ سے بکثرت پوچھے گئے ہیں۔ سوال کے اندر نہ کوئی مسائل کے بارے میں میرے اور بعض اہل علم کے درمیان مباحثہ ہوا۔ جیسا کہ پہلے بھی ان مسائل کے متعلق علماء کے درمیان مباحثہ ہوتے رہے۔ اور ان مسائل کا تذکرہ اہل علم نے تفسیر کی کتابوں اور کتب حدیث کی شرحوں میں کیا ہے۔ یہ مسائل اللہ و رسول سے بہر حال ثابت نہیں، اور نہ یہ ثابت ہے کہ اس طرح کا مصاحبہ و تابعین رض نے کیا یا اسے کرنے کا حکم دیا ہے۔ البتہ بعد کے اہل علم کا اس بارے میں اختلاف ہے کہ قرآن خوانی بلکہ تمام اعمال صالح کا ثواب مردؤں کو پہنچانا جائز ہے یا نہیں؟ کچھ لوگ اسے جائز نہ اور کچھ لوگ منع کرتے ہیں۔ البتہ جو لوگ منع کرتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ جن اعمال صالح کا ثواب مردؤں کو پہنچانے کا شوہر نصیحتی کتاب و سنت سے ہے ان کا پہنچانا جائز ہے۔

تقریباً چار سال پہلے مجھ سے بعض فضلاے ہند نے مطالبہ کیا کہ میں شیخ محمد بن محمد عبد السلام مصنف کتاب "السنن والمبتدعات" کے رسالہ "احداء الشواب للاموات" پر کچھ لکھوں۔ اس موقع پر میں نے جو کچھ لکھا تھا اسے میں سائل کی خدمت میں یہاں نقل کر رہا ہوں۔ انشاء اللہ تعالیٰ میں اس جگہ مفسرین اور معتبر علماء کی کچھ مزید باتیں بھی پیش کروں گا۔

کتاب و سنت کی خوبیوں سے جو لوگ آشنا ہیں ان سب کو یہ بات معلوم ہے کہ اللہ، رسول، صحابہ اور معتبر اماموں سے یہ مقول نہیں کہ زندہ یا مردہ کو قرآن خوانی کا ثواب پہنچایا جاسکتا ہے۔ جو لوگ قرآن خوانی کا ثواب مردؤں کو پہنچانے اور قریر پر قرآن خوانی کو جائز کہتے ہیں وہ کوئی واضح دلیل نہیں رکھتے۔ انہوں نے گزرے ہوئے بعض فقہاء کے اس قول کو وجہت بنا لیا ہے کہ تیکی والے "کلن" کام کا ثواب مردؤں کو پہنچایا جاسکتا ہے اور یہ معلوم ہے کہ لفظ کل عموم پر دلالت کرتا ہے۔ بعد کے لوگوں نے اس فتویٰ کا دائرہ وسیع کر دیا اور اللہ تعالیٰ کے دین میں انہوں نے ایسی چیز داخل کر دی جس کی اجازت اللہ تعالیٰ نہیں دی تھی۔

ان لوگوں نے میت کی طرف سے حج بدل پر قیاس کر کے یا ان علماء کے نہب پر قیاس کر کے جو میت کی طرف سے روزہ رکھنے کے قائل ہیں، مثلاً امام شافعیؓ کے قول قدیم کے مطابق

اور امام احمد بن حنبلؓ کے اس قول کے مطابق کہ نذر کاروزہ مردہ کی طرف سے رکھ سکتے ہیں، یہ کہا کہ قرآن خوانی کا ثواب مردوں کو پہنچایا جاسکتا ہے۔ بعد میں آنے والے لوگوں نے اپنے اس موقف پر کسی شیخ، کسی عالم یا کسی حاشیہ کی بات کو دلیل بنایا۔ یہ لوگ بھول گئے ہیں یا انہوں نے تجسس عارفانہ سے کام لیا کہ دلیل و جدت صرف قرآن مجید میں ہے یا پھر اسی حدیث و سنت میں ہے جو صحیح یا صحن سند سے مروی ہو۔ لیکن علماء چاہے بہت بڑے فاضل اور علم کے اونچے درجے پر فائز ہوں، ان کی صرف دہی بات قابل قبول ہو گی جو موافق کتاب و سنت ہو۔۔۔ پھر بھی انہوں نے اپنی معلومات و اجتہاد کے مطابق جو صحیح یا غلط مسائل بیان کئے ہیں انہیں ان کا اجر و ثواب ملے گا۔ صحیح مسائل بتلانے پر انہیں دہرا اجر ملے گا اور جن مسائل میں غلطی سرزد ہو گئی ان میں صرف ایک اجر ملے گا۔ مگر جن مسائل میں ان سے غلطی صادر ہو گئی ہے ان میں ان کی تقلید جائز نہیں ہے۔ ہم پہلے اشارہ کر چکے ہیں کہ جس نے یہ قاعدہ کلیہ بنا رکھا ہے کہ نیکی کے ”کل“ کام کا ثواب کا ثواب کو پہنچایا جاسکتا ہے اس سے غلطی ہوئی ہے چاہے اس قاعدہ کا بنانے والا علمائے کبار، ہی میں سے کیوں نہ ہو۔ کیونکہ ہم کہتے ہیں کہ قبروں پر قرآن خوانی یا قرآن خوانی کا ثواب مردوں کو کافی نہ ہے۔ اس طرح کے دوسرے کام کا رثواب سمجھ کر کئے جاتے ہیں اور یہ چیز عبادت ہے اور عبادت کا عبادت ہونا صرف شریعت کے بتلانے سے معلوم ہو سکتا ہے۔ ہم صرف اسی چیز کو جائز، مستحب یا واجب کہہ سکتے ہیں جس کو اللہ و رسول نے جائز و مستحب اور واجب کیا ہو۔

چونکہ حدیث صحیح میں میت کی طرف سے حج بدلت کر منقول ہے۔ اسی طرح روزے کا مسئلہ بھی ہے۔ اس لئے ہم کہتے ہیں کہ میت کی طرف سے حج بدلت کر سکتے ہیں اور روزہ رکھ سکتے ہیں مگر جس کا ثبوت حدیث میں نہیں ہے۔ مثلاً نماز، قرآن خوانی، مجلس سوگ و تعزیت اور تیجہ، چالیسوائی وغیرہ جیسی ایجاد شدہ باتیں انہیں ہم نہیں مانتے۔ یہ جائز نہیں کہ اس طرح کی ایجاد شدہ باتیں کوئی آدمی سمجھ کرے، اور بنا استثناء عموم پر دلالت کرنے والے لفظ ”کل“ پر بہت سی باتیں وارد ہوتی ہیں۔ علمائیں سے بعض عالم اچھی نیت کے باوجود یا غفلت کے سبب اس طرح کی کوئی غلطی کر بیٹھتے ہیں اور بعد میں آنے والے کچھ لوگ جو تقاضیں، احادیث اور علمائے سلف کے اقوال کی طرف مراجعت نہیں کرتے وہ اس طرح کے غلط اقوال کو قاعدہ کلیہ بنا دالتے ہیں۔ جیسا کہ بعض علمائے کبار نے بدعت کی پانچ قسمیں قرار دے رکھی ہیں۔

## ① واجب ② مستحب ③ حسنة ④ سینہ ⑤ حرام

انہوں نے یہ نہیں سوچا تھا کہ اس تقسیم کا کیا نتیجہ نکلے گا کہ بدعتوں کی تحسین ہونے لگی گئے اور ضلالتوں کی اشاعت ہو گی۔ چنانچہ بعد والوں نے اس قول کو جنت بنالیا اور اپنی کتابوں کو گراہی کی باتوں اور بدعات کی تحسین سے بھر دیا۔ انہیں باتوں میں سے زیر بحث قرآن خوانی کا مسئلہ بھی ہے، عهد نبوی اور زمانہ صحابہ میں بہت سے لوگ مرے۔ تمام صحابہ و تابعین کی موت ہوئی مگر یہ متفق نہیں کہ کسی نے کسی کے لئے قرآن خوانی کی اور قبر پر، یا کسی مسجد میں، یا کسی مجلس میں پیش کر قرآن مجید پڑھ کر ثواب مردلوں کو پہنچایا ہو۔

تعجب ہے کہ جو لوگ اپنے آپ کو امام مالک<sup>ؓ</sup> اور امام شافعی<sup>ؓ</sup> کی طرف سے منسوب کرتے ہیں وہ ہمیں نہ کوہہ بالا قسم کے ایصال ثواب کے قائل ہیں۔ حالانکہ یہ ملیل القدر امام اس طرح کے ایصال ثواب کو جائز کرنے والے بعد میں آنے والے لوگوں کے اعتزاف کے مطابق ایصال ثواب کو صحیح نہیں سمجھتے تھے۔

تفسیر خازن و تفسیر ابن کثیر اور ان کے علاوہ تمام مشروع حدیث اور تفسیر کی کتابوں میں یہ صراحة ہے کہ امام مالک<sup>ؓ</sup> و شافعی<sup>ؓ</sup> نہ کوہہ بالا قسم کے ایصال ثواب کے قائل نہیں تھے، اس کے باوجود ان کی تقلید کا دعا ہی کرنے والے متاخر لوگ کتاب و سنت اور صحابہ کے اقوال و افعال میں سے کسی ایک دلیل کے بغیر ایصال ثواب کو جائز مانتے ہیں اور دلیل ہماری ذکر کردہ وہ بات پیش کرتے ہیں جس کو ہم پہلے بیان کر آئے ہیں۔

یہ لوگ جب اس قسم کی کسی بات کی تائید کرنے پر آتے ہیں تو اپنے آپ کو مجتہدین کے منصب پر لاکھڑا کرتے ہیں اور بعض آیات کے خود ساختہ مفہوم اور احادیث ضعیف کو دلیل بنا لیتے ہیں مگر جب انہیں تقلید پرستی چھوڑ کر کتاب و سنت کی دعوت دی جاتی ہے تو کہتے ہیں کہ کتاب و سنت کو کہتے ہے ہم قاصر ہیں اس لئے ہم صرف تقلید پرستی سے ہی کام چلا سکتے ہیں۔ ہمارے لئے اجتہاد جائز نہیں کیونکہ دروازہ اجتہاد سٹنکروں سالوں سے بند ہے۔

ہم اپنی نہ کوہہ بالا بات کی تائید میں بعض مفسرین اور ہدایت یافت علماء کی باتیں سائل کے سامنے پیش کرتے ہیں۔

بِدَعَاتِ اُرْأَنِ كَا شَرِيْ بُو شَارِمَ بِدَعَاتِ دَسْرِ

علامہ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی تفسیر میں قرآنی آیتیں:

وَإِنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ۝ وَإِنْ  
نَّسْعَيْهُ سُوقَ يُرْبَىٰ ۝

انسان کے لئے صرف اس کی جزاءیگی، جو اس نے سعی اور کمائی کی ہے، اس کی سعی و کمائی کا نتیجہ عقریب ظاہر ہو گا۔

[النجم، آیہ: ۳۰] عکس طرح کوئی آدمی کسی دوسرے آدمی کے گناہ کا بوجھ آخرت میں نہیں  
اخھائے گا اس طرح کوئی آدمی کسی دوسرے کے کار خیر کا ثواب بھی نہیں پائے گا۔

اس آیت کریمہ سے امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ اور ان کے تبعین نے یہ مسئلہ نکالا ہے کہ مژدوں کو قرآن خوانی کا ثواب نہیں پہنچتا، کیونکہ قرآن خوانی ان کا اپنا فعل عمل نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کام کو اپنی امت کے لئے مستحب قرار نہیں دیا۔ نہ آپ نے امت کو اس کی ترغیب دی نہ آپ نے صراحت یا اشارہ سے اس کی طرف رہنمائی فرمائی۔ کسی صحابی سے بھی یہ بات منقول نہیں۔ اگر یہ کام مستحب ہوتا تو صحابہ کرام رض ہم سے پہلے اسے کرتے۔

ثواب کے کام صرف نصوص پر محصر ہوتے ہیں۔ اس معاملہ میں کسی قسم کے قیاس و راستے سے کام نہیں چل سکتا، البتہ دعا اور صدقہ کے ثواب کامزدوں کو پہنچا متفق علیہ ہے اور اس پر شارع کی نص موجود ہے۔ صحیح مسلم میں حضرت ابو ہریرہ رض سے مردی یہ حدیث مذکور ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

«إِذَا مَاتَ أَبُوْنَ اَدَمَ أَنْقَطَعَ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثَةِ وَلَدَّ صَالِحٍ يَذْكُرُهُ اللَّهُ أَوْ صَدَقَةً جَارِيَةً مِنْ بَعْدِهِ أَوْ عِلْمًا يُتَقْبَعُ بِهِ» ①

”جب آدمی سر جاتا ہے تو اس کا عمل ختم ہو جاتا ہے مگر تین چیزوں کا فائدہ اس کو پہنچتا رہتا ہے، ایک صالح بیٹا جو اس کے لئے دعا کرتا رہے، دوسرا صدقہ جاریہ، تیسرا علم جس سے لوگوں کو فتح پہنچتا رہے۔

اس حدیث میں مذکور تینوں چیزوں دراصل مرنے والے کے اپنے کام ہیں جیسا کہ دوسری

① (ارواه الغلیل ج ۶ / ص ۲۸ کتاب الوقف حدیث نمبر ۱۵۸۰) أبو داؤد ص ۴۱۹ کتاب  
الوصایا حدیث نمبر (۲۸۸۰) صحيح المسلم ج ۲ / ص ۱۲۵۰ کتاب الوصیة باب ما  
یلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته۔ حدیث نمبر (۱۶۳۱) جامع الترمذی  
ج ۲ / ص ۶۱ کتاب الاحکام باب فی الوقف حدیث نمبر (۱۳۷۶)

حدیث میں ہے:

«إِنَّ أَطْيَبَ مَا أَكَلَ الرَّجُلُ مِنْ كَسْبِهِ وَإِنَّ وَلَدَهُ مِنْ كَسْبِهِ» ①

”سب سے پاکیزہ چیز جو آدمی کھاتا ہے وہ اپنی کمائی ہے۔ اور آدمی کا لڑکا اس کی کمائی میں سے ہے۔“

صدقہ جاریہ مثلاً دقت کی ہوئیں اور اس قسم کی دوسری چیزیں بھی آدمی کے اپنے اعمال میں سے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

إِنَّ أَخْنَثُنَّ نُخْيَ الْمَوْتَىٰ وَنُكْتُبُ مَا بَيْتَكُمْ مِّنْ مَرْدُولٍ كُوْدَابَرَه زَنْدَه كَرِيْسَ گَهْ اُرْهَمْ اَسْ كَوْلَكْتَه رَهْتَه ہِیْنْ جَوْلُوْگُوْنْ نَهْ كَرْكَه ہِیْنْ قَلْمَعْوَا وَأَثَارَهُمْ .

[پیش، آیہ: ۱۲] نیز لوگوں کے نشانات بھی ہم لکھتے جاتے ہیں۔

اور آدمی جس علم کی اشاعت لوگوں کے درمیان کرتا ہے اور لوگ اس علم کے مطابق عمل کرتے ہیں وہ علم بھی درحقیقت آدمی کے اپنے کاموں میں سے ہے۔ حدیث صحیح سے ثابت ہے:

«مَنْ ذَعَالَ إِلَى هُدًى كَانَ لَهُ مِنَ الْأَمْرِ مِثْلُ أَجْوَرِ مَنِ اتَّبَعَهُ مِنْ عَيْرِ أَنْ يُنْفَضَّ مِنْ أَجْوَرِهِمْ شَيْئًا -» ②

”جس نے کسی ہدایت کی طرف لوگوں کو دعوت دی تو جو لوگ اس کی پیروی کریں گے ان سب کے برابر دعوت دینے والے کو ثواب ملے گا اور پیروی کرنے والوں کے اجر و ثواب میں کوئی کمی نہیں ہوگی۔“ [مختصر تفسیر ابن کثیر]

① (ابن حبان ج ۱۰ / ص ۷۲) كتاب الرضاع، اباعة اخذ المرأة من مال ولده حدیث نمبر (۴۲۵۹) سنن ابی داؤد ج ۳ / ص ۸۰۰. كتاب البيوع والإجرارات باب فى الرجل يأكل من مال ولده. حدیث نمبر (۲۵۲۸) جامع الترمذی ج ۲ / ص ۶۳۹. كتاب الأحكام باب ما جاء أن الوالد يأخذ من مال ولده. حدیث نمبر (۱۳۵۸)

② (صحیح البخاری ج ۴ / ص ۲۰۶۰) كتاب العلم بباب من سن سنة حسنة او سیئة... حدیث نمبر (۲۶۷۴) سنن ابی داؤد ج ۵ / ص ۱۵ کتاب السنۃ باب لزوم السنۃ حدیث نمبر (۴۶۰۹) جامع الترمذی ج ۵ / ص ۴۲. كتاب العلم بباب ما جاء فيمن دعا الى هدی حدیث نمبر (۲۶۷۴) مختصر تفسیر ابن کثیر)

تفسیر خازن میں کہا:

جب آدمی اس حال میں مر جائے کہ اس پر روزہ فرض تھا اور وہ رکھنیں سکا تو اس کی طرف سے دوسرا ملے لوگوں کے روزہ رکھنے کے جواز میں علماء کا اختلاف ہے اور ان جمیں بات یہ ہے کہ مردہ کی طرف سے روزہ رکھنا جائز ہے، کیونکہ اس کے جواز کے ثبوت میں احادیث صحیح موجود ہیں۔ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کا مشہور مذہب یہ ہے کہ قرآن خوانی کا ثواب مردہ کو نہیں پہنچتا اور امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے اصحاب میں سے ایک جماعت کا کہنا ہے کہ قرآن خوانی کا ثواب مردہ کو پہنچ جاتا ہے۔

یہی بات امام احمد بن حنبل رحمۃ اللہ علیہ نے کہی ہے، لیکن نمازوں اور دوسری نفلی عبادات کا ثواب امام شافعی اور جمہور اہل علم کے نزد یہ نہیں پہنچتا مگر امام احمد نے کہا کہ سب چیزوں کا ثواب مردوں کو پہنچتا ہے۔ واللہ اعلم۔ تفسیر مراغی میں قرآنی آیت:

وَأَنَّ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سعى ۖ ۝۵ ۝ انسان کو صرف اپنے کئے ہوئے عمل کا ثواب و

[النجم، آیہ: ۳۰] بدلہ ملے گا۔

کے تحت لکھا ہے: ”جس طرح آدمی دوسرے کے گناہ کا بوجنہیں اٹھائے گا اسی طرح اسے اپنے عمل کے علاوہ دوسرے کے عمل کا بدلہ و ثواب نہیں ملے گا۔“

اسی فرمان الہی سے امام مالک و شافعی اور ان کے تبعین نے یہ مسئلہ اخذ کیا ہے کہ مردوں کو قرآن خوانی کا ثواب پہنچانا صحیح نہیں ہے۔ کیونکہ قرآن خوانی مردوں کے کسب و عمل میں سے نہیں ہے۔ یہی حال تمام بدفنی عبادات مثلاً نماز، حج، تلاوت وغیرہ کا ہے۔ اسی وجہ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کے لئے اسے مستحب قرار نہیں دیا۔ لوگوں کو ایسا کرنے کی ترغیب دی اور نہ صراحةً یا اشارہ سے لوگوں کی اس طرف رہبری کی۔

نه یہ بات کسی صحابی رضی اللہ عنہ سے منقول ہے۔ اگر یہ چیز اچھی ہوتی تو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اس کی طرف ہم سے پہلے سبقت کرتے۔ البتہ صدقہ کا ثواب میت کو پہنچے گا اور امام سلم نے اپنی صحیح میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی جو یہ حدیث روایت کی ہے کہ ”نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ آدمی مر جاتا ہے تو اس کے عمل کا سلسلہ منقطع ہو جاتا ہے، مگر تین چیزوں کا سلسلہ باقی رہتا ہے، صالح لڑکا جو اس کے لئے دعا کرتا رہے صدقہ چار یہ اور وہ علم جس سے نفع اٹھایا جائے۔“

اس حدیث میں مذکورہ بالا تینوں چیزوں درحقیقت آدمی کے اپنے فعل عمل میں سے ہیں۔ جیسا کہ حدیث میں وارد ہے کہ سب سے پاکیزہ جو چیز آدمی کھاتا ہے وہ اپنی کمائی ہے اور لڑکا آدمی کی اپنی کمائی ہے۔ اسی طرح صدقہ جاریہ جیسے وقف وغیرہ یہ بھی آدمی کے اپنے اعمال خیر میں سے ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ ”ہم مردوں کو زندہ کریں گے اور ہم ان کے سارے کئے ہوئے اعمال لکھ رہے ہیں۔“ ( سورہ یسٰ )

اور آدمی جس علم کو لوگوں میں پھیلاتا ہے اور اس سے لوگوں کو فائدہ ہوتا ہے کہ لوگ اس علم کے متعلقی پر عمل کرتے ہیں وہ بھی آدمی کے اپنے کئے ہوئے کاموں میں سے ہے۔ صحیح حدیث سے یہ ثابت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جس نے ہدایت کی طرف دعوت دی تو جتنے لوگ اس دعوت کے مطابق عمل کریں گے، ان سب کا ثواب دائی کو طے گا اور عمل کرنے والوں کے ثواب میں کچھ بھی کمی نہیں کی جائے گی۔

امام احمد بن حنبلؓ اور علام کی ایک جماعت کا جو یہ مذہب ہے کہ قرآن خوانی کا ثواب مزدوں کو پہنچتا ہے وہ مذہب اس شرط کے ساتھ ہے کہ قرآن خوانی معاوضہ اور اجرت دے کر نہ کرائی جائے۔ لیکن اگر قرآن خوانی معاوضہ و اجرت دے کر کرائی جائے جیسا کہ آج کل لوگ کرتے ہیں کہ قبروں یا دوسری جگہوں پر مزدوں کے لئے قرآن خوانی ”حافظ قرآن“ کو معاوضہ دے کر کراتے ہیں تو اسی قرآنی خوانی کا ثواب مزدوں کو نہیں پہنچے گا۔ کیونکہ قرآن خوانی پر معاوضہ لینا حرام ہے اگرچہ قرآن کی تعلیم و تدریس پر معاوضہ حرام نہیں ہے۔

اس موضوع پر طویل کلام کے بعد علامہ سید رشید رضا نے فرمایا جس کا خلاصہ یہ ہے : ” یہ مسئلہ ان تعبدی امور میں سے ہے جن میں نصوصی کتاب و سنت اور سلف صالحین کے طبق اول یعنی صحابہ کرام کے عمل کی پابندی کرنی چاہیے اور ہم کو یہ معلوم ہو چکا ہے کہ قرآن مجید کے نصوص صریحہ اور احادیث کا صحیحہ کا یہ طے شدہ قاعدہ و ضابطہ ہے کہ لوگوں کو آخرت میں صرف اپنے اعمال کا بدله طے گا۔ قرآن مجید میں ہے :

**يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِّتَفْسِ شَيْئًا** قیامت کے روز کوئی دوسرے کے لئے کچھ کرنے کی قدرت نہیں رکھے گا۔ [الانفطار ، آیہ : ۱۹]

نیز فرمایا:

وَأَخْشُوا يَوْمًا لَا يَنْجِزُ إِلَيْهِ الْدُّعَاءُ  
وَلَدَيْهِ وَلَا مَوْلَوْدٌ هُوَ جَازٍ عَنْ وَالْدِيَةِ  
شَيْئًا . [لقمان، آية: ۳۳]

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے رب کے حکم سے اپنے خاندان کے قریب ترین لوگوں کو  
یہ بات پہچائی:

﴿إِذْ أَعْمَلُوا لَا أَغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا﴾

”تم لوگ عمل کرو، میں اللہ تعالیٰ کے مقابلہ میں تمہارے کچھ کام نہیں آسکتا۔“

یہ بات آپ نے اپنے چچا، پھوپھی اور اپنی بیٹی سیدۃ النساء حضرت فاطمہؓ سے کہی تھی۔  
بے شک شریعت کا یہ طے شدہ ضابط ہے کہ آخرت میں نجات کا دار و مدار ایمان، عمل صالح اور عمل  
کرنے والے کے اپنے اعمال کے ثواب پر ہے۔ اخ

اس کی تفصیل بہت سی آیات کی تذکیرہ اور احادیث نبویہ کی روشنی میں گزر چکی ہے اور یہ  
باتیں بغایدی عقائد اور اللہ تعالیٰ کی دلی ہوئی خبریں ہیں۔ ان میں ختنہ واقع نہیں ہو سکتا۔ اس کے  
ساتھ ہی ساتھ زندہ اور مردہ مونموں کے حق میں نماز جنازہ اور درسرے موقع پر دعا کرنے کا حکم  
دیا گیا ہے۔ دعا بھی عبادت ہے، اس کے کرنے والوں کو اس کا ثواب ملے گا، چاہے یہ دعا قبول  
ہو یا نہ ہو۔۔۔ اور یہ بات شرعی اور عقلی دونوں اعتبار سے محال و ناممکن ہے کہ ہر دعا قبول ہو  
جائے کیونکہ بہت ساری دعائیں باہم ایک درسرے سے ملکرتی ہیں۔ ایک آدمی ایک چیز پانے کی  
دعا کرتا ہے، دوسرا یہ دعا کرتا ہے کہ اس آدمی کو وہ چیز نہ ملے۔ نیز یہ معاملہ بھی ہے کہ ہر دعا کے  
مقبول ہونے سے لازم آتا ہے۔ فاسق و مجرم کو زانہ مل سکے کیونکہ فتنہ و فحور کرنے والا زانی یا  
شرابی یہ دعا کرے گا کہ اس پر حذر نہ تایا حد شراب نافذ نہ ہو۔ لیکن اگر ایسا ہو جائے کہ کوئی آدمی کسی  
کے لئے نماز یا غیر نماز میں رحمت و مغفرت کی دعا نہ کرے تو بھی نحیک نہیں۔ اس طرح بہت سے  
نصوص شریعت معطل ہو جائیں گے یا وہ صادق نہ آئیں گے۔

جو آدمی یہ ارادہ رکھے کہ ہدایت کی پیروی کرے اور دین کو ہوائے نفس کے تابع بنانے سے  
بچے اسے نصوص صحیحہ کے پاس آ کر رک جانا چاہیے اور سلف صالحین کی سیرت کی پیروی کرنی

چاہیے اور بعض متاخرین کی ان قیاسی باتوں سے اعراض کرنا چاہیے جن سے بدعاٽ کی ترویج ہوتی ہے۔ اگر شیطان تمہارے لئے یہ بات مزین و آراستہ کر دے کہ تم صحابہ کرام ﷺ و تابعین سے زیادہ دین پر عمل کرنے والے بن سکتے ہو اور ان سے زیادہ ہدایت یافتہ ہو سکتے ہو تو فرائض اور متفق علیہ فضائل والی عبادتوں اور ثابت شدہ صحیح طاعات کے معاملہ میں اپنے نفس سے محاسبہ کرو کہ تم ان امور کو کہاں تک پوری طرح انجام دے رہے ہو۔ ان امور میں اختلاف بھی نہیں ہے۔ اگر کسی میں اختلاف ہے تو وہ کمزور قسم کا ہے۔

اگر تم کو نظر آئے خواہ خود پسندی و خورد ہی سے یہ نظر آئے کہ آپ نے فرائض اور متفق علیہ فضائل اور اس قسم کے ثابت شدہ امور کی انجام دہی میں صحابہ کرام ﷺ و تابعین میں سے کسی ایک کا آدھایا چوتھائی عمل بھی کر لیا ہے، اور اس سے زیادہ ذوق عبادت کی طرف آپ کا نفس مائل نہ ہوتا سے مغذور سمجھو، یہ بہت مستبعد بات ہے، کہ کسی کو یہ دعویٰ ہو کہ عمل میں صحابہ کرام ﷺ و تابعین میں سے کسی کے برابر ہو گیا۔ ہاں یہ دعویٰ کوئی فریب خورده اور بہت جاہل آدمی کر سکتا ہے، یا ایسا شخص کر سکتا ہے جس کو جنون لاحق ہو گیا ہو۔ بدعاٽ کو عبادت قرار دینے والے اکثر لوگ فرائض کی ادائیگی یا سنتوں کی ہمیشہ پابندی میں قاصر و کوتاہ ہوتے ہیں اور ان میں سے کتنے لوگ فواحش و مکررات پر بہت دھرمی سے قائم رہتے ہیں۔ مثلاً مقبروں پر جن باتوں کو انجام دینے کے یہ عادی ہو گئے ہیں ان کا یہ بہت اتزام کرتے ہیں اور مقبروں، مزاروں پر عرس اور میلے لگاتے ہیں جہاں لوگ رخت سفر باندھ کر جاتے ہیں اور وہاں مرد، عورتیں بچے جمع ہوتے ہیں، خصوصاً عید الفطر اور عید الاضحیٰ کی راتوں میں اور ماہ رجب میں پہلے جمعہ کو یہ لوگ قبروں پر جمع ہوتے ہیں اور قبروں پر جانور ذبح کرتے اور طرح طرح کے کھانے پکاتے ہیں۔ پھر یہ لوگ کھاتے پیتے، پیشاب، پاکخانے کرتے اور شور و غل مچاتے ہیں۔ اور وہاں پر ان کے سامنے قرآن خوانی ہوتی ہے۔ اس مقصد کے لئے ناپینا حفاظ اجرت و معاوضہ پر لائے جاتے ہیں۔ اس کے علاوہ یہ لوگ بہت سارے کام کرتے ہیں، جب قرآن خوانی اور ذکر و اذکار میں یہ لوگ بہت سی قابل نکیر بدعاٽ کے مرتكب ہوتے ہیں اور وہاں مکروہ یا حرام امور میں بہت ساری چیزوں کو مباح سمجھ کرتے ہیں تو ان کے تمام ظاہری و باطنی افعال کے بارے میں بھلا کیا کہا جا سکتا ہے؟ مقبروں پر ان اجتماعات اور مخلفوں کی ممانعت کے سلسلے میں اگر سنن کی تین کتابوں میں صحیح

سندر کے ساتھ حضرت ابن عباس رض سے مردی صرف یہ مرفوع حدیث ہوتی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے :

«لَعْنَ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ زَائِرَاتِ الْقُبُوْرِ وَالْمُتَّخِذِينَ عَلَيْهَا  
الْمَسَاجِدَ وَالسُّرُّجَ - » ①

”رسول اللہ ﷺ نے قبروں کی زیارت کرنے والی خواتین پر اور قبروں کے اوپر مسجدیں تعمیر کرنے اور حج اعماں کرنے والوں پر لعنت بھیجے۔“

تو یہ حدیث اس طرح کے اجتماعات اور مخالف سے باز رکھنے کے لئے کافی ہوتی۔ لیکن بدعت پرستوں کے یہاں یہ سماری غلط باتیں دینی شعائر اور تینی آیات کے درجہ میں مانی جانے لگی ہیں۔ ان کے لئے جائدیں وغیرہ وقف کر کے رجسٹرڈ کی جاتی ہیں اور شریعت سے جاہل قاضی لوگ اوقاف کے صحیح ہونے کا فحصلہ کرتے ہیں۔ اور اوقاف کی آمدی سے گمراہ شدہ اور گراہ کن مدعاوں علم و عرفان کھاتے یتیں ہیں۔

حالانکہ بعض صحابہ رضی اللہ عنہم اور وسرے علمائے سلف کبھی کھمار بعض سنتوں کو ترک کر دیتے تھے، کہ ان کا التزام کرنے کے سبب عوام الناس ان سنتوں کو جرأتیں اور واجبات میں سے نہ کسکھنے پڑتیں۔ یہ کام صحابہ کرام رضی اللہ عنہم و اسلاف اتباع نبوی میں کرتے تھے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فضائل کی بعض باتیں بالا التزام ہمیشہ اس لئے نہیں کرتے تھے کہ کہیں فضائل و مستحبات والی چیزیں فرض نہ ہو جائیں۔۔۔۔۔ لیکن ان کے بعد بعض نالائق و ناخلف جا شین ہوئے جو فرائض کی انجام دہی میں قاصر و کوتاہ ہیں اور سنن و شعائر دین کو چھوڑے ہوئے ہیں مگر ان بدعتات کو ہمیشہ التزام کے ساتھ کرتے ہیں۔۔۔۔۔ یہاں تک کہ یہ لوگ ان بدعتات کی خاطر عید الفطر اور عید الاضحی اور جمود کو کبھی چھوڑ بیٹھتے ہیں۔ ولا حول ولا قوة الا بالله العلي العظيم

میرا خیال ہے کہ سوال میں مذکورہ باتوں کا کافی دشمنی جواب ہو گیا ہے کیونکہ سوال مذکور تین مسائل مشتمل ہے۔

❶ (سنن النسائي ج ٤ / ص ٩٤). كتاب الجنائز التغليظ في اتخاذ السرج على القبور. سنن الترمذى ج ٢ / ص ١٣٦. أبواب الصلاة باب ما جاء في كراهة ان يتخذ على القبر مسجدا. حديث نمبر (٣٢٠). سنن أبي داود ج ٢ / ص ٥٥٨. كتاب الجنائز باب في زيارة النساء القبور حديث نمبر (٣٢٣٦).

## ① مزدوں کے لئے ایصال ثواب

② سورہ فاتحہ والخلوص کو پڑھنا (یہ چیز دراصل پہلے مسئلہ کی ایک شاخ اور فرع ہے)

③ میت کی قبر پر سات دن یا دس دن یا اس سے کچھ کم و بیش قرآن خوانی کرنا۔

ان تینوں مسئلہ پر ہمارا جواب پوری طرح ہو چکا ہے اور اس میں کافی و دافی افادہ کی بتائیں پڑھ کر دی گئیں ہیں۔ یعنی ایصال ثواب کی تائید قرآن مجید سے یا کسی صحیح و حسن حدیث سے یا اور کسی صحابی، تابعی یا ہدایت یافتہ امام کے قول و فعل سے نہیں ہوتی۔ دریں صورت ایصال ثواب بدعت ہے، چاہے نمازوں بیٹھ گانے کے بعد کیا جائے یا گھروں میں ماتم و تعزیت کی مجلس منعقد کر کے یا قبروں پر قاریوں اور حفاظ قرآن کو مقرر کر کے قرآن خوانی کرائی جائے۔ ان تمام حالات میں شرعی مسئلہ یکساں ہے کہ یہ ساری صورتیں بدعت ہیں۔

میں قارئین کرام کو یہ بات بتا دینا چاہتا ہوں کہ روح نبوی کو ایصال ثواب کرنے والا کام دوسری بدعت ہے جس کا اہل بدعت نے بدعاں مذکورہ میں بڑھایا ہے اور ان کا یہ کہنا بھی بدعت ہے کہ کامل کے کمال میں اضافہ ہوا کرتا ہے یعنی کہ روح نبوی کو ایصال ثواب کرنے سے ان کے دعویٰ کے مطابق رسول اللہ ﷺ کے کمال میں اضافہ ہو گا۔۔۔ اس سلسلے میں ہمارے جواب کا حاصل یہ ہے کہ یہ عبادت جملہ عبادتوں کی طرح شریعت کے بتلانے پر موقوف ہے مسلمانوں کو کوئی ایسی عبادت نہیں کرنی چاہیے جو کتاب و سنت میں منقول نہ ہو۔

رسول اللہ ﷺ کے مقام عظیم پر اس قسم کی بدعاں کے ذریعہ جسارت و جرأت نہیں کرنی چاہیے، اس سلسلے میں ان اہل بدعت کی پیش کردہ دلیل اگر قابل تسلیم ہوتی تو صحابہ کرام ﷺ یا کام ضرور کرتے کیونکہ ان اہل بدعت کے مقابلہ میں صحابہ کرام ﷺ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کہیں زیادہ محبت رکھتے تھے۔

اسی طرح قارئین کرام کو یہ بھی بتا دینا چاہتا ہوں کہ قرآن خوانی کے ایصال ثواب کو جائز کہنے والے متاخرین مالکیہ، حنفیہ اور حنابلہ قبر پر قرآن خوانی کو جائز نہیں کہتے۔ قبر پر قرآن خوانی کے قائل صرف کچھ متاخرین شافعیہ ہیں۔ لیکن ان کے خلاف گزشتہ دلیلیں قائم ہیں اور ان لوگوں کا جو یہ شہہ ہے کہ قبر پر قرآن خوانی سے رحمت نازل ہوتی ہے، جس سے میت کو فتح ہوتا ہے، اس کا جواب یہ ہے کہ ہم کئی مرتبہ یہ کہہ چکے ہیں کہ دین میں کسی قیاس و رائے اور فکر و نظر کے ذریعہ

بدعات اور ان کا شرعی پوشاہم بدعات و ضرر  
بدعت ایجاد کرنا جائز نہیں۔ دوسری بات یہ ہے کہ اگر ہم یہ مان لیں کہ مردہ مستا ہے تو قرآن خوانی کے وقت وہ گناہوں سے روکنے والی آیات بھی ضرور سنے۔ مثلاً قول اللہ ہے :

لَا تَقْرَبُوا الْزِّنِيٍ . [الاسراء، آیہ: ۳۲]

إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ  
وَالْأَذَلَامُ رِجْسْتَ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ  
فَاجْتَنِبُوهُ لَعْلَكُمْ تُفْلِحُونَ . [المائدہ، آیہ: ۹۰]

بے شک شراب، جو بازاری، بہت اور پانے کے تیرنجس اور شیطانی کام یعنی الہذا ان سے بچوتا کہ تم کامیاب ہو سکو۔

اسی طرح نماز، زکوٰۃ اور اس طرح کے دوسرے واجبات کے تارکین اور حرمات کے مرتکبین کو قرآن مجید میں وعید اور دھمکی دی گئی ہے اور اعمال صالح کی ترغیب دی گئی ہے اور ہو سکتا ہے کہ میت سے ان تمام امور میں یا کم از کم بعض امور میں کوتاہی سرزد ہوئی ہو۔ تو وہ ان آیات کو سن کر اذیت محسوس کرے گا، اور اس کو ضرر ہو گا۔ جماری ان بالتوں پر غور فرمائیے، مجھے امید ہے کہ ان نفع بخش جوابات سے اللہ تعالیٰ قارئین کرام، سامعین اور جملہ مسلمانوں کو فائدہ پہنچائے گا۔

[الاجوبة الجلية عن الاسئلة الحمد لله مصنفہ ہذا کی دوسری کتاب]

وَصَلَى اللَّهُ تَعَالَى عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ وَعَلَى الَّهِ وَاصْحَابِهِ وَالْتَّابِعِينَ

## فصل

### جمعہ کے دن اور رات میں ایجاد شدہ بدعات کا بیان

۱۔ جمعہ کی رات میں خاص طور پر کوئی نماز پڑھنا یا جمعہ کے دن خصوصی طور پر روزہ رکھنا بدعت ہے۔

کیونکہ صحیح مسلم کی حدیث ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَا تَخُصُّوا إِلَيْهِ الْجُمُعَةَ بِقِيَامِ مِنْ بَيْنِ الظَّالَّى وَلَا تَخُصُّوا يَوْمَ الْجُمُعَةِ بِصِيَامٍ

مِنْ بَيْنِ الْأَيَّامِ إِلَّا أَنْ يَكُونَ فِي صَوْمٍ يَصُومُهُ أَحَدُكُمْ» ①

(لَا يَصُومُ أَحَدُكُمْ يَوْمَ الْجُمُعَةِ إِلَّا يَوْمًا قَبْلَهُ أَوْ بَعْدَهُ)

”وسری راتوں کے بالمقابل جمعہ کی رات میں خصوصی طور پر تم لوگ کوئی نماز مت پڑھو

اور نہ جمعہ کے دن دوسرے ایام کے مقابلہ میں خصوصی روزہ رکھو مگر کوئی آدمی اگر ایسا روزہ

رکھا کرتا ہو جو جمعہ ہی کے دن پڑھ جائے تو کوئی حرج نہیں۔“

۲۔ جس حدیث میں یہ مردی ہے کہ شب جمعہ کی نماز مغرب میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قل با ایها الکفرون اور قل هو الله احد پڑھا کرتے تھے اور عشاء کی نماز میں سورہ جمعہ اور سورہ منافقون پڑھتے تھے تو اس بارے میں امام عراقی نے فرمایا کہ یہ حدیث نہ مرسل سند سے صحیح ہے نہ متصل سند سے۔

۳۔ جس حدیث میں یہ مذکور ہے کہ ”جو آدمی جمعہ کے دن جامعہ مسجد میں داخل ہو کر چار رکعت نماز پڑھے بغیر نہ بیٹھے اور ان چار رکعتوں میں دوسرا مرتبہ قل هو الله احد پڑھے تو وہ مرنے سے پہلے جنت میں اپنا ٹھکانا خواب میں دیکھے گا یا اگر وہ خواب میں نہ دیکھے گا تو دوسرا کوئی اس کے حق میں خواب نہ مذکور دیکھے گا۔“

اس حدیث کی بابت امام عراقی نے کہا کہ بہت غریب ہے۔ اور شارح احیاء العلوم نے امام دارقطنی سے نقل کیا ہے کہ یہ حدیث صحیح نہیں ہے۔

۴۔ جمعہ کی راتوں میں بعض مساجد میں صوفیا اور فرقہ اکا ”اہ۔۔۔ اہ اللہ۔۔۔ اہ یا ھو“ یا

① (صحیح المسنون / ج ۲ / ص ۸۰۱) کتاب الصیام باب کراہیہ صیام یوم الجمعة منفرد۔ حدیث

(صحیح البخاری ص ۳۹۲) کتاب الصوم باب صوم یوم الجمعة حدیث نمبر (۱۹۸۵) نمبر (۱۱۴۲)

اس قسم کے کلمات کہتے ہوئے رقص و ناق کے لئے جمع ہونا بد عادات اور گمراہی کے کاموں میں سے ہے بلکہ یہ اللہ کے دین کے شعار کو منہدم کرنے کے ہم معنی ہے۔

۵۔ جمع کی نماز پڑھنے کے لئے بعض لوگوں کا کسی ولی یا عالم کی طرف منسوب مسجد مثلاً مسجد حسین، مسجد شافعی، مسجد زینب یا مسجد شیخ عبدالقار جیلانی وغیرہ میں مقبرہ کی تقطیم کے ارادہ سے جانا مشرکانہ بدعت میں سے ہے، اس وجہ سے کسی مسلم میں یہ فرمان نبوی ہے:

«الَا وَإِنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ سَاكِنُوا يَتَّخِذُونَ قُبُورَ أَنْبِيَاءِهِمْ وَصَالِحِيهِمْ مَسَاجِدٍ أَلَا فَلَا تَتَّخِذُوا الْقُبُورَ مَسَاجِدًا إِنَّ أَنْهِمْ كُمْ عَنْ ذَلِكَ -» ①

”سنواتم سے پہلے والے لوگ اپنے انبیاء کی قبروں کو مسجدیں بنالیا کرتے تھے۔ خبردار امیں تم کو ایسا کرنے سے منع کرتا ہوں۔“

۶۔ بعض اماموں کا نماز جمعہ میں سورہ جمعہ و مخالفوں کے صرف بعض حصوں کی قراءات و تلاوت پر اکتفا کرنا سنت کے خلاف اور تغیر نیز بدعت ہے۔

۷۔ بعض حاضرین مسجد کا دو خطبوں کے درمیان نماز پڑھنے کے لئے انہ کھڑا ہونا بھاری جہالت اور قبح بدعت ہے۔

پہلے سے مسجد میں بیٹھے ہوئے آدمی کے لئے دو خطبوں کے درمیان نماز پڑھنے کے حرام ہونے پر سارے فقیہی مذاہب متفق ہیں، البتہ جو آدمی مسجد میں اس وقت داخل ہو کہ امام خطبہ دے رہا ہو تو آنے والا دور کعت پڑھے بغیرہ بیٹھے، کیونکہ یہ بات حدیث نبوی سے ثابت ہے۔

۸۔ ہر جمع کو بعد نماز جمعہ پانچ مرتبہ مندرجہ ذیل دونوں اشعار کا یہ عقیدہ رکھتے ہوئے پڑھنا کہ جو لوگ ہمیشہ ایسا کریں گے انہیں اللہ تعالیٰ اسلام پر سرنے کی توفیق دے گا، باطل قانون اور بری بدعت نیز مفعک کر خیر حماقت ہے اس سے عقول سیلہ کو کوفت اور کبیدگی ہوتی ہے۔ دونوں اشعار یہ ہیں۔

إِلَهِي لَسْتُ لِلْفَرْدَوْسِ أَهْلًا

وَلَا أَقُولُ غَلَى نَارِ الْجَحِيمِ

”اے اللہ! میں فردوس کے لا تک نہیں ہوں اور نہ جہنم کی آگ کو براشت کرنے کی مجھے

① ( صحيح المسلم ج ۱ / ص ۳۷۸ .كتاب المساجد و مواضع الصلاة باب النهي عن بناء المساجد على القبور حديث نمبر (۵۲۶) )

طااقت نہیں ہے۔“

فَهَبْ لِيْ تَوْبَةً وَأَغْفِرْ ذُنُوبِيْ  
فَإِنَّكَ غَافِرُ الذُّنُوبِ الْعَظِيمِ

”تو مجھے تو بہ کی توفیق دے اور میرے گناہوں کو معاف فرماء، کیونکہ تو بڑے بڑے گناہوں کا معاف کرنے والا ہے۔“

مذکورہ اشعار کو یہ لوگ امام شعرانی کی طرف منسوب کرتے ہیں۔ فقہائے شافعیہ میں سے کچھ متاخرین نے ان اشعار کو پڑھنے کی تجویز کی ہے مگر کوئی شک نہیں کہ اس بات کو باقی رکھنا اور اس سلطے میں مذکورہ بالاعقیدہ رکھنا مقام تباہی ہے اور جھل کی بنا پر ہے۔ پتہ نہیں کہ کس دلیل کی بنا پر حاشیہ نگاروں اور شارحین کتب نے مذکورہ بالابات گھری اور اس کو سنت و متحب قرار دے ڈالا؟ کوئی شک نہیں کہ مسنون، متحب اور مندوب وہی چیز ہے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے جبکہ مذکورہ بالابات کا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے منقول ہونا بہت درکی بات ہے۔ الہذا ان لوگوں کی اس تجویز سے تم ہوشیار و خبردار رہنا، یہ کام ظن پرستی ہے، اللہ تعالیٰ نے ظن پرستی کی بنا پر شرکیں کی مذمت کی ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا :

إِنْ يَبْغُونَ إِلَّا الظُّنُونَ وَإِنَّ الظُّنُونَ لَا يَغْنِي يَه (مشرکین) صرف ظن کی پیروی کر رہے ہیں  
مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا ۝ [النجم، آیہ: ۲۸]

۹۔ نماز جمعہ کے بعد دونوں پاؤں موزنے سے پہلے سات، سات مرتبہ سورہ معوذتین اور فاتحہ کا پڑھنا جیسا کہ شوافع نے ابوالاسعد قشیری کی روایت کردہ ایک حدیث کو دلیل بنایا کہ کہا ہے بدعت ہے، کیونکہ یہ حدیث بہت ہی زیادہ ضعیف ہے۔ تم احادیث صحیح پر کاربندر ہو، کیونکہ احادیث صحیح بہت زیادہ ہیں۔

۱۰۔ بعد نماز جمعہ ایک ہزار مرتبہ سورہ ”قل هو اللہ احده“ پڑھنے کا قطعاً کوئی ثبوت نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ذکر تو ہمیشہ ہونا چاہیے، لیکن بے اصل اور غیر ثابت شدہ قیود کے ساتھ نہیں۔ اس سلطے میں ایک روایت یوم جمعہ کی قید کے بغیر مروی ہے کہ جس نے ایک ہزار مرتبہ سورہ قل هو اللہ پڑھی اس نے اپنے آپ کو اللہ تعالیٰ سے خرید لیا۔۔۔۔۔ لیکن یہ حدیث موضوع ہے۔ اس کی سند میں مجاشع نامی راوی کذاب ہے اور حجاج بن میمون بصری ساقط الاعتبار ہے۔

۱۱۔ جمعہ کی نماز کے بعد ”شیر و نخیر“ کا ورد کرنے کے لئے صوفیا کا اکٹھا ہونا گناہ و ضلال ہے۔ اللہ

تعالیٰ کے اسمائے حسنی میں یہ بڑا الحاد اور رد و بدل ہے۔  
۱۲۔ منبروں پر جمعہ کے روز پر دے لئکانا اور خطیب کو بوسہ دینا جب کوہ خطبہ دے کر منبر سے اترے  
فتنج قسم کی بدعت ہے۔

۱۳۔ جمعہ کے دن مسجد میں گداگری مذموم چیز ہے۔

«الْجُمُعَةُ حَجُّ الْمَسَاكِينِ»

”جمعہ مسکینوں کا حج ہے“

والی جو حدیث روایت کی جاتی ہے وہ ضعیف ہے۔ اس حدیث کو جامع الصغیر میں ضعیف قرار  
دیا گیا ہے اور یہ حدیث:

«الْجُمُعَةُ لِمَنْ سَبَقَ»

”جمعہ ان کے لئے جو سب سے پہلے آئیں“

مطلقاً کلام بہت سے نہیں ہے۔

۱۴۔ جمعہ کے پہلے خطبہ کے شروع میں خطبوں کا ہمیشہ کوئی ایک حدیث مثلاً

«الْتَّابِعُ مِنَ الذَّنْبِ كَمَنْ لَا ذَنْبَ لَهُ» ①

”گناہ سے توبہ کرنے والا ایسا ہے گویا اس نے گناہ کیا ہی نہیں۔“

پڑھنا بے اصل ہے۔ اس کا کوئی ثبوت نہیں۔

۱۵۔ عید کے دنوں خطبوں کو تکمیر کے ساتھ شروع کرنا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے صحیح طور پر ثابت  
نہیں۔ (ظفیح از کتاب ” السنن والمبتدعات ”)

۱۶۔ صفوں کے مکمل ہونے اور جگہ خالی نہ ہونے کی صورت میں جمعہ کے دن جمعہ کے وقت لوگوں کی  
گرد نیس پھانڈ کر آگے جانا منوع ہے۔

اس حدیث بنوی کا ذکر آچکا ہے کہ لوگوں کی گرد نیس پھانڈ کر آگے بڑھنے والے سے خطبہ جمعہ  
کے دوران نبی کریم ﷺ نے فرمایا:

① (مجمع الزوائد ج ۱ / ص ۲۰۰۔ کتاب التوبہ باب التائب من الذنب كمن لا ذنب۔ سنن ابن ماجہ ج ۲ / ص ۱۴۲۰۔ کتاب الزهد باب ذکر التوبہ حدیث نمبر (۴۲۵۰))

«اِجْلِسْ فَقَدْ اَذَيْتَ زَادَ اَحْمَدَ اَيْتَ» ①

”تم بیٹھ جاؤ تم نے لوگوں کو افہت پہنچائی، اور امام احمد کی روایت میں اتنا مزید ہے کہ تم ثواب حاصل کرنے میں پچھرے گئے۔“

۷۔ نماز جمعہ سے امام کے فارغ ہونے کے بعد نمازوں کے سامنے سے گزرنا بھی منوع امور میں سے ہے۔ یہ بات اور اس سے پہلے مذکورہ بات عوام الناس سے بہت سرزد ہوتی ہے۔  
لوگوں کو اس طرز عمل سے ان احادیث کا ذکر کر کے ڈرانا اور روکنا چاہیے:

«قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَوْ يَعْلَمُ الْمَارِبُّينَ يَدِيَ الْمُصْلَى مَاذَا عَلَيْهِ لَكُمْ أَنْ يُقْفَ أَرْبَعِينَ خَيْرًا لَهُ مِنْ أَنْ يَمْرُّ بَيْنَ يَدَيْهِ قَالَ الرَّاوِي قَالَ أَرْبَعِينَ يَوْمًا أَوْ أَرْبَعِينَ شَهْرًا أَوْ أَرْبَعِينَ سَنَةً۔» ②

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ نمازی کے آگے سے گزرنے والا اگر یہ جان لے کہ اس پر کتنا گناہ ہوتا ہے تو وہ ”چالیس“ دن تک کھڑا رہنا گزرنے سے بہتر سمجھے گا۔ راوی نے کہا کہ مجھے یہ پتا نہیں کہ چالیس سے کیا مراد ہے چالیس دن یا چالیس مینے یا چالیس سال۔ (مطلوب یہ کہ نمازی کے سامنے سے گزرنا بہت بھاری گناہ اور باعث عذاب ہے)“  
۸۔ اقربا یا اولیا یا سلسلہ تصوف کے مشائخ طریقت کے لئے فاتحہ خوانی مثلا یہ کہنا کہ سیدنا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی روح کے لئے یا آپ ﷺ کے صحابہ کرام ﷺ کے لئے، سیدی احمد البدوی کے لئے یا شیخ دسوی جیلانی، نقشبندی، رفاعی کے لئے یا ہمارے آپا اجداد اور مشائخ اقرباء کے لئے فاتحہ خوانی کی جائے۔

① (سنن ابی داود ج ۱ / ص ۶۶۸). کتاب الصلاۃ باب تخطی رقبا الناس یوم الجمعة حدیث نمبر (۱۱۱۸). سنن ابن ماجہ ج ۱ / ص ۲۵۴. کتاب إقامۃ الصلاۃ... باب ما جاء فی النہی عن تخطی الناس یوم الجمعة حدیث نمبر (۱۱۱۵).  
مسند احمد ج ۴ / ص ۱۱۱۸ تا ۱۹. (سنند عبدالله بن یسر)

② (بخاری ص ۱۰۷). کتاب الصلاۃ باب إثم الماربین يدی المصلى. حدیث نمبر (۵۱۰).  
صحیح المسالم ج ۱ / ص ۳۶۳. کتاب الصلاۃ باب منع الماربین يدی المصلى حدیث نمبر (۵۰۷). سنن ابی داود ج ۱ / ص ۴۹. کتاب الصلاۃ باب ما ینہی عنہ من المرور... حدیث نمبر (۷۰۱).

پھر امام تین بار سورہ فاتحہ و اخلاص یا گیارہ، گیارہ بار ان دونوں سورتوں کو پڑھے اور مقتدى لوگ امام کی پیروی کرتے ہوئے ان سورتوں کو اسی طرح پڑھیں۔

کوئی صاحب عقل اس میں شک نہیں کر سکتا کہ یہ فعل و عمل بدعت و باطل ہے چاہے نماز جمع کے بعد کیا جائے یا مجھ کا نمازوں کے بعد۔

۱۹۔ رمضان المبارک کے آخری جمع کو بحالت خطبہ "خناطہ" کے نام سے جو کاغذات لکھتے جاتے ہیں وہ بھی منوع ہے۔

۲۰۔ بعض عوام اور خطیب لوگ خطبہ جمعہ کے دوران یا بعد نماز جمعہ دھاگہ میں متعدد گرہیں لگاتے ہیں۔ اور یہ خیال و عقیدہ رکھتے ہیں کہ ان گروہوں کے ذریعہ وہ بخار و حرارت کو باندھ رہے ہیں اور اس مدد پر سے بخار زدہ کا بخار ختم ہو جائے گا۔ چنانچہ بخار زدہ آدمی کو حکم دیا جاتا ہے کہ گرہ لگائے ہوئے اس دھاگا کو اپنے بازو میں باندھ لے یا لگلے میں لٹکائے، یہ طریقہ بدعت و منوع ہے۔

جمعہ کے دن کی بدعات میں سے یہ بھی ہے کہ جس وقت لوگ سنن و نوافل پڑھ رہے ہوتے ہیں اس وقت گانے کے انداز سے بلند آواز سے سورہ کہف پڑھی جاتی ہے۔ اس وقت کچھ لوگ ذکر الہی اور تلاوت و مدبر میں مصروف ہوتے ہیں۔ اس پر مزید تماشی کی مسجد و قرات قرآن کی عظمت کا لحاظ رکھے بغیر قاری کے لحن و سرود پر عوام الناس صدائے تحسین بلند کرتے رہتے ہیں۔ یہ ساری باتیں نہ موم ہیں اور کسی طرح بھی جائز نہیں۔

اولاً اس لئے یہ باتیں ناجائز ہیں کہ عبادت گزار لوگوں کی عبادت میں خلل اندازی ہوتی ہے اور یہ بات بالا جماع حرام ہے۔

**حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے مروی ہے :**

«إِعْتَكَفَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْمَسْجِدِ فَسَمِعَهُمْ يَحْمَرُونَ بِالْقِرَاءَةِ فَكَشَفَ السِّرَّ وَقَالَ إِلَّا إِنَّ كُلَّكُمْ مَنَاجٍ لِرَبِّهِ فَلَا يُؤْذِنَنَّ بَعْضُكُمْ بَعْضًا وَلَا يُرْفَعُ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ فِي الْقِرَاءَةِ» ①

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مسجد میں مختلف بتھتے کہ آپ ﷺ نے لوگوں کو زور سے قرات کرتے ہوئے سنات تو آپ ﷺ نے پردہ ہٹا کر فرمایا کہ سنو! آگاہ رہو کہ تم میں سے ہر آدمی

① (ابوداؤد ج ۲ / ص ۸۳) کتاب الصلاۃ باب رفع الصوت بالقراءۃ فی صلاۃ اللیل حدیث نمبر (۱۳۲)

اپنے رب سے سرگوشی کر رہا ہے لہذا کوئی کسی کوزور زور سے پڑھ کر اذیت نہ پہنچائے اور کوئی کسی سے زیادہ بلند آواز سے نہ پڑھے۔

ثانیاً ایسا کرنے سے مسجد کے اندر آواز اونچی ہوتی ہے اور مسجد میں آواز بلند کرنے سے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے منع فرمایا ہے۔

امام مالکؓ نے موطا میں روایت کی ہے :

«إِنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَرَجَ عَلَى النَّاسِ وَهُمْ يُصَلُّونَ وَقَدْ عَلِمَ أَصْوَاتُهُمْ بِالْقِرْلَةِ فَقَالَ إِنَّ الْمُصَلَّى يُنَاجِي رَبَّهُ فَلِيَنْظُرْ بِمَا يَنْجِيَهُ وَلَا يَعْجَزْ بِعَضُّكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي الْقُرْآنِ» ①

”نبی کریم ﷺ لوگوں پر برآمد ہوئے اس حال میں کہ لوگ نماز پڑھ رہے تھے اور قرات کرنے میں لوگوں کی آوازیں بلند ہو رہی تھیں تو آپ نے فرمایا کہ نمازی اپنے رب سے مناجات (سرگوشی) کرتا ہے۔ لہذا اس پر نظر رکھنی چاہیے کہ وہ کس طریقے سے اللہ سے سرگوشی کر رہا ہے اور کوئی آدمی قرآن پڑھنے میں کسی پر آواز بلند نہ کرے۔

ثالثاً یہ طرز عمل زمانہ نبوی ﷺ، زمانہ صحابہ ﷺ اور ان کے بعد کے زمانہ اسلام کے طور و طریقہ کے خلاف ہے اور یہ بات صحیح طور پر ثابت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ ذکرو اذکار اور قرآن خوانی کرتے وقت خصوصاً مسجدوں میں آواز بلند کرنے کو مکروہ سمجھتے تھے اور اگر اس کے ساتھ خلل اندازی بھی ہو تو اس کے حرام ہونے میں مشکل نہیں ہو سکتا۔

علامہ ابن عثماں شافعی نے کہا کہ ”بلند آواز سے ایسی قرآن خوانی حرام ہے جس سے نمازی کو خلل و تشویش ہو۔“

قرۃ العین اور اس کی شرح فتح المعین لرین الدین ملیماری میں یہ صراحت ہے :

”اگر نمازی یا سونے والے کو اذیت پہنچی ہو تو سورہ کہف یا دوسری سورتوں کا بلند آواز سے پڑھنا مکروہ ہے۔۔۔۔۔ امام نفووی نے اپنی کتابوں میں اس کی تصریح کر رکھی ہے۔

۲۲۔ جمعہ کے دن دوسری اذان کے بعد ”الترقبۃ“ نامی عمل بدعت و منوع ہے۔ بعض مقامات پر

① (مؤطرا امام مالک ج ۱ / ص ۸۰ کتاب الصلاة باب العمل في القراءة حدیث نمبر (۲۹) مسند احمد ج ۴ / ۳۴۴ / مجمع الزوائد ج ۲ / ۲۶۵) کتاب الصلاة باب الجهر بالقرآن وكيف يقرأ۔

”الترقیۃ“ اذان سے پہلے کیا جاتا ہے۔ ”الترقیۃ“ ان لوگوں کی اصطلاح میں وقت مذکور میں یہ قرآنی آیت پڑھتے ہیں۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَةَ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا  
صَلِّ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا  
يُهَا الَّذِينَ أَهْسَوْا صَلْوًا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا  
وَالْوَاتِمُ بَھی درود سلام بھجو۔

تَسْلِیمًا ۵ [الاحزاب، آیہ: ۵۶]

بلند آواز سے حسب ذیل کلمات یا احادیث کو اس موقع پر پڑھنا بھی بدعت ہے۔

”مَعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ، تَحْمُمُ الْحَاضِرِينَ وَرَدَفِي الْخَجَرِ إِنَّ الْجُمُعَةَ حَجُّ الْفُقَرَاءِ  
وَعِيدُ الْمَسَاكِينَ“

اور یہ حدیث:

”إِذَا قُلْتَ لِصَاحِبِكَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَالْأَمَامُ يَخْطُبُ أَنْصَتْ فَقَدْ لَغُوتَ۔“ ①

وغيرہ مذکورہ بالا کلمات یا احادیث کو بلند آواز سے لوگوں کے سامنے جمع کے وقت کہنا بدعت ہے۔ ۲۳۔ جمع کے روز ”الذکیر“ نامی عمل بھی بدعت ہے۔ ”الذکیر“ ان لوگوں کی اصطلاح میں جمع کے دن یا رات میں منارہ پر چڑھ کر مؤذن کا بعض اذکار اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود پڑھنا لوگوں کو یہ بتلانے کے لئے کہ آج کی رات جمعہ کی رات یا آج کا دن جمعہ کا دن ہے تاکہ لوگ جمعہ کی تیاری کریں۔

۲۴۔ بدعات میں سے بعض مؤذنوں کی ایجاد کردہ یہ بات بھی ہے کہ کچھ شہروں میں امام جب مسجد میں خطبہ دینے کے لئے منبر کا ارادہ کرتے ہوئے لوگوں کے سامنے آتا ہے تو مؤذن لوگ کھڑے ہو کر مکرر سہ کر زباربار بلند آواز سے نبی کریم ﷺ پر درود پڑھتے ہیں اور یہ سلسہ اس وقت تک جاری رہتا ہے جب تک امام منبر پر نہ پہنچ جائے۔

مذکورہ بالا بات بدعت ہے۔ اگرچہ یہ بھی حقیقت ہے کہ نبی کریم ﷺ پر درود پڑھنا جلیل القدر عبادتوں میں سے ہے، لیکن اس کفیلت کے ساتھ درود پڑھنا مروی نہیں اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

۱) سنن ابن داود ج ۱ / ص ۶۶۵۔ کتاب الصلاة باب الكلام والامام يخطب حدیث

نمبر (۱۱۱۲)۔ صحیح مسلم ج ۲ / ص ۵۸۳۔ کتاب الجمعة باب فی الانصات یوم الجمعة فی

الخطبة حدیث نمبر (۸۰۱)۔ سنن ابن ماجہ ج ۱ / ص ۳۵۲۔ کتاب اقامۃ الصلاۃ باب ماجہ

فی الاستماع للخطبة والانصات لها حدیث نمبر (۱۱۱۰)

جب منبر پر بیٹھنے کا ارادہ کرتے تھے تو صحابہ کرام صلی اللہ علیہ وسلم ایسا نہیں کرتے تھے۔

۲۵۔ امام نووی نے کتاب الروضۃ میں کہا کہ :

خطبہ کے سلسلے میں جاہلوں کی ایجاد کردہ چند بدعتات مکروہ ہیں جو مندرجہ ذیل ہیں۔

۲۶۔ دوسرے خطبہ کے وقت امام کا ادھر ادھر داہنے باہمیں پھیرنा۔

۲۷۔ منبر پر چڑھتے وقت پہلے زینہ پر ٹھوکر مارنا یا اسے کھکھانا۔

۲۸۔ منبر پر جب امام چڑھنے لگے تو اس کے بیٹھنے سے پہلے دعا کرنا۔ بسا اوقات لوگ یہ سمجھ بیٹھتے ہیں

کہ اس وقت میں کی ہوئی دعا مقبول ہوتی ہے۔ یہ جہالت کی بات ہے۔ مقبولیت دعا کی گھڑی منبر پر بیٹھنے کے بعد ہے۔

۲۹۔ امراء کے لئے خطبہ جمعہ میں دعا کرنا اور اوصاف امراء بیان کرنے میں مبالغہ آرائی غلط

کام ہے۔

کتاب المذہب کے مصنف اور ان کے علاوہ دوسرے اہل علم نے امراء کے لئے خطبہ جمعہ میں دعا کرنے کو اصلاً مکروہ کہا ہے مگر ہمارا اختیار کردہ قول یہ ہے کہ اگر تو صیف امراء میں مبالغہ آرائی نہ کی جائے تو ان کے حق میں دعا کرنے میں کوئی حرج نہیں ہے۔

۳۰۔ جمعہ کے دوسرے خطبہ کو جلدی سے ختم کر دینے میں مبالغہ کرنا غلط کام ہے۔

۳۱۔ امام ابو شامة نے ایک مزید بات یہ کہی کہ ”خطبیں کانی صلی اللہ علیہ وسلم پر درود پڑھتے وقت اور لوگوں کو خطاب کے دوران یہ کہتے وقت کہ میں تم کو فلاں فلاں کام کرنے کا حکم دیتا ہوں اور فلاں فلاں، بتاؤں سے روکتا ہوں، داہمیں اور بائیں طرف جسم کو گھما ناپھرنا غلط کاموں میں سے ہے۔

۳۲۔ بنی صلی اللہ علیہ وسلم پر درود پڑھتے وقت خطبیں کو تکلف کر کے عام عبادات سے زیادہ بلند آواز نکالنا غلط کام ہے۔ لوگ جو سمجھتے ہیں کہ دوران خطبہ خطبیں کو درود پڑھنے کے ساتھ اعضا کو حرکت دیتے رہنا چاہیے تو یہ جہالت ہے۔ کیونکہ آپ ﷺ پر درود وسلام دعا ہے اور عام منت یہ ہے کہ تمام دعاوں کو آہستہ آہستہ پڑھنا چاہئے زور اور جھر سے نہیں۔

۳۳۔ جمعہ کے روز ترک سفر کو عبادات سمجھنا غلط بات ہے۔

کیونکہ امام ابن ابی شیبہ نے اپنی کتاب ”المصنف“ میں صالح بن کیسان سے یہ روایت نقل کی ہے کہ حضرت ابو عبیدہ صلی اللہ علیہ وسلم صحابی جمعہ کے روز اپنے کسی سفر پر نکلنے اور انہوں نے نماز جمعہ کا انتظار نہیں

کیا۔ اس روایت کی سند ”جید“ ہے۔ حضرت عمر بن الخطاب رض سے مردی ہے کہ جمعہ مانع سفر نہیں روایت کی سند صحیح ہے۔ البتہ جس حدیث میں یہ منقول ہے کہ ”جو آدمی بروز جمعہ بعد نماز فخر سفر کرے اس پر کتابتین کرام (فرشتے) بدعاع کرتے ہیں۔“ یہ حدیث ضعیف ہے۔ ①

۳۲۔ بعض لوگ جمعہ کے دن یا جمعہ کے علاوہ دوسرے ایام میں مسجد جانے سے پہلے اپنے میٹھنے کے لئے فرش پھووالیتے ہیں ان کا یہ کام غلط ہے۔

۳۵۔ جمعہ کے دن کئی آدمیوں کی جماعت کامل کرداں دینا جیسا کہ بعض شہروں اور مقامات پر کیا جاتا ہے غلط کام ہے۔

۳۶۔ صالح آدمی کو لوگوں کی گرد میں پھلانگ کر جانے کی اس لئے اجازت دینا کہ اس سے برکت حاصل ہوگی، غلط بات ہے۔

۳۷۔ جمعہ کی نماز کے لئے یاد و سری نمازوں کے لئے عماسه باندھنے کی تخصیص غلط کام ہے۔  
شیخ ناصر الدین البانی نے فرمایا کہ ”عماسه باندھ کر نماز پڑھنے کی فضیلت میں وارد شدہ روایات میں سے کوئی بھی صحیح نہیں ہے۔“

۳۸۔ منبر کو تین درجہوں اور زینوں سے زیادہ رکھنا بدعوت غلط کام ہے۔ ②

۳۹۔ منبر کے نیچے کھڑے ہو کر امام کا دعا کرنا غلط کام ہے۔

۴۰۔ خطیب کے منبر پر چڑھتے وقت یا اس سے پہلے نبی کریم ﷺ کی مدح میں شعر خوانی غلط کام ہے۔

۴۱۔ منبر پر خطیب کی ہر ضرب کے وقت مؤذن حضرات کار رسول اللہ ﷺ پر درود پڑھنا غلط ہے۔

۴۲۔ امام کے ساتھ منبر پر صدر المأذن میں کا چڑھنا اگرچہ امام سے یقین درجہ پر میٹھے غلط کام ہے۔

نیز مؤذن کا منبر پر بینہ کر آمین اللهم آمین اللهم صل کہنا غلط کام ہے۔

۴۳۔ دونوں خطبوں کے درمیان وقفہ کے وقت تین بار سورا اخلاص پڑھنا بدعوت ہے۔

۴۴۔ خطیب کے دوران دعا کرتے ہوئے خطیب کا ہاتھ اٹھانا بدعوت ہے۔

۴۵۔ خطیب کی دعا پر آمین کہنے کے لئے لوگوں کا ہاتھ اٹھانا بدعوت ہے۔

① جمعہ کے روز جواز سفر کا حکم اس صورت میں ہے جب کہ جمعہ کا وقت نہ ہو گیا ہو لیکن اگر زوال آفتاب ہو اور جمعہ کا وقت ہو چکا ہو تو فرشود کرنے کے حرماں ہونے میں توقف نہیں ہوتا چاہیے۔

② جو کہا جاتا ہے کہ حضرت معاویہ بن ابی سفیان پہلے شخص ہیں جنہوں نے پندرہ زینوں اور درجوں کا منبر بنایا وہ بت اور جنہیں ہے از منصف

۳۶۔ جمعہ کی نماز کے بعد لوگوں کا یہ کہنا بدعت ہے:

**﴿تَقْبِيلَ اللَّهُ مِنَا وَمِنْكُمْ﴾**

”اللَّهُ تَعَالَى إِهْمَارِي أَوْ تَهَمَّارِي نَمَازَ إِسْ قَبْولَ كَرْلَے۔“

۳۷۔ جو بچہ چل نہیں پاتا اور سرین کے مل گھستا ہوا چتا ہے اس کے دونوں پاؤں کے انگوٹھوں کو ایک دھاگا سے باندھ کر بعض عورتیں جمعہ کے دن مسجد کے دروازے پر کھڑی ہو جاتی ہیں اور مسجد سے نکلنے والے سب سے پہلے شخص سے کہتی ہیں کہ بچے کے انگوٹھوں میں لگی ہوئی گردہ کو گھوول دو اور یہ گمان و خیال رکھتی ہیں کہ یہ کاروائی کرنے سے دو ہفتہ بعد بچہ پاؤں کے مل چلنے لگے گا۔ یہ بدعت اور غلط کام ہے۔

۳۸۔ جمعہ کے روز بعض لوگ مسجد کے دروازہ پر پانی سے بھرا ہوا پیالہ لے کر کھڑے ہو جاتے ہیں تاکہ مسجد سے نکلنے والے لوگ یکے بعد دیگرے اس پانی میں ٹھوک دیں جس سے برکت و خفا حاصل ہونے کا اعتقاد کھا جاتا ہے، یہ اعتقاد عمل بدعت اور غلط ہے۔ (الاجوبۃ النافعۃ)

۳۹۔ بعض مسجدوں اور جامع مسجدوں میں موزن لوگوں کی عادت ہے کہ نماز جمعہ کے بعد اور دوسری نمازوں کے بعد یہ قرآنی آیت تلاوت کرتے ہیں:

إِنَّ اللَّهَ وَمَلَكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ  
بَلْ شَكَ اللَّهُ تَعَالَى اور اس کے فرشتے نبی کریم ﷺ  
تَبَّأْ يُهُمَا الَّذِينَ امْنَوْا صَلَوَاتُهُ عَلَيْهِ  
پر دعا یے رحمت و درود بھیجتے ہیں۔ لہذا اے ایمان  
وَسَلَّمُوا تَسْلِيمًا ۝ [الاحزاب، آیہ: ۵۶]

اس کے بعد نبی ﷺ پر درود پڑھتے ہیں، یہ کام بدعت ہے۔

۴۰۔ جمعہ کے دن امام کا ”فَاعْلَمَ انَّهُ“ پڑھنا اور مقتدیوں کا اس کے جواب میں دس مرتبہ یا بعض جگہ سو مرتبہ ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ پڑھنا بدعت ہے۔

۴۱۔ یہ بات بھی بدعات میں سے ہے کہ نماز جمعہ کے لئے اقامت ہونے سے پہلے صحابہ کرام کے لئے رضی اللہ عنہم وغیرہ والی دعا پڑھنے اور سلطان کے لئے دعا کرنے کے وقت موزن لوگ کھڑے ہو جائیں اور سب مل کر اقامت کہیں۔ خصوصاً یہ صورت عمل اور بھی خراب ہے کہ ہر آدمی کی زبان سے اقامت کا ہر لفظ نکلے، سنت یہ ہے کہ ایک آدمی اقامت کہے اور کھڑے ہو کر اقامت کہے، لیکن اس وقت کھڑا ہونا چاہیے جب کہ اقامت کہنی ہو، اور اقامت اسے کہنا چاہیے جس نے اذان دی ہو،

اور اسے بوقت اقامت قبلہ رو ہونا چاہیے۔ اور حسی علی الصلاۃ کہتے وقت اپنا چہرہ دائیں طرف اور حسی علی الفلاح کہتے وقت باسیں طرف چہرہ گھمانا چاہیے۔ پورا جسم نہیں گھمانا چاہیے صرف چہرہ ہی گھمانا چاہیے اور اقامت کہتے وقت چلنائیں چاہیے۔

۵۲۔ یہ بھی جمعہ کے دن کی بدعات میں سے ہے کہ دونوں خطبوں کے درمیان خطیب کے بیٹھنے کے وقت بعض موذن لوگ کھڑے ہو جاتے ہیں اور خطیب و ماعین کے لئے نفع و فائدہ پہنچانے کی دعا کرتے ہیں۔

## فصل

جمد کے روز کی بدعتوں میں سے ایک بہت زیادہ قیچی اور شفیع بදعت ہے جو آدمی کو (نحوہ بالله) کفرتک سُکھیج کر پہنچادیتی ہے وہ یہ کہ نماز جمعہ کے بعد احتیاطاً ظہر کی نماز پڑھی جائے۔ ①

۱ یہ ”بدعت ضالہ“ بہت سے ممالک، شہروں اور مقامات میں رائج ہے۔ عمان کے بعض شہروں میں اور یمن کے بہت سے شہروں میں اسی طرح جہاں تک میں جانتا ہوں شام اور فارس کے بہت سے شہروں میں یہ بدعوت قبیح مردن ج ہے۔ یہ بدعوت متاخرین شافعی نے ایک داہیات اور کمزور شبکی بنا پر ایجاد کر لی۔

بھی یہ لوگ کہتے ہیں کہ نماز جمعہ میں چالیس نمازوں کی تعداد تھا ہے۔ اس لئے اگر اتنی تعداد میں حاضرین نماز جمعہ میں رہیں تو خطبہ دے کر نماز جمعہ پڑھ تو لی جائے مگر اس کے بعد ظہر کی نماز بھی پڑھی جائے۔ اور یہ بات امام شافعی کے قواعد و اصول کا ساتھ نہیں دیتی۔ کیونکہ نماز جمعہ کے واجب اور صحیح ہونے کے شرائط میں سے ایک شرط مذہب شافعی میں یہ ہے کہ جمود کے نمازوں کی تعداد چالیس ہو۔ اگر نماز جمعہ کے واجب ہونے اور صحیح ہونے کی تمام شرائط موجود ہوں اور انہیں شرطوں میں سے چالیس مقامی آزاد مردوں کی حاضری بھی ہے۔ تو نماز جمعہ واجب نہیں۔ اور ان شرطوں کے بغیر نماز جمعہ صحیح بھی نہیں ہوگی۔ شافعی مذہب بھی ہے اور حنابلہ بھی بھی بات کہتے ہیں۔

شافعی مذہب کا ایک قول یہ ہے کہ چار بیارہ نمازوں سے بھی نماز جمعہ صحیح ہو جائے گی۔ بعض حنابلہ بھی بھی بات کہتے ہیں اور امام مالک کا فرمان بھی بھی ہے۔ دلیل کے اعتبار سے بھی بات رائج و صحیح ہے۔ جب مذہب امام شافعی میں چالیس نمازوں سے نماز جمعہ صحیح ہوتی ہے تو شافعیہ کا یہ کہنا کہ چالیس کی تعداد تھا ہے اس لئے نماز جمعہ اگرچہ پڑھی جائے گی مگر وہ چونکہ صحیح نہیں لہذا احتیاطاً بعد میں ظہر بھی پڑھ لی جائے۔ امام شافعی کے فرمان کی خلاف ورزی ہے۔ (باتی اگلے صفحہ پر)

(گزشتہ سے پورست) \_\_\_\_\_

متاخرین شافعی کبھی یہ بھی کہتے ہیں کہ ہماری پڑھی ہوئی نماز جمع و رسولوں کی نماز جمع سے پہلے ختم ہو جاتی ہے اس لئے ہم احتیاطاً ظہر پڑھتے ہیں۔ بھی یہ لوگ کہتے ہیں کہ حاضرین جمع سب کے سب یا ان میں سے اکثر لوگ عوام ہوتے ہیں خطبہ کا معنی و مفہوم نہیں سمجھ پاتے اس لئے نماز جمع نہیں ہوتی۔ لہذا نماز جمع کے بعد ظہر بھی پڑھنی چاہیے مگر یہ بات عملاً میں سے کسی نے بھی نہیں کی ہے۔

یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ نماز جمع کے لئے اگرچہ امام شافعی اور امام احمدؓ نے چالیس کی شرط لگائی ہے لیکن ان کی دلیل کمزور ہے اس عدد کی تحدید کے سلسلے میں کوئی صحیح حدیث نہیں ہے۔

اس لئے جس قول کی بنیاد ضعیف ہوا سپر قیاس کر کے اخذ کیا ہوا قول ضعیف سے ضعیف تر ہو گا اور اللہ تعالیٰ کے دین میں رائے و قیاس سے کوئی عبادت ایجاد کرنی جائز نہیں۔

بہت سے شہروں میں بہت سارے علماء کی موجودگی میں اس فعل کا پایا جاتا یا بعض لوگوں کا اس کی ترغیب دینا جمعت و دلیل نہیں۔ جمعت و دلیل اللہ و رسول کا فرمان ہے لوگوں کی رائے جمعت نہیں۔

میں نے اس موضوع پر منفصل بحث اپنی کتاب ”الجمع و مکان تھانی الدین“ میں کی ہے۔ اس کی طرف مراجعت کرو۔

TRUEMASLAK @ INBOX . COM

## فصل

### عبدات کی بدعات

#### ایک رکعت میں پوری سورہ انعام پڑھنے کی بدعت

امام ابو شامہ نے کہا کہ:

”باجماعت تراویح رمضان کے معاملہ میں لوگوں کی ایجاد کردہ بدعات میں سے ایک بدعت یہ ہے کہ ساقوئیں رمضان کی رات میں تراویح کی آخری رکعت میں خصوصیت کے ساتھ پوری سورہ انعام پڑھتے ہیں۔ یہ بدعت مسجدوں کے بعض جامیں اماموں نے ایجاد کی ہے اور اس کے لئے ایک ایسی بے اصل حدیث کو دلیل بنایا ہے جو ان کے ایجاد کردہ اس مسئلہ پر دلالت بھی نہیں کرتی۔

یہ حدیث موقوف سند کے ساتھ حضرت علی اور ابن عباس رضی اللہ عنہم سے مروی ہے۔۔۔۔۔ اور بعض مفسرین نے اس کو تاریک سند کے ساتھ سورہ انعام کی فضیلت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مرفوعاً بھی روایت کیا ہے، یہ مرفوع حدیث ذیل میں ورج کی جاتی ہے۔

”عن ابی معاذ عن ابی عصمة عن زید العمنی و کل هؤلاً ضعفاء عن ابی نصرة عن ابن عباس عن ابی بن کعب رضی اللہ عنہم عن النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال نزلت سورۃ الانعام حملۃ واحدة يشیعها سبعون الف ملک لهم زحل بالتسیع والتحمید۔“ ①

”ابو معاذ سے مروی ہے کہ انہوں نے ابو عصمه سے روایت کی اور ابو عصمه نے زید عمنی سے روایت کی (اور یہ تینوں کے تینوں راوی ضعیف ہیں) زید عمنی نے ابو نصرۃ سے اور ابو نصرۃ نے ابن عباس رضی اللہ علیہ وسلم سے حضرت ابی بن کعب رضی اللہ علیہ وسلم سے روایت کی کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سورہ انعام پوری طرح بیک وقت نازل ہوئی اور اس کے نزول کے وقت اس کے ساتھ ستر ہزار فرشتے آئے تھے جو شیع و تحریم خوانی کرتے ہوئے

① (مجمع الزوائد ج ۷ / ص ۲۰۔ کتاب التفسیر، (سہ، ہ، الانعام))

گنگار ہے تھے۔“

مذکورہ بالا حدیث کوں کر عوام الناس نمازیوں میں سے کچھ لوگ دھوکا کھا گئے، حدیث مذکور کی ترجیح احمد بن محمد بن ابراہیم شبی نے اپنی تفسیر میں کی ہے اور شبی موصوف کی تفسیر میں بہت ساری ضعیف احادیث مندرج ہیں۔

شبی نے سورۃ برأت (اس کو سورۃ توبہ بھی کہا جاتا ہے) کی تفسیر کے شروع میں سورۃ النعام کے متعلق روایت ابی ابن کعب کے معارض سورۃ برأت کی فضیلت میں زیادہ مبالغہ والی دوسری روایت نقش کی ہے۔

چنانچہ موصوف شبی نے اپنی ذکر کردہ سند کے ساتھ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے روایت کی:

«قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا نَزَّلَ عَلَى الْقُرْآنِ إِلَّا آيَةً أَيْهَا حَرْفًا مَا بِخَلْلٍ شُوَّرَةٌ بَرَأَةٌ وَسُورَةٌ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ فَإِنَّمَا نَزَّلَنَا عَلَىٰ وَمَعَهُمَا سَبْعُونَ الْفِي صَفَيْرِ مِنَ الْمَلِكَةِ»۔

”رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ مجھ پر پورا قرآن دو سورتوں سورۃ برأت و قل هو اللہ احده کو چھوڑ کر ایک ایک آیت اور ایک ایک حرفا کے قطوار نازل ہوا ہے۔ یہ دونوں سورتیں مجھ پر نازل ہوئیں تو ان کے ساتھ فرشتوں کی ستر ہزار صفحیں موجود تھیں۔“

ہم کہتے ہیں کہ مذکورہ بالا روایت کی بنا پر رمضان المبارک کی تاریخ مذکور والی تراویح کی آخری رکعت میں سورۃ النعام کے بجائے سورۃ برأت (سورۃ توبہ) و قل هو اللہ احده کا پڑھنا زیادہ بہتر و افضل ہے۔ پھر اس حدیث کا مفہوم یہ ہے کہ سورۃ النعام بیک وقت نازل نہیں ہوئی۔

اس صورت میں یہ دونوں روایات باہم متعارض ہیں اور الزام کے طور پر ہم کہتے ہیں کہ دونوں روایات میں سے سورۃ برأت کی فضیلت سے تعلق رکھنے والی روایت زیادہ قبل ترجیح ہے۔ کیونکہ اس کی تعریف میں مبالغہ زیادہ پایا جاتا ہے ورنہ درحقیقت ہمارے نزدیک دونوں ہی روایات باطل ہیں۔ واللہ اعلم۔

لیکن اگر بالفرض سورۃ النعام سے متعلق روایت صحیح ہو تو بھی یہ اس بات پر دلالت نہیں کرتی کہ ایک رکعت میں اس سورۃ کا پڑھنا مستحب ہے بلکہ یہ سورت تمام سورتوں میں سے ایک ہے۔ لہذا جو

بادت تمام سورتوں میں جو بات مستحب ہے وہی اس میں بھی ہے۔ افضل یہ ہے کہ نماز یا غیر نماز میں کے علاوہ جس سورت کو پڑھنا شروع کیا جائے اسے پورا پڑھ کر ختم کیا جائے درمیان میں نہ چھوڑ دیا جائے۔ سلف کی عادت یہی تھی۔ اسی بنا پر منقول ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز مغرب میں پوری سورہ اعراف پڑھی اگرچہ مغرب کی دور رکعتوں میں آپ ﷺ نے اسے پڑھا تھا مگر اس نماز میں سورہ نذکورہ کو آپ ﷺ نے پورا ختم کیا کیونکہ ایک نماز کی متعدد رکعات کی قراءت کو ایک قراءت کا درجہ حاصل ہے۔

اسی معنی و مفہوم کی ایک حدیث حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ جو دیہاتی حضرت معاذ بن جبل کے چیخپتے نماز پڑھنے سے مخفف ہو گیا تھا، اس کا سبب یہ تھا کہ اس نے دیکھا کہ حضرت معاذ نے سورہ بقرہ کو نماز میں پڑھنا شروع کر دیا ہے، اس سے وہ سمجھ گیا کہ سورہ بقرہ ختم کے بغیر حضرت معاذ ﷺ کو عنہیں کریں گے اور حضرت معاذ ﷺ کے اس طرز عمل کا ٹکھوڑہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کیا۔ اس پر حضرت معاذ کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم عشا کی نماز میں قصار مفصل کی سورتوں (سورہ بروج سے تاختم قرآن) میں سے کوئی سورہ پڑھا کروتا کہ مقتدیوں پر تطویل گرائے بغیر سورہ ختم ہو جائے۔ اور رکعت پوری ہو جائے۔

جب یہ بات ثابت ہے تو ہم کہیں گے کہ تراویح کی ایک رکعت میں پوری سورہ انعام پڑھاؤ لئے کا جو رواج ہے وہ بدعت ہے۔ صرف اسی ایک اعتبار سے یہ بدعت نہیں ہے کہ ایک رکعت میں اتنی بھی سورہ پڑھنے کا التزام مخصوص تاریخ کی مخصوص رکعت میں کیا جا رہا ہے بلکہ اس کی کئی جو باتیں ہیں۔  
 ① دوسری سورتوں کو چھوڑ کر صرف اسی ایک سورت کی رکعت نذکورہ میں میعنی تاریخ کے ساتھ تفصیلیں، جس سے یہ وہم قائم ہوتا ہے کہ رکعت نذکورہ میں اسی سورت کا التزام کے ساتھ پڑھنا سنت ہے، اور دوسری سورتوں کا پڑھنا خلاف سنت ہے۔

② دوسری نمازوں کو چھوڑ کر صرف نماز تراویح میں سورہ انعام کو مخصوصیت کے ساتھ پڑھنا وہ بھی تراویح کی دوسری رکعات کو چھوڑ کر صرف آخری رکعت میں پڑھنا شریعت محمد یہ ﷺ میں نہیں ہے۔  
 ③ ایسا کرنے سے مقتدیوں پر تطویل کی گرانی ہوتی ہے۔ خاص طور پر ایسے لوگوں کو یہ طویل رکعت زیادہ گرائی جو لوگوں کی اس عادت سے ناواقف ہوں کہ فلاں تاریخ کی فلاں رکعت میں پوری سورہ انعام پڑھی جاتی ہے۔

اس صورت میں مقتدی اس رکعت میں پھنس کر اخطراب و قلق کا شکار ہو جائے گا اور ایسی عبادت کو ناپسند کرنے لگے گا۔

(۲) اس طرز عمل سے سنت کی خلافت ہوتی ہے کیونکہ سنت یہ ہے کہ پہلی رکعت کے بالمقابل دوسری رکعت کی قراءت مختصر اور کم ہوتی کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ظہر و عصر کی دوسری رکعت کو پہلی رکعت سے آدمی قراءت کے ساتھ پڑھتے تھے لیکن بدعت مذکورہ کے ایجاد کننہ نے اس معاملہ کو الٹ دیا چنانچہ اس بدعت کے عادی لوگ پہلی رکعت میں سورہ مائدہ کی صرف آخری دو آیتیں پڑھتے ہیں اور دوسری رکعت میں پوری سورہ انعام پڑھتے ہیں بلکہ تراویح کی انیس رکعتوں میں یہ لوگ سورہ مائدہ کا نصف حزب پڑھتے ہیں جب کہ آخری اور بیسویں رکعت میں ڈیڑھ حزب پڑھ ڈالتے ہیں اور اس طرز عمل میں شریعت کی خلافت اور بدعت موجود ہے اور بھائی کی توفیق اللہ تعالیٰ کے ہاتھ ہے ۔۔۔۔ کچھ لوگوں نے یہ بدعت اختیار کر لی ہے کہ نماز تراویح جس رات میں ختم ہوتی ہے اس دن قرآن مجید میں واقع شدہ بجدة ملاوت والی آیات کو بیجا کر کے پڑھتے ہیں اور تمام آیات کو پڑھ کر مقتدی لوگ اور امام بجدة ملاوت کرتے ہیں، کچھ دوسرے لوگوں نے یہ بدعت ایجاد کر کھی ہے کہ تراویح کی آخری رکعت میں سورۃ الناس پڑھنے کے بعد قرآن مجید میں واقع شدہ ان تمام آیات کی قراءت کرتے ہیں جن میں دعائیں مذکور ہیں۔ اس کے نتیجہ میں وسری رکعت کو پہلی رکعت کے بالمقابل اسی طرح زیادہ طویل کر دیتے ہیں جس طرح آخری رکعت میں سورہ انعام پڑھ کر اسے طویل بنادیتے ہیں۔

اسی طرح کچھ لوگ چند آیات ”آیات المحرّمین“ کے نام سے موسم کئے ہوئے ہیں۔ وہ ان آیات کو خصوصیت کے ساتھ پڑھتے ہیں حالانکہ اس کی بھی کوئی دلیل نہیں۔ اللہ زادہ جان لینا چاہیے کہ یہ ساری باتیں بدعت ہیں اور شریعت سے ان کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ ان باتوں سے صرف یہ وہم پیدا ہوتا ہے کہ یہ شریعت کی باتیں ہیں، مگر درحقیقت یہ شریعت کی باتیں نہیں ہیں اور اللہ تعالیٰ ہی کے ہاتھ میں ہر چیز کی توفیق ہے۔ (کتاب الباعث علی الکارالبدع والخواود لشیخ الامام شہاب الدین ابو محمد عبد الرحمن بن اسماعیل المرعوف باپی شہادت التوفی ۲۶۵)

## سال کے مختلف مہینوں کی بدعاں

سوال: کیا فرماتے ہیں علمائے دین اس مسئلہ میں کہ:

”ہندوستان کے شہر حیدر آباد میں اکثر مسلمان شبِ معراج اور پندرہ ہویں شعبان کی رات میں شب بیداری اور رات جگا کرتے ہیں۔

شبِ معراج میں مقررین اور واعظین مسجدوں میں وعظ و تقریر کرتے ہیں اور عام مسلمان جماعت ہو کر واعظوں کی تقریریں سنتے ہیں۔ بعض لوگ ”صلوٰۃ العمر“ نامی نماز پڑھتے ہیں اس میں سو یاد و سو رکعت نماز پڑھتے ہیں۔ بعض لوگ رات بھرنوافل پڑھتے ہیں۔

بعض لوگ باجماعت ”صلوٰۃ لشیع“ پڑھتے ہیں کچھ لوگ بغداد کی طرف منہ کر کے ”صلوٰۃ الغوث“ پڑھتے ہیں، اور شیخ عبدالقادر جیلانی سے مدد و معاونت طلب کرنے کے لئے چار تکبیریں کہتے ہیں۔ یہ نماز شیخ عبدالقادر جیلانی کے لئے خاص ہے۔

وعظ و تقریر ختم ہونے کے بعد اختمام مجلس کے وقت یہ لوگ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود و سلام پڑھتے ہیں، درود و سلام ایسے الفاظ کے ساتھ پڑھتے ہیں جن میں سے بعض شرکیہ عقائد پر مشتمل ہوتے ہیں اور وہ لوگ یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ ان مغلقوں میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حاضر ہوتے ہیں۔ اس لئے جو لوگ ان مغلقوں میں موجود ہوتے ہیں آپ کے استقبال کے لئے قیام کرتے ہیں۔ یہ لوگ پندرہ شعبان کا روزہ رکھتے ہیں اور رات کو واعظ و مرشد لوگ سورہ دخان کی یہ آیت تلاوت کرتے ہیں:

**إِنَّ الْآنَلَّا هُوَ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ.**

[الدخان، آیہ: ۲] کیا ہے۔

اور اس کی تفسیر بیان کرتے ہیں کہ اس آیت میں واقع شدہ لفظ ”لیلۃ مبارکۃ“ ”مبارک رات“ سے مراد پندرہ ہویں شعبان المعنظم کی رات ہے۔

اس رات کو یہ لوگ شب بیداری کرتے ہیں اور مسجد میں اکٹھا ہوتے ہیں، رات بھرنوافل پڑھتے ہیں، اکثر لوگ اس رات میں زیارت قبور کرتے اور قبروں پر کھانے پیش کرتے ہیں۔ کیونکہ ان لوگوں کا یہ عقیدہ ہے کہ مردے اس رات کو اکٹھا ہوتے ہیں اور پیش کردہ کھانوں کو کھاتے ہیں۔

واعظ لوگ اس رات میں یہ حدیث بیان کرتے ہیں:

«فُؤْمَا أَلَيْهَا وَصُومُوا نَهَارَهَا -»

”اس رات میں نوافل پڑھو اور دن میں روزہ رکھو۔“

چنانچہ اکثر لوگ پندرہ شعبان کا روزہ رکھتے ہیں، اس دن یہ لوگ ”عید الاموات“ (مردوں کی عید یا مردوں کا میلہ) مناتے ہیں اور اس دن نئے کپڑے زیب تن کرتے ہیں۔

دریں صورت ہم کو بتایا جائے کہ ان دونوں راتوں (شب میزانج اور پندرہ شعبان کی رات)

کے بارے میں اللہ و رسول کے کیا احکام و فرائیں ہیں؟

**حَدَّثَنَا اللَّهُ تَعَالَى سَمِّيَّ مِنْ ثُقَّيْكَ وَأَوْرَدَتْ جَوَابَ دِينِ كَلَّهِ مَدْمَغَتَاهُوْنَ - سَأَلَنَّهُ مَنْدَرَجَةَ**  
بالاسوالات میں جواب تین ذکر کی ہیں وہ لوگ شب میزانج اور پندرہ ہوں شعبان کی رات مسجدوں میں جمع ہوتے ہیں اور ععظ و تقریریں ہوتی ہیں۔

صلوٰۃ العمر، صلوٰۃ اتسیع اور صلوٰۃ الغوث وغیرہ پڑھی جاتی ہیں اور ان کے علاوہ بھی جو دوسری باتیں سوال میں مذکور ہیں تو ان کے جواب میں عرض کرتا ہوں۔ توفیق اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے اور اسی کے ہاتھ میں تحقیق کی زمام کار ہے۔

میزانج نبوی کی بابت قرآن مجید کی نص سے ثابت ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

شَبَّ حَنَّ الَّذِي أَسْرَى بِعَيْنِهِ نَيْلًا  
وَهُوَ اللَّهُ الْمَنَّانُ  
وَسَلَّمَ كُوْرَاتُ رَاتِ مَسْجِدِ حَرَامِ (خانہ کعبہ) سے مسجد بیت  
الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا الَّذِي بَارَكَتْنَا  
الْمَقْدِسَ تَكَ لَّمْ گِيَا جِسْ كَے چاروں اطرافِ کوہِ  
نَّے با بر کت بنا رکھا ہے تا کہ ہم اپنے اس بندہ کو اپنی  
آیات و کھلادیں، بے شک اللہ تعالیٰ شَنَّهُ وَالاَوْكَيْهُ  
السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ۵

[الاسراء، آیہ: ۱] والالہ ہے۔

بیت المقدس سے لے کر بلند آسمانوں اور اس مقام تک جہاں تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوح حفظ پر لکھنے والے قلم کی تحریر کی آوازی وہاں تک میزانج میں آپ ﷺ کا جانا بخاری، مسلم وغیرہ کی بہت سی احادیث صحیحہ سے ثابت ہے۔ اس بات کی طرف قرآن مجید نے سورہ النجم میں مندرجہ ذیل قول کے ذریعہ ارشاد کیا ہے:

آپ کو (یعنی محمد صلی اللہ علیہ وسلم) مضبوط قوی

علمہ شیخہ القوی

[النجم: ۵۳] والے نے تعلیم دی۔

یعنی محمد ﷺ کو حضرت جبریل علیہ الصلوٰۃ والسلام نے تعلیم دی۔ اس آیت کے بعد والی آیات میں بھی اسی بات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ ملاحظہ ہو۔

وَلَقَدْ رَأَهُ نَزْلَةً أُخْرَى ۝ عِنْدَ يَقِيَّاً آپ ﷺ نے جبریل ﷺ کو دوسری مرتبہ سدرہ المنتہی کے پاس دیکھا، جس کے پاس جنتہ الملائی ہے، یہاں وقت کی بات ہے کہ سدرہ کو وہ چیز ڈھانپ رہی تھی، جو اسے ڈھانپ رہی تھی اس وقت زنگاہ نہ ہٹی نہ یَغْشَى ۝ مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَفَلُ ۝ لَقَدْ رَأَى مِنْ إِيمَانِ رَبِّهِ وَلَمْ [النجم، آیہ: ۱۸، ۱۹] اپنے رب کی بڑی بڑی آیات دیکھیں۔

ان آیات کا حاصل معنی یہ ہے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے جبریل ﷺ کو اصلی ٹھکل و صورت میں صرف دو مرتبہ دیکھا ہے ایک مرتبہ روئے زمین پر کوہ حرا اور مکہ کے درمیان اور دوسری مرتبہ معراج کے موقع پر ”سدرہ المنتہی“ کے پاس۔

اس صورت میں اسراء کا مذکور اللہ رب العزت کے ساتھ کفر کرنے والا ہے اور معراج کا منکر فاسق و بدعتی ہے۔ یہ بات معراج کے ثبوت کے اعتبار سے ہے کہ جو بات قرآن مجید اور احادیث صحیح سے ثابت ہے اس کا انکار کرنا حرام ہے۔

لیکن شب معراج کو نمازوں، اذکار، دعاؤں گریہ وزاری اور صلوٰۃ العمرہ غیرہ جیسی چیزوں کے ذریعہ زندہ رکھنا یعنی اس رات کوشب بیداری کرنا نوایجاد بدعت ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ ﷺ کے صحابہ رضی اللہ عنہم و تابعین اور اتباع تابعین و ائمہ صالحین سے ایسا ثابت نہیں ہے اور یہ بات کسی نہیں کہی یہاں تک کہ متاخرین میں سے بھی کسی نہ نہیں کہی۔

وعظ و تقریروں کا ہونا مستحب ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

وَذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّكْرَى تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ۝ اور آپ وعظ و نصیحت کریں کیونکہ اس سے مومنوں کو نفع ہوتا ہے۔

[الذاريات، آیہ: ۵۵]

لیکن وعظ و نصیحت شب معراج کی قید کے ساتھ نہیں ہونی چاہیے، تہجد گزاری اور اللہ تعالیٰ سے

آہ وزاری کے ذریعہ رات کو زندہ رکھنا ہمیشہ اور ہر رات کو مسنون ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا:

وَمَنِ الْلَّيلُ فَهَجَدَ بِهِ نَافِلَةً لَكَ      اور آپ رات میں تہجد پڑھئے۔ یہ آپ کے لئے  
غَنِيَّاً أَنْ يَسْعَكَ رَبُّكَ مَقَاماً      نفلی حکم ہے، عنقریب آپ کے لئے نفلی حکم ہے،  
عَنْ قَرِيبٍ آپَ      کارب آپ کو مقام محمود عنایت  
مَحْمُودًا ۵

[الاسراء، آیہ: ۷۹]

بے شک اللہ تعالیٰ نے رات میں نفلی نمازیں پڑھنے والے تہجد گزار بلوگوں کی مدح و تعریف

اپنے مندرجہ ذیل فرمان میں کی ہے:

تَنَجَّا فِي جُنُوبِهِمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ      ان مومنوں کے پہلو بستروں سے الگ رہتے ہیں  
يَذْعُونَ رَبَّهِمْ خَوْفًا وَطَمَعاً وَمِمَّا      کیونکہ یہ لوگ خوف و امید کی بنا پر اپنے رب سے دعا  
كَرْتَهُمْ يُنْفَقُونَ ۵

[السجدة، آیہ: ۱۶]

لیکن کسی عبادت کے ساتھ کسی رات کو مخصوص کر دینا بدعوت ہے۔ البتہ اس سے لیلۃ القدر (شب قدر) مستثنی ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے لیلۃ القدر کو تمام راتوں پر فضیلت بخشی ہے جیسا کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے خود فرمایا:

إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ۤ وَمَا أَدْرَكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ۤ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ۤ

[القدر، آیہ: ۳۰]

سائل نے جو یہ کہا کہ شب معراج و پدرہ شعبان کی رات میں لوگ صلوٰۃ العتر نامی نمازوں رکعت یا دوسرا کعت پڑھتے ہیں تو یہ بڑی، بڑی ضلالتوں اور گمراہیوں میں سے ایک عظیم ضلالت و گمراہی ہے۔ یہ بات بھی کسی نے نہیں کی۔ نہ علماء میں سے کسی نے یہ بات کہی نہ عوام میں سے۔ یہ بات ہم نے ہندوستان کے عوام کے علاوہ کسی اور سے نہیں سنی۔

البتہ صلوٰۃ التسبیح کو کچھ علانے حضرت عباس رض بن عبدالمطلب سے مروی حدیث کی بنا پر مستحب کہا ہے۔ مگر کچھ دوسرے علمانے اسے بدعوت تمایا ہے اور اس سلسلے میں وارد شدہ حدیث

عباس رض کو حافظ ابن الجوزی رحمۃ اللہ علیہ نے موضوع کہا ہے۔ اور جواہل علم صلوٰۃ الشیع کو حدیث عباس رض کی بنار پر مستحب کہتے ہیں وہ بھی کسی خاص رات کے ساتھ اس کو مخصوص و مقید نہیں قرار دیتے۔

لیکن حیدر آباد ہند میں جو لوگ ”صلوٰۃ الغوث“ پڑھا کرتے ہیں اور نماز غدیر کو سے ان کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ یہ نماز شیخ عبد القادر کی نماز ہے اور لوگ یہ نماز بخدا دکی طرف منہ کر کے پڑھتے ہیں تو یہ شیع بدعت اور شدید کفر ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور کے لئے روکع کرنا بھی کفر ہے اور نماز پڑھنی روکع سے بڑی چیز ہے۔

کعبہ کے علاوہ نماز میں کسی دوسری طرف رخ کرنا بلا شک و شبہ کفر ہے اور شیخ عبد القادر جیلانی یا کسی بھی بزرگ و صالح حتیٰ کہ رسول اللہ ﷺ سے بھی استغاش و فریاد کرنا شرک و محتالات ہے۔

سابقہ جوابات میں استغاش سے متعلق سوال پر گفتگو ہو چکی ہے۔ اسی طرح لوگوں کی رچائی ہوئی محفلوں میں رسول اللہ ﷺ کے حاضر ہونے کا عقیدہ بھی شرک و کفر ہے۔

معراج کے دن روزہ رکھنے کے سلسلے میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے یا آپ ﷺ کے صحابہ کرام رض سے معتبر طریق پر ایک حرف بھی ثابت نہیں اور سلف میں سے بھی کسی نے نہیں کہا:

رسول اللہ ﷺ کے لئے مجذہ کے طور پر معراج کے ثبوت کا علم ہونے کے باوجود کسی صحیح حدیث سے یہ ثابت نہیں ہے، کہ کس میں اور کس تاریخ میں معراج ہوئی؟ لیکن صدیوں سے لوگوں میں مشور ہے کہ معراج ستائیسویں رجب کو ہوئی تھی، اسی کو امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے اختیار کیا ہے مگر دلیل سے اس کی تائید نہیں ہوتی۔

دریں صورت صدیوں سے لے کر آج تک علماء کی کثرت کی تحقیق و بحث کے باوجود شب معراج کا تعین جب نہیں ہو سکا تو کسی تاریخ کو شب معراج فرض کر کے اس میں یہ محفل آرائی اور شیطان کی سکھلائی اور املا کرائی ہوئی بدعات کو انجام دینا کیونکہ جائز ہے؟ مسلمانوں کو اتنا عقیدہ رکھنا کافی ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو مکہ کرمہ سے بیت المقدس تک اور وہاں سے بلند آسمانوں تک راتوں رات لے گیا اور اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کو اتنی بڑی خصوصیت سے نوازا جس سے آپ ﷺ سے پہلے کسی نبی و رسول کو نہیں نوازا تھا۔

مسلمان پر یہ واجب ہے کہ وہ سنت مطہرہ کی پیروی کرے اور تمام عبادات و معاملات میں اسی کو فیصل اور حکم مانے۔ لیکن افسوس کہ کتاب و سنت پر عمل کو چھوڑ کر آدمی میلاد، معراج اور بھرت کی

محفلوں کو سمجھتا ہے۔ اور ان محفلوں کے دنوں اور راتوں میں تازہ دم اور سرگرم عمل رہتا ہے اور یہ کام کر کے وہ سمجھتا ہے کہ گویا اس نے اپنے اوپر اللہ تعالیٰ کے واجب احکام ادا کر دیے۔ نیز یہ کہ وہ صرف اللہ رسول سے محبت رکھتا ہے، اس کا یہ طرز عمل شریعت کی میزان اور عمل دونوں کے نزدیک ناقابل قبول ہے۔ لہذا مسلمان پر یہ ضروری ہے کہ وہ مغز اور گودا لیں اور چھکلے چھوڑ دیں۔ سیدھے راستہ کا دھکلانے والا اللہ تعالیٰ ہے۔

پندرہ شعبان کی رات کی فضیلت میں کوئی حدیث وارثیں ہے۔ پندرہ شعبان کے دن روزہ اور رات میں نوافل پڑھنے کی فضیلت میں ایک ضعیف سند کے ساتھ سنن ابن ماجہ میں حضرت علیؓ<sup>علیہ السلام</sup> بن ابی طالب سے یہ ضعیف حدیث مروی ہے :

«عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِذَا كَانَ لِلَّهِ النَّصْفُ مِنْ شَعْبَانَ فَقُومُوا لِلَّهِ وَصُومُوا نَهَارَهَا فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَنْزِلُ فِيهَا لَغْرِوبَ الشَّمْسِ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا فَيَقُولُ الَا مُسْتَغْفِرَ فَأَغْفِرْلَهُ الَا مُسْتَرْزَقَ فَأَرْزَقْلَهُ الَا مُبْتَلَى فَأَبْتَلِنَاهُ أَلَا كَذَا أَكَذَا حَتَّى يَطْلَعَ الْفَجْرُ ...»<sup>①</sup>

”نبی کریم ﷺ نے فرمایا کہ پندرہ شعبان کے دن میں روزہ رکھو اور رات میں نوافل پڑھو، اللہ تعالیٰ اس دن غروب آفتاب ہونے پر آسمان دنیا کی طرف اتر کر فرماتا ہے کہ سنو! کوئی استغفار کرنے والا ہوتو میں اسے معاف کر دوں گا، کوئی روزی مانگنے والا ہوتو میں اسے روزی دوں گا، کوئی پیار ہوتو میں اسے عافیت دوں گا اور میں فلاں فلاں درخواست کرنے والوں کی درخواست قبول کروں گا یہ سلسلہ طلوع فجر تک جاری رہتا ہے۔“

پندرہ شعبان کی رات کی فضیلت میں دوسری متعدد احادیث ہیں جن کے صحیح وضعیف ہونے میں اہل علم کا اختلاف ہے۔ اکثر لوگوں نے اس سلسلے کی ساری روایات کو ضعیف کہا ہے مگر حافظ ابن حبان نے بعض کو صحیح کہا ہے اور رات کو نوافل پڑھنے کے سلسلے میں کوئی روایت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت نہیں اور نہ آپ کے صحابہ سے کچھ ثابت ہے۔

فہرائے شام کے کچھ تبعین سے اس سلسلے میں بعض روایات ثابت ہیں، اور کعب احبار سے

① ضعیف الجامع الصفیر وزیادتہ ج ۱ / ص ۲۲۲: حدیث نمبر (۷۵۲). الاحادیث الضعیفة والموضعۃ حدیث نمبر (۲۱۲)

مردی ہے :

«ان الله تعالى يبعث ليلة النصف من شعبان جبريل عليه السلام الى الجنة فiamerha ان تزرين ويقول ان الله تعالى قد اعتقد في ليلتك هذه عدد نجوم السماء وعدد ايام الدنيا ولياليها وعدد ورق الشجر وزنة الجبال وعدد الرمال۔»

”بِرَبِّكَ اللَّهِ تَعَالَىٰ بَنْدَرَه شَعْبَانَ كَيْ رَاتٍ مِّنْ حَضْرَتْ جَبَرِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَوْ جَنَّتْ كَيْ طَرَفْ بَحْسِيجَا ہے وَهَجَنَّتْ كَوْ حَكْمَ دِيَتْ ہیں کَمَا رَاسَتْ هُوْ جَانَّ، اُورَ اَسَ سَتْ كَتْبَتْ ہیں کَمَا حَجَّ کَيْ رَاتٍ اللَّهُ تَعَالَىٰ نَّأَسَانُوْنَ کَيْ تَارُونَ، دَنْبَا کَيْ دُونَ اُورَ رَاتُونَ، دَرْخَتوْنَ کَيْ چُونَ، پَهَازُونَ کَيْ اوْزَانَ اُورَ بالَّوْرَهِتَ کَيْ ذَرُونَ کَيْ تَعْدَادَ جَبَرِيلَ گَهَارَ آَسَمِيونَ کَوْ جَنَّمَ سَتْ آَزاَکِيَّا ہے۔“

مندرجہ بالا کلام کے اندر جو کمزوری و ضعف ہے وہ مخفی و پوشیدہ نہیں۔ اس میں پائی جانے والی علامات دروغ ظاہر و واضح ہیں، جو صرف اسی مخفی پر مخفی رہ سکتی ہیں جو حواس باختہ ہو چکا ہو اور ہوش و گوش کھو چکا ہو۔

اس میں سب سے بڑی بات یہ ہے کہ جس کعب احرار سے قول مذکور مردی ہے وہ نبی نہیں انہوں نے اپنے بیان کردہ اس قول کی تائید میں قرآن مجید اور سنت صحیحہ کی کوئی چیز نہیں پیش کی۔ میرے خیال میں کعب احرار کی طرف اس قول کا انتساب صحیح نہیں اور اگر بالفرض ان کی طرف اس کا انتساب صحیح ہو تو یہ جدت و دلیل نہیں بن سکتا۔ کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر وضع کردہ بناوٹی اور جعلی حدیث کی علامات میں سے ایک یہ ہے کہ چھوٹے سے معنوی عمل پر بہت زیادہ نیکی و تواب کا مرتب ہوتا ظاہر کیا گیا ہے۔

عبداتوں میں سے کسی بھی عبادت پر اس طرح کا اجر بلکہ اس کا عذر عشیر بھی کتاب و سنت میں منقول نہیں، ان عبادتوں میں سب سے بڑی عبادت نماز ہے۔ نہ اس کے بارے میں اس طرح کی بات مردی ہے نہ فضائل حج کے بارے میں۔ حج کی فضیلت میں سب سے بڑی چیز یہ مردی ہے کہ حاجی کے سارے گناہ بخشن دیے جاتے ہیں حتیٰ کہ وہ ایسا بے گناہ ہو جاتا ہے جیسا کہ اپنے پیدا ہونے کے دن وہ بے گناہ تھا جیسا کہ صحیح حدیث میں ہے :

«مَنْ حَجَّ فَلَمْ يَرْفُثْ وَلَمْ يَفْسُقْ رَجَعَ مِنْ ذُنُوبِهِ كَيْوُمْ وَلَذَنَّةَ أُمَّةٍ» ①

① (صحيح المسلم ج ۲ / ص ۹۸۳). كتاب الحج باب فضل الحج والعمرة ويوم عرفة حدیث نمبر (۱۳۵۰). مسند احمدج ۲ / ص ۶۶۹ (مسند ابی هریرۃ)

”جس نے حج کیا اور اس میں کوئی بے حیائی و فتنہ و فجور نہیں کیا تو وہ اپنے گناہوں سے اس طرح پاک ہو جائے گا جیسا کہ اس دن پاک تھا جس دن اس کی ماں نے اسے جنا تھا۔“ بعض احادیث میں وارد ہے کہ عرفات کے میدان میں قیام کرنے والوں کو اللہ تعالیٰ معاف کر دیتا ہے۔ لیکن کسی عبادت کے بدلے میں اس طرح کی بات منقول نہیں کہ اس رات میں اللہ تعالیٰ آسمانوں کے ستاروں، ایام ولیاں، درختوں کے چٹوں اور رہیت والوں کے ذرات کی تعداد میں لوگوں کو آزاد کر دیتا ہے۔ کوئی شک نہیں کہ یہ جھوٹ بات ہے اور اس کا گھر نے والا شاید عقل وجیادوں سے محروم ہو چکا تھا۔ یا یہ کہ اس نے مسلمانوں اور دین اسلام کو بگاڑنے کے لئے یہ روایت وضع کی کہ استثنے زیادہ اجر عظیم کا لائق دے کر انہیں پندرہ شب عشیان کوشب بیداری پر آمادہ کیا جائے اور ابھارا جائے اور وہ ایک رات میں کچھ دعائیں، اذکار اور نمازیں پڑھ کر سمجھ بیٹھیں کہ اللہ تعالیٰ انہیں استثنے بڑے اجر و ثواب سے نوازے گا۔ لہذا وہ مہلک جرائم و معاصی اور حرام کام کرنے میں نذر ہو جائیں گے۔

اس کا نتیجہ یہ ہو گا کہ اس رات کی عبادت پر اعتماد بھروسہ کر کے لوگ فرائض اسلام، نماز و روزہ وغیرہ ترک کرنے اور منوع چیزوں کا ارتکاب کرنے لگیں گے۔

وضاء و کذاب لوگوں نے اس رات کے استثنے فضائل گھر لئے جن میں سے ایک حرف بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت نہیں نہ صحابہ و تابعین اور انہم کرام رضی اللہ عنہم سے ثابت ہے۔ مگر جیسا کہ پہلے کہا جا چکا ہے کہ بعض فقہائے شام نماز و دعائیں یہ رات گزارتے تھے لیکن وہ مذکورہ بالاعقیدہ شب مذکور کے بارے میں نہیں رکھتے تھے، نہ وہ یہ عقیدہ رکھتے تھے جو کعب احبار کی طرف منسوب ہے۔

تیری بات یہ ہے کہ کعب احبار علمائے یہود میں سے تھے جو حضرت عمر بن حفیظہ بن خطاب کے زمانہ خلافت میں مسلمان ہوئے۔ ان کے پاس بہت سی یہودی و اسرائیلی خرافات و لغویات موجود تھیں وہ گزشتہ قوموں خصوصائی اسرائیل کی باتیں بیان کیا کرتے تھے اور بعض لوگ ان کی بیان کردہ باتیں یاد کرتے اور سنتے تھے۔

لہذا کعب احبار اور انہیں کی طرح وہب بن منبه کی بیان کردہ اسرائیلی روایات بعض آیات کی تفسیر کے تحت کتب تفسیر میں شامل ہو گئیں۔ ان اسرائیلیات میں بعض باتیں عقل و دلنش سے مناسب نہیں رکھتیں اور ان سے انہیاً کے کرام علیہم السلام کی عصمت مندوش ہوتی ہے۔ مثلاً حضرت داؤد علیہ

السلام کے سلسلے میں اسرائیلی روایات پر مشتمل قصے سے ان کی عظمت و عصمت مجروح ہوتی ہے۔ ہم اس میں شکنہ نہیں رکھتے کہ یہود نے اپنے دین اور کتاب تورات میں تحریف کر دی ہے۔ ان کے بیانات پر اعتماد نہیں کیا جاسکتا مگر ان کی جو باتیں قرآن مجید اور سنت نبویہ کے مطابق ہوں وہ مقبول ہیں۔ یہود کا سب سے بڑا مقصد اسلام کے خلاف جنگ اور اسلام کو ختم کرنا ہے۔ اگر وہ اسلام کا خاتمه ہتھیاروں سے نہ کر سکیں تو فتنے پھیلا کر، دیس سے کاریاں کر کے اور احادیث کو گھر کرنیز اس طرح کے دوسرا ہے جربوں سے یہ لوگ مسلمانوں کو جہاں کرنا چاہتے ہیں۔ ابن سبیا یہودی کی دعوت و تحریک، اس کی فتنہ سامانی اور مسلمانوں میں فرقہ بندی پیدا کرنے کی جدوجہد ایسی چیزیں جو کسی پر مخفی نہیں۔

ای آخری زمانے میں مستشرقین اور عیسائیت کا پرچار کرنے والے لوگ نمودار ہوئے۔ ان میں بہت سے لوگ یہودی ہیں۔ ان لوگوں نے اس خیس دور میں اپنے کندھوں پر اسلام کے خلاف جنگ کی ذمہ داری سنبھال رکھی ہے اور یہ لوگ زہر لیے افکار و نظریات، گمراہ اصول و مبادی اور کفریہ عقائد پھیلا رہے ہیں تا کہ دین اسلام کو کمزور کر دیں اور جن عقائد پر اسلام قائم ہے انہیں متزال بنانا دیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ جن لوگوں کے عقیدہ صحیح و ایمان میں خاتمی و کمزوری ہے وہ لوگ ان لوگوں سے متاثر ہو گئے اور ان کے تبع شاگرد بن کر ان لوگوں کے افکار و نظریات مسلمانوں میں تحریر و تالیف مقالات کی اشاعت و معاشرات کے ذریعہ رائج و شائع کر رہے ہیں۔

الغرض اسلام اپنے کینے و خیس دشمنوں یہود، مستشرقین اور عیسائی مشزیوں کی وجہ سے مصیبت و آزمائش میں ہے۔ یہ مصیبت بعض نام و نہاد اہل اسلام سے بھی ہے جو اپنے کو مسلمان کہتے ہیں حالانکہ وہ اسلام سے اس سے کہیں زیادہ دور ہیں جتنا کہ آسمان زمین سے دور ہے۔

یہ کہنا کہ پندرہ شعبان کی رات کو روزیاں اور عمریں مقرر و تقسیم ہوتی ہیں اور اس پر اللہ تعالیٰ کے

اس قول سے استدلال کیا جاتا ہے :

إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ إِنَّا  
كُنَّا مُنْذِرِينَ ۝ فِيهَا يُفَرَّقُ شُكُلُ  
أَمْرٌ حَكِيمٌ ۝ [دخان، آیہ: ۳]

ہم نے اس قرآن کو مبارک رات میں اٹارا ہے ہم لوگوں کو ڈرانے والے ہیں، اسی مبارک رات میں ہر حکم معاملہ طے پاتا ہے۔

اگرچہ حضرت عکرمہ تابعی اور بعض مفسرین سے یہ ضرور مروی ہے کہ اس آیت میں مذکور مبارک رات سے مراد پندرہ شعبان کی رات ہے مگر جمہور کا قول یہ ہے کہ شب مذکور سے مراد شب

قد رہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

**إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقُدْرِ** ۵ (القدر، آیہ: ۱) ہم نے اس قرآن کو شب قدر میں نازل کیا ہے۔ اور مسلمانوں کا اس بات پر اجماع کہ قرآن مجید ماہ رمضان میں نازل ہوا اور لیلۃ القدر اسی ماہ رمضان کی ایک رات ہے کسی دوسرے مہینے میں لیلۃ القدر نہیں ہو سکتی۔

علامہ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی تفسیر میں کہا :

”سورہ دخان میں مذکورہ ”لیلۃ مبارکہ“ (مبارک رات) سے جو لوگ پندرہ شعبان کی رات مراد لیتے ہیں وہ صحیح معنی کی تعین سے بہت دور چلے گئے کیونکہ قرآن مجید کی یہ نص ہے کہ یہ مبارک رات رمضان المبارک میں ہوتی ہے۔

**إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ مُبَارَكَةٍ** (سورۃ الدخان رقم، آیہ: ۲۰) میں ”ہ“ کی ضمیر کا مرجع کتاب میں یعنی قرآن مجید ہے۔ اور فیہا یُفَرَّقُ الْكُلُّ أَمْرٌ حَكِيمٌ سے مراد یہ ہے کہ شب قدر میں لوح محفوظ سے کاتسین کرام احکام خداوندی کے پاس وہ فرائیں الہی آتے ہیں جو سال بھر کے امور، روزی مال و دولت، عمر اور دوسری باتوں سے متعلق ہوتے ہیں۔

علامہ نسفیؒ اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں :

**إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ مُبَارَكَةٍ**

”ہم نے اس قرآن کو مبارک رات میں نازل کیا ہے۔“

اس آیت میں مبارک رات سے مراد شب قدر ہے یا پندرہ شعبان کی رات۔ جمہور اہل علم پہلے قول کے قائل ہیں یعنی کہ اس رات سے مراد شب قدر ہے کیونکہ اس رات تعین دوسری آیت قرآنی **إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقُدْرِ** سے ہوتی ہے نیز اس کی تعین اس قرآنی فرمان سے بھی ہوتی ہے : **شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ** . [القراء، آیہ: ۱۸۵] قرآن مجید ماہ رمضان میں نازل ہوا۔ اکثر اہل علم کے مطابق شب قدر رمضان میں ہوتی ہے۔

علامہ ابن الجوزی نے اپنی تفسیر زاد المسیر میں کہا :

اللہ تعالیٰ کے فرمان حمٰم و الْكِتَبُ الْمُبِينُ ۵ **إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ مُبَارَكَةٍ** (سورۃ الدخان، آیہ: ۲۰) میں ضمیر ”ہ“ میں کتاب و قرآن کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ **لَيْلَةِ الْمَبَارِكَةِ** کی تفسیر میں دو قول ہیں ایک یہ کہ اس سے مراد شب قدر ہے اکثر لوگوں کا قول

یہی ہے۔ دوسرے یہ کہ اس سے پندرہ شعبان کی رات ہے۔ یہ عکرہ کا قول ہے۔

علامہ ابن حجر طبری نے فرمایا :

”لیلۃ مبارکۃ“ کی تفسیر میں صحیح قول ان لوگوں کا ہے جو کہتے ہیں کہ اس سے مراد شب قدر ہے۔

علامہ شوکانی نے تفسیر قدری میں کہا :

اللیلۃ المبارکۃ سے مراد شب قدر ہے جیسا کہ ارشاد اللہ ہے :

إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ . [القدر، آیہ: ۱] ہم نے اس قرآن کو ”لیلۃ القدر“ میں نازل کیا ہے۔  
اس رات کے چار نام ہیں۔

① لیلۃ المبارکہ ② لیلۃ البرأۃ ③ لیلۃ الصُّلُک ④ لیلۃ القدر ۔

حق اور صحیح بات جھوکی ہے یعنی کہ اللیلۃ المبارکۃ سے مراد لیلۃ القدر ہے اس سے مراد پندرہ شعبان کی رات نہیں ہے، اس لئے کہ اس آیت (سورہ دخان والی آیت) میں اگرچہ اس رات کو محمل و مسمم رکھا گیا ہے مگر سورہ بقرہ کی آیت میں اس رات کو ظاہر و واضح کر دیا ہے کہ یہ رات رمضان کے مہینے میں ہوتی ہے۔

چنانچہ فرمایا :

شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ . [رمضان کا مہینہ ایسا با برکت مہینہ ہے جس میں قرآن مجید نازل کیا گیا۔]

پھر اس سورہ قدر میں مزید واضح کر دیا ہے :

إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ . [القدر، آیہ: ۱] ہم نے اس (قرآن) کو شب قدر میں نازل کیا ہے۔

لہذا اس واضح بیان کے ہوتے ہوئے اختلاف کا سبب نہیں رہ جاتا اور نہ اشتبہ کا باعث ہی باقی رہتا ہے۔

تفسیر کی تمام کتابوں میں اسی طرح کی باتیں لکھی ہیں اور تفسیر کی تمام کتابیں اسی بات کو ترجیح دیتی ہیں کہ مبارک رات سے مراد شب قدر ہے پندرہ شعبان کی رات نہیں۔

علمائے کرام نے ذکر کیا :

”کئی صدیوں سے کچھ لوگوں نے ماہ ربج اور پندرہ شعبان کی رات میں ایک مخصوص قسم کی

نماز ایجاد کر لی ہے جس کو "صلوٰۃ الرغائب" کہا جاتا ہے۔"

اکثر اہل علم نے اس بدعت اور ایجاد شدہ نماز پڑھنے والوں پر نگیر و تنقید کی ہے۔

## فصل

قارئین کرام! ہم آپ کی خدمت میں امام شہاب الدین ابو محمد بن اسماعیل المعرف بابی شامہؑ کی کتاب "الباعث علی انکار البدع والحوادث" کی ایک تحریر مذکورہ بالا بحث سے متعلق پیش کر رہے ہیں۔

امام ابو شامہؑ نے فرمایا:

**صلوٰۃ الالفیۃ پذرہ شعبان** کی رات میں پڑھی جانے والی نماز ہے اس کا نام "الالفیۃ" (ہزار والی) اس نے رکھا گیا ہے۔ اور اس نماز میں دس رکعت ہوتی ہیں اور ہر رکعت میں ایک سو مرتبہ "قل حوا اللہ احد" پڑھی جاتی ہے۔ وہ اس طرح سے کہ ایک رکعت میں ایک مرتبہ سورہ فاتحہ پڑھنے کے بعد دس بار "قل حوا اللہ احد" پڑھی جاتی ہے۔ اسی طرح دس مرتبہ ایک رکعت میں کرتے ہیں تو ایک رکعت میں سورہ فاتحہ دس مرتبہ اور "قل حوا اللہ احد" سو مرتبہ ہوتی ہے اور چونکہ یہ نمازوں کی رکعات پر مشتمل ہوتی ہے اس نے پوری نماز میں ایک ہزار مرتبہ سورہ قل حوا اللہ احد پڑھتے ہیں۔ یہ ایک طویل اور بھاری گرفتاری پیدا کرنے والی نماز ہے۔ اس کے ثبوت میں صرف ایک ضعیف بلکہ موضوع حدیث متقول ہے۔

عوام الناس میں اس نماز پر بڑی فرقیگی اور اس کے سبب براقتہ پایا جاتا ہے جن ممالک میں یہ نماز پڑھی جاتی ہے وہاں کی مساجد میں اس نماز کو پڑھنے کی وجہ سے بہت زیادہ چراغاں کیا جاتا ہے، اس موقع پر فتن و فوراً و عورتوں کے ساتھ مردوں کا اشتلاط نیز دوسرے تم کے مختلف فتنے روپا ہوتے ہیں یہ ساری باتیں اتنی مشہور ہیں کہ جتنا بیان نہیں۔

ہب ذکر میں عبادت گزار لوگوں کا اس نماز پر براہمیت اعتقاد ہے۔ شیطان نے لوگوں کے لئے یہ مزین کر رکھا ہے کہ یہ نماز دین کے جلیل القدر عظیم شعائر میں سے ہے۔ اس کا اصل سبب طریقی نے اپنی کتاب میں بیان کیا ہے کہ ابو محمد مقدسی نے مجھے خبر کر دی کہ:

"ہمارے یہاں بیت المقدس میں "صلوٰۃ الرغائب" کے پڑھنے کا رواج نہیں تھا جو ماہ رجب

وشعبان میں پڑھی جاتی ہے۔ ہمارے یہاں بیت المقدس میں اس بدعت کا رواج سب سے پہلے ۳۲۸ھ میں ہوا جب کہ بیت المقدس میں نابلس سے ابن ابی الحمراء نامی ایک شخص آیا۔ یہ شخص اچھی تلاوت کرنے والا تھا۔ وہ پندرہ شعبان کی رات میں مسجد القصی (مسجد بیت المقدس) میں نماز پڑھنے کے لئے کھڑا ہوا۔ اس کے پیچھے ایک دوسرے آدمی نے نماز کے لئے نیت باندھی، پھر تیرا پھر چوٹھا آدمی بھی اس نماز میں شامل ہو گیا اور یہ سلسلہ ہوتا گیا یہاں تک کہ جب اس نے نماذختم کی تو اس کے پیچھے پوری ایک جماعت اقتدار کرنے والی موجود تھی۔

پھر دوسرا سال آیا تو اس کے ساتھ بہت سے لوگوں نے یہ نماز پڑھی۔ یہ نماز عام مساجد بیت المقدس، لوگوں کے گھروں اور ڈیروں میں ہونے لگی۔ پھر اس کا یہ حال ہو گیا کہ گویا کوئی سنت ہے اور اس کا رواج آج تک قائم ہے۔ میں نے ابو محمد مقدسی سے کہا کہ میں نے دیکھا کہ تم بھی یہ نماز جماعت کے ساتھ پڑھتے ہو۔ اس نے کہا کہ ہاں میں پڑھتا ہوں مگر اب اس سے تو پر کرتا ہوں۔ ابو محمد مقدسی نے کہا کہ درجہ میں یہ نماز ہمارے یہاں بیت المقدس میں ۳۸۰ کے بعد ایجاد ہوئی۔ اس سے پہلے ہم نے یہ نماذج بھی نہیں دیکھی اور نہ اس کے متعلق سننا تھا۔

میں کہتا ہوں یعنی امام ابو شامة فرماتے ہیں کہ ”یا ابو محمد مقدسی میرے خیال سے عبد العزیز بن احمد بن ابراہیم مقدسی ہیں جن سے کمی بن عبد السلام الرمیل الشہید روایت کرتے ہیں۔ انہیں یعنی ابو محمد مقدسی کو میلی شہید نے ”شقشخ“ کہا ہے۔ واللہ عالم۔

امام ابو بکر نے کہا کہ ابن وضاح نے زید بن اسلم سے یہ روایت کی ہے کہ ہم نے مشائخ اور فقہا میں سے کسی کو ایسا نہیں پایا کہ پندرہ شعبان والی رات کی طرف کوئی توجہ دیں اور نہ ہی یہ حضرات اس کی فضیلت میں مردی مکھوں کے قول کی طرف التفات کرتے ہیں اور یہ لوگ دوسری راتوں پر اس رات کو کوئی فضیلت بھی نہیں دیتے۔

ابن ابی ملکیہ سے کہا گیا کہ زیاد نیمیری کہتا ہے کہ پندرہ شعبان کی رات میں عبادت کا ثواب شب قدر کی عبادت کے برابر ہے۔ اس پر ابن ابی ملکیہ نے کہا اگر میں زیاد کو ایسا کہتے ہوئے اپنے کانوں سے سنوں اور اس وقت میرے ہاتھ میں لاٹھی ہو تو میں لاٹھی سے ماروں گا۔ راوی کہتا ہے کہ زیاد ایک سخت دل اور درشت خوکا آدمی تھا۔

حافظ ابوالخطاب ابن وجیہ نے اپنی کتاب ”اداء ما وجب“ میں فرمایا کہ ”غفلت شعار لوگوں نے

پندرہ شعبان کی رات کے فضائل میں موضوع احادیث بیان کی ہیں اور ان کی روایت کردہ احادیث میں سے ایک حدیث مقطوع ہے۔

ان غفلت شعار لوگوں نے موضوع احادیث کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کے بندوں کو طاقت سے زیادہ پر مشقت عبادات کا مکلف بنادیا، یعنی کہ سورکعت نماز پڑھیں ہر رکعت میں سورہ فاتحہ ایک بار اور قل هو اللہ احد و بار پڑھیں۔

جب لوگ اس نماز سے فارغ ہو کر گھر لوٹتے ہیں تو ان پر نیند کا غلبہ ہوتا ہے۔ اس لئے ان کی فجر کی نمازوں کو جو جاتی ہے۔ جس کے بارے میں ثابت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس نے نمازوں کی فجر پڑھی وہ اللہ تعالیٰ کی ذمہ داری میں آ گیا۔

موصوف حافظ ابن دجیہ نے اپنی دوسری کتاب ”ما جاء في شهر شعبان“ میں بیان کیا :

”علمائے جرج و تعلیل نے فرمایا کہ پندرہ شعبان کی رات کی فضیلت میں کوئی بھی صحیح حدیث نہیں ہے۔ لہذا اے اللہ کے بندو! ایسے انفراد از جھوٹے سے نجی کرہو جو اپنی وضع کردہ حدیث معرض خیر میں بیان کرتا ہے۔ وہی کارخیر کرنا چاہیے جس کا کارخیر ہونا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہو۔ لیکن جب اس کا مکذوب ہونا ثابت ہے تو اس کام کا کرنے والا شیطان کے خادموں میں سے ہے۔ کیونکہ وہ ایسی حدیث پر عمل پیرا ہے جو مکذوب طور پر گھڑ کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب کر دی گئی ہے۔ اس پر عمل کرنے کے لئے اللہ تعالیٰ نے کوئی دلیل ناصل نہیں کی۔“

اہل بدعت نے جو باتیں ایجاد کر رکھی ہیں اور جن بدعاۃ کے ایجاد کرنے کی وجہ سے یہ لوگ شریعت کی پابندی کرنے والوں کے طور و طریق سے خارج ہو گئے ہیں اور جو موس کے طور و طریق کی پیروی کرنے لگے ہیں۔ نیز انہوں نے اپنے دین کو کھیل تماشا بنا لیا ہے۔ ان بدعاۃ میں سے ایک یہ ہے کہ پندرہ شعبان کی رات کو چراغاں کرتے ہیں حالانکہ یہ بات نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ذرہ برادر بھی ثابت نہیں، نہ آپ ﷺ نے اس رات میں نماز کا حکم دیا ہے اور نہ اس رات میں آگ روشن کرنے کے بارے میں کوئی چیز مردی ہے۔

شریعت محمد یہ کے ساتھ کھیل تماشا کرنے والے جس شخص نے یہ بدعت ایجاد کی ہے وہ مجوسی مذہب کی رغبت رکھتا تھا۔ کیونکہ آگ مجوسیوں کا معبد اور دیوتا ہے یہ بدعت سب سے پہلے برآمد کے زمانے میں ایجاد ہوئی۔

براکم نے اس بدعت کو دین اسلام میں داخل کر کے امتحن لوگوں کو وہ کام میں بٹلا کر دیا۔ یعنی شعبان میں چہ اغاث کرنے کو راجح کیا گویا یہ کام امور ایمان سے ہے۔ حالانکہ اس طرز عمل سے ان کا مقصد آتش پرستی اور جوہی دین کا احیاء و اقامت ہے مگر یہ جوہی مذہب سب سے زیادہ نقصان اور خسارہ پہنچانے والا ہے۔

یہ لوگ شعبان میں آگ کو اس طرح روشن کرتے ہیں کہ جب مسلمان نماز پڑھتے اور رکوع و سجود کرتے ہیں تو ان کے سامنے لوگوں کی روشن کردہ یہ آگ موجود ہوتی ہے اس کام کو جاری ہوئے سالہا سال گزر رکھے ہیں۔

یہ بدعت بغداد سے سارے ممالک میں پھیل رہی ہے۔ ساتھ ہی ساتھ اس رات میں مردوں اور عورتوں کا اختلاط ہوتا ہے، لہذا حکمران پر اس کا منع کرنا واجب ہے اور علماء پر ایسے کاموں سے لوگوں کو خبردار کرنا ضروری ہے۔

شعبان کو صرف یہ شرف حاصل ہے کہ اس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بکثرت روزہ رکھتے تھے۔ پورے شعبان یا اکثر شعبان کا روزہ رکھنا حدیث صحیح سے ثابت ہے۔ واللہ اعلم۔

پندرہ شعبان کی نماز کے سلسلے میں موضوع سندوں کے ساتھ روایات موجود ہیں جن کو حافظ ابو الفرج ابن الجوزی نے اپنی کتاب ”الموضوعات“ میں ذکر کیا ہے ان کی پہلی روایت یہ ہے:

«عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَنْ صَلَّى لِيَلَةَ النِّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ إِنَّهُ شَرِّ عَشَرَ رَكْعَةً يَقْرِءُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ لَّئِنْ مَرَّةٌ لَمْ يُخْرِجْ حَتَّى يُرْدِي مَقْعَدَهُ مِنَ الْجَنَّةِ وَيَشْفَعُ فِي عَشَرَةِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ كُلُّهُمْ وَجَبَتْ لَهُمُ النَّارُ» ①

”حضرت ابو ہریرہؓ سے مردی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو پندرہ شعبان کی رات میں بارہ رکعات نماز اس طرح پڑھتے گا کہ ہر رکعت میں تیس مرتبہ قل هو اللہ احمد کی تلاوت کرے گا تو وہ جنت میں اپنا ٹھکانا دیکھ لینے کے بعد دنیا سے مر کر نکلے گا اور اپنے گھر کے دس گھنگار آدمیوں کے لئے اس کی سفارش قبول ہوگی جن کے لئے جہنم واجب ہو چکی ہوگی۔“

① الموضوعات ج ۲ / ص ۱۲۹۔ باب ذکر صلوٰات اشتہر بذکر ها القصاص.

دوسری روایت حضرت علی صلی اللہ علیہ وسلم بن الی طالب سے مروی ہے کہ:

«رأیت رسول الله صلی الله عليه وسلم ليلة النصف من شعبان فقام صلی الله عليه وسلم فقرء بالقرآن أربع عشرة مرة وقل هو الله احدا أربع عشرة مرة وقل اعوذ برب الفلق أربع عشرة مرة وقل اعوذ برب الناس أربع عشرة مرة وایة الكرسي أربع عشرة مرة ولقد جاءكم رسول من انفسكم الآية فقال فَلَمَّا فَرَغَ مِنْ صَلَاتِهِ سَأَلَتْ عَمَّا رَأَيْتَ مِنْ صُنْعِهِ وَقَالَ مَنْ صَنَعَ هَذَا كَانَ لَهُ كَعْشِرِينَ حَجَةً مَبْرُورَةً وَكَصِيمَ عَشَرِينَ سَنَةً مَقْبُولَةً فَانْاصَبَعَ فِي ذَلِكَ صَائِمًا كَانَ لَهُ كَصِيمَ سَتِينَ سَنَةً مَاضِيَةً وَصِيمَ سَتِينَ سَنَةً مَسْتَقْبِلَةً۔» ①

”میں نے دیکھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پندرہ ہویں شعبان کی رات میں چودہ رکعت نماز پڑھی، پھر بیٹھ کر آپ نے چودہ بار سورہ فاتحہ اور چودہ بار قل هو اللہ احدا اور چودہ بار قل اعوذ بر رب الفلق، اور چودہ بار قل اعوذ بر رب الناس اور چودہ بار آیت الکرسی پڑھی اور ایک بار ”لقد جاءكم رسول من انفسكم“ ”الخ“ والی آیت پڑھی، اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو شخص اس طرح کام کرے گا اسے اتنا ثواب ملے گا کہ گویا اس نے میں حج مبرور (وہ حج جس میں کوئی کوتا ہی نہ ہوئی ہو اور مقبول ہو) کیا اور میں سال قابل قبول روزے رکھے، اگر اس دن وہ روزہ رکھے تو گویا اس نے اس سے پہلے اور اس کے بعد سانچھ سال تک روزہ رکھا یعنی کہ اسے ایک سویں سال تک مسلسل روزہ رکھنے کا ثواب وا جراحت مل ہو گا۔“

حافظ ابو الفرج ابن الجوزی نے پہلی حدیث کی بابت کہا کہ یہ حدیث موضوع ہے۔ اس کی سند میں مجہول روایۃ کی ایک جماعت ہے۔

موسوف حافظ ابن الجوزی نے دوسری روایت کے بارے میں کہا کہ یہ بھی موضوع ہے اور اس کی سند تاریک ہے اور اس حدیث کا وضع کرنے والا ایسے رواۃ کے نام لکھ دیا کرتا تھا جو اس کے جی میں آتے تھے اور ایسے افراد کا ذکر دریافت تھے۔

اس سلسلے میں دوسرے طرز کی نمازیں بھی مروی ہیں مگر ان کا ذکر کر کے ہم بات کو طول دینا مناسب نہیں سمجھتے۔ اور ان روایات کا بطلان کسی پر بھی مخفی نہیں ہے۔

① الموضوعات: ج ۲ / ص ۱۳۰۔ باب ذکر صلوٰات اشتہر بذکرها الفصاص۔

## فصل

### ماہ رجب کی بدعات

شیخ محمد بن احمد محمد عبد السلام خضراء الشفیری الحوامدی نے ماہ رجب کی بدعات کے سلسلے میں کہا : ”ماہ رجب کی ستائیسویں رات کو محفل عید مراج النبی منعقد کرنا اور قصہ مراج النبی پڑھنا بدعت ہے۔ بعض لوگ ستائیسویں رجب کی رات میں خاص طور پر عبادت و ذکر میں جو دلچسپی رکھتے ہیں وہ بدعت ہے۔ ماہ رجب و شعبان و رمضان کے ساتھ مخصوص قسم کی ایجاد کردہ دعا میں سب کی سب بدعت واختراعی ہیں اگر ان کا مول میں کوئی خیر و بھلائی ہوتی تو ہم سے پہلے کے اسلاف صحابہ و تابعین نے اس پر ضرور عمل کیا ہوتا۔

شب مراج و ماہ مراج کی تعین پر کوئی ثابت شدہ دلیل نہیں ہے اور یہ مسئلہ کہ شب مراج میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم واقعہاً مراج سے واپس ہوئے تو آپ کا بستر گرم تھا شہنشاہ نہیں ہوا تھا ثابت نہیں ہے بلکہ یہ لوگوں کے اکاذیب میں سے ایک خانہ ساز جھوٹ ہے۔

## فصل

### شب مراج کی نماز

امام مجدد الدین فیروز آبادی لغوی نے کہا :

ماہ رجب و شعبان و رمضان کی ہر رات میں اور شب مراج میں کسی مخصوص نماز کی کوئی بات سرے سے ثابت نہیں۔

شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے ستائیسویں رجب کی رات اور اس جیسی دوسری راتوں کی بابت فرمایا : ”ان کے غیر مشروع ہونے پر تمام ائمہ کرام تم تشقق ہیں معتبر علمائے کرام نے اس بات کو بیان کیا ہے اس طرح کا کام صرف جاہل بدعیٰ ہی کر سکتا ہے۔“

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب شدہ قصہ مراج چند حروف کو چھوڑ کر سب کا سب باطل و ضلالت ہے اس میں کچھ صحیح نہیں۔

ابن سلطان جیسے حد سے گزرے ہوئے آدمی کا قصہ جو صرف ماہ ربیع میں نماز پڑھتا تھا اور جب وہ مر ا تو اس پر نیک ہونے کی علامات موجود تھیں اور اس کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا کہ وہ ماہ ربیع میں محنت و مشقت کے ساتھ عبادت اور دعا کرتا تھا۔ یہ تمام قصے مکذوب اور جھوٹے ہیں۔ اس جھوٹے قصے کو پڑھنا بھی حرام ہے لیکن اگر اس کے جھوٹے ہونے کو واضح کرنے کے لئے اسے پڑھا جائے تو جائز ہے۔ مگر افسوس کہ ہم یہ خوناک و اذیت رسال بات دیکھتے ہیں کہ جامعہ ازہر مصر کے بہت کے بہت سے سند یافتہ مولوی لوگ لوگوں کو یہ بے حیائی والا قصہ و کلام پڑھ کر سناتے ہیں۔ ( السن والبدعات )۔

حاصل یہ کہ تمام علمائے محققین مثلاً امام نووی، علامہ ابن حجر الشیخی، شیخ الاسلام ابن تیمیہ، ابن الجوزی، علامہ ابن حجر عسقلانی اور تمام اہل علم اس بات پر متفق ہیں کہ ربیع، شب معراج، شعبان خصوصاً شعبان کی پندرہ کی رات اور رمضان کے سلسلے میں لوگوں نے جو مخصوص نمازیں اور اذکار ایجاد کر لئے ہیں وہ اخترائی بدعات ہیں۔ ان کی دلیل نہ کسی صحیح حدیث سے ہے نہ صحابہ دیابعین کے فعل سے۔

اگر کوئی جاہل اذکار و ادعیہ اور نمازوں کے متعلق وارد شدہ عمومی احکام سے استدلال کرے مثلاً اللہ تعالیٰ کے مندرجہ ذیل قول سے :

يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا اے ایمان والو! اللہ تبارک و تعالیٰ کو بہت یاد کرو، اور صبح شام اس کی تسبیح خوانی کیا کرو۔  
وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلًا۔ [الاحزاب، آیہ: ۳۲] ۵۵  
إِنَّ اللَّهَ وَمَلِيكَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ بے شک اللہ تعالیٰ اپنے نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) پر رحمت اور اللہ کے فرشتے دعائے رحمت بھیجتے ہیں  
يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ اے ایمان والو! تم بھی آپ ﷺ پر درود و سلام وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا  
[الاحزاب، آیہ: ۵۶] اچھی طرح بھیجو۔

وَإِذَا سَأَلَكَ عَبْدٌ عَنِّي فَلَمَنِي جب آپ ﷺ سے میرے بندے میرے متعلق پوچھیں تو کہہ دیجئے کہ میں اپنے بندوں سے قریب ہی رہتا ہوں دعائیں۔ [الفرق، آیہ: ۱۸۲] ۵۶  
، اور دعا کرنے والوں کی دعا کیسیں سنتا ہوں۔ ””تم لوگ مجھ سے دعا کرو میں تمہاری دعا میں قبول کروں گا۔““  
أَسْتَجِبْ لَكُمْ [غافر، آیہ: ۶۰]

ایک حدیث میں ہے :

﴿الصلوة خير موضع﴾

”نماز اللہ تعالیٰ کی طرف سے اپھی چیز بنائی گئی ہے۔“

ذکورہ بالآیت و حدیث سے استدال کرتے ہوئے کوئی جاہل شخص اگر یہ کہے کہ ان دنوں اور راتوں میں یعنی پندرہ شعبان، ستمبھنیس رجب وغیرہ کے دنوں اور راتوں میں مندرجہ بالآیات و حدیث کے عموم پر عمل کرتے ہوئے میں ذکر واذ کار، دعائیں اور نمازیں پڑھتا ہوں تو اس کا جواب یہ ہے کہ محمد رسول اللہ ﷺ جن پر قرآن مجید نازل کیا گیا ہے ان پر اور ان کے صحابہ پر سال بہ سال کتنے رجب، شعبان اور رمضان کے مہینے گزرے لیکن انہوں نے بدعت ذکورہ میں سے کوئی چیز نہیں کی، زانہوں نے عید میلاد النبی منائی اور نہ اس کے لئے مغلبل رچائی، نہ معراج اور پندرہ شعبان وغیرہ کے ملٹے میں اس طرح کے اور ادو و طائف اور واذ کار سے انہوں نے سروکار رکھا۔ زیادہ سے زیادہ یہ ثابت ہے کہ رسول اللہ ﷺ شعبان کے مہینے میں بکثرت روزے رکھتے تھے جیسا کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا امام المومنین سے روایت ہے کہ۔

آپ ﷺ رمضان میں محنت و مشقت کے ساتھ عبادت اور آخری عشرہ میں اعتکاف کرتے، عورتوں سے الگ تھلگ رہتے، رمضان کی راتیں اعتکاف، نفلی نمازوں اور تلاوت قرآن کے ساتھ زندہ رکھتے تھے۔ اسی طرح آپ کے صحابہ ﷺ کرتے تھے۔

دریں صورت معلوم نہیں کہ قرآنی آیات کے معانی و مطالب رسول اللہ ﷺ زیادہ جانتے تھے جن پر قرآن مجید نازل ہوا ہے یا یہ اہل بدعت آیات قرآنی کا معنی و مطلب زیادہ سمجھتے ہیں؟ جبکہ اہل علم کے نزد یہ کیا قاعدہ گلیت ہے کہ اگر کسی کام کرنے کا مقصد میں موجود ہونے کے باوجود اسے رسول اللہ ﷺ اور آپ ﷺ کے صحابہ ﷺ نے کیا ہو تو آپ کا وہ کام نہ کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ وہ کام سنت نہیں ہے، اس کا فرض ہونا تو دور کی بات ہے۔

لہذا اگر ہم فرض کر لیں کہ آیات ذکورہ اس قسم کی نمازوں، اذکار اور دعاوں کی مشروعیت پر دلالت کرتی ہیں لیکن چونکہ نبی کریم ﷺ نے انہیں نہیں کیا یا ان کا حکم نہیں دیا جن پر آیات ذکورہ نازل ہوئیں۔ اور جنہوں نے ”الصلوة خير موضع“، والی حدیث بیان فرمائی انہوں نے بھی ان اذکار، دعاوں اور مغلبلوں میں سے کچھ بھی نہیں کیا تو اس طرح کی دعائیں، اذکار، اور مغلبلیں قابل

رغبت و مستحب نہیں ہیں۔

اگر ہم شرعی عمومات کا دروازہ اس طرح کھول دیں تو ایسے لوگوں کا سداب ممکن نہیں جو اللہ تعالیٰ کے دین میں ملنی کریں اور جو چاہیں اختراع کرتے رہیں۔ ہر گراہ بدعتی آدمی یہ دیکھے بغیر کہ کتاب و سنت میں بدعات سے روکنے کا کیا مقتضائی و مانع ہے۔ اپنی اختراع کردہ بدعات پر کسی نہ کسی آیت کو دلیل بنالیا کرے گا۔ واللہ عالم بالصواب۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ رسول اللہ ﷺ تمام لوگوں سے زیادہ آیات قرآنیہ کے معانی، واجبات، مسنونات، مباح و غیر مباح چیزوں کا علم رکھتے تھے۔ آپ ﷺ کے بعد آپ کے صحابہؓ، تابعینؓ، تبع تابعینؓ اور ائمہ کرامؓ لوگوں کے مقابلے میں یہ باتیں زیادہ جانتے تھے۔ الہذا یہ باتیں جب نہ آپ ﷺ سے منقول ہیں، نہ صحابہؓ و تابعینؓ سے، تو معلوم ہوا کہ یہ تمام باتیں ایجاد شدہ بدعات میں سے ہیں، اور یہ بھی معلوم کہ مذکورہ شرعی عمومات سے ان باتوں کی مشروعیت پر استدلال کرنا صحیح نہیں ہے۔

یہاں میں قارئین کرام کے سامنے شیخ علی محفوظ از ہرمی کی کتاب "الابداع فی مضار الابداع" میں بیان کردہ وہ بات مُقل کر رہا ہوں جس سے میری مذکورہ بالاحیرہ کی تائید ہوتی ہے۔

شیخ علی محفوظ نے تقسیم سنت کی بحث میں گزرے ہوئے کلام کے بعد فرمایا:

"جن کاموں کو رسول اللہ ﷺ نے ترک کر دیا ہے ان کے بارے میں یہ جان لو کہ جس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے کئے ہوئے کام سنت ہیں اسی طرح آپ کے ترک کردہ کاموں کو ترک کرنا بھی سنت ہے۔"

جس طرح اللہ تعالیٰ نے ہم کو آپ ﷺ کے کئے ہوئے ان کاموں کی پیروی کا حکم دیا ہے جن کو آپ ﷺ نے حصول قربت کے لئے کیا ہے، بشرطیکہ وہ کام آپ کے ساتھ مخصوص نہ ہوں اسی طرح اللہ تعالیٰ نے ہم سے یہ مطالبہ بھی کیا ہے کہ ہم آپ ﷺ کے ترک کردہ کاموں میں آپ کی پیروی کریں یعنی وہ کام نہ کریں جن کو آپ نے نہیں کیا۔ ایسے دوآدمیوں میں کوئی فرق نہیں ہے جن میں سے ایک آپ ﷺ کے ترک کردہ کاموں کو کرے اور دوسرا آپ ﷺ کے کئے ہوئے کاموں کو چھوڑ دے۔

یہاں پر نہیں کہا جاسکتا کہ "نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ترک کردہ کئی کام آپ ﷺ کے بعد

خلافے راشدین نے کیے تھے، حالانکہ خلفائے راشدین دین کا علم سب سے زیادہ رکھتے تھے اور اتباع نبی کے سب سے زیادہ حریص بھی تھے اگر آپ ﷺ کے ترک کردہ امور کا چھوڑنا سنت ہوتا جیسا کہ تم کہتے ہو تو خلفائے راشدین وہ کام نہ کرتے جنہیں آپ ﷺ نے چھوڑا تھا، کیونکہ ہماری یہ گفتگو ایسے امور کے سلسلے میں ہے جن کے کرنے سے رسول اللہ ﷺ کی زندگی میں کوئی مانع نہ تھا اور ان کے کرنے کے لئے دواعی و اسباب موجود تھے۔ مثلاً عیدین کی نماز کے لئے آپ کا ترک اذان، یا پذرہ شعبان کی رات کی ہر نماز کے لئے غسل کرنا، یا نمازِ تراویح کے لئے اذان اور مرد دوں پر قرآن خوانی وغیرہ۔

یا امور زمانہ نبوي کی پوری مدت میں متروک رہے باوجود یہ کہ ان کے کرنے میں کوئی چیز مانع نہ تھی اور اس کا مقتضی بھی موجود تھا کیونکہ یہ ساری چیزیں عبادت ہیں، اور اس زمانہ میں عبادت کا مقتضی موجود تھا اور وہ زمانہ حکام شریعت وضع کرنے کا زمانہ تھا اس لئے اگر یہ چیزیں دین و عبادت میں داخل کئے جانے کے لائق ہوتیں تو آپ انہیں مدت العمر متروک نہ رکھتے جب کہ آپ کو تبلیغ کا حکم بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے دیا گیا تھا اور آپ شریعت کی کسی بات کو چھپانے سے معصوم بھی تھے۔ لہذا آپ کا ان امور کو چھوڑنا اور انہیں ہمیشہ چھوڑ رکھنا اس بات کی دلیل ہے کہ انہیں چھوڑنا ہی مشروع ہے اور ان کا کرنا شریعت کی خلاف ورزی ہے۔ اس لئے اس طرح کے کاموں سے تقرب الہی نہیں حاصل ہو سکتا کیونکہ قربت کے کام کا مشروع ہونا ضروری ولازمی ہے۔

## بدعات جنازہ

### وفات سے پہلے کی بدعات

۱۔ بعض لوگوں کا یہ عقیدہ رکھنا بدعات ہے کہ شیاطین جان کنی میں پڑے ہوئے آدمی کے پاس اس کے والدین کی شکل اور یہود و نصرانی کی وضع و قطع میں آ کر اسلام کے علاوہ ہر مذہب قبول کرنے کی فرمائش کرتے ہیں تا کہ اسے گمراہ کر دیں۔

علام ابن حجر یعنی نے ”القتوالی الحدیثیہ“ میں حافظ سیوطی سے نقل کیا ہے کہ عقیدہ مذکورہ کا کوئی ذکر شریعت میں نہیں وارد ہوا۔

- ۲۔ جان کنی میں پڑے ہوئے آدمی کے تکیہ پر یا تکیہ کی طرف قرآن مجید رکھنا بدعوت ہے۔
- ۳۔ قریب المرگ آدمی سے نبی ﷺ اور ائمہ اہل بیت علیہم السلام کا اقرار کرنا بدعوت ہے۔

## وفات کے بعد کی بدعات

- ۴۔ شیعہ لوگوں کا یہ کہنا بدعوت ہے کہ ”مرنے پر ہر آدمی نجس و ناپاک ہو جاتا ہے۔ البتہ معصوم، شہید اور جو واجب انتقال آدمی ہے قتل سے پہلے غسل کر لے وہ نجس و ناپاک نہیں ہوتے۔
- ۵۔ میت کے پاس سے جنبی اور حیض و نفاس والی خواتین کو نکال باہر کرنا بدعوت ہے۔
- ۶۔ روح میت پر واکرستے وقت میت کے پاس موجود رہنے والے لوگوں کا سات دنوں تک کاروبار بندر کھانا بدعوت ہے۔
- ۷۔ بعض لوگوں کا یہ عقیدہ بدعوت ہے کہ روح میت سال بھراں مکان کا چکر لگایا کرتی ہے جہاں وہ فوت ہوا ہے۔
- ۸۔ میت پر کے پاس شب وفات کی صبح تک چراغ و شمع کو جلانے رکھنا بدعوت ہے۔
- ۹۔ جس کمرہ میں آدمی مرائے اس میں ہری سر بر بزار خ رکھنا بدعوت ہے۔
- ۱۰۔ میت کے پاس غسل شروع ہونے تک قرآن خوانی کرنا بدعوت ہے۔
- ۱۱۔ میت کے ناخون کو تراشنا اور زیر ناف کے بال موٹنا بدعوت ہے۔
- ۱۲۔ میت کی ناک، حلق اور مقام پاخانہ میں روئی بھرنا۔
- ۱۳۔ میت کی آنکھ میں مٹی ڈال کر کہنا۔

«لَا يَمْلأُ عَيْنَ ابْنِ آدَمَ إِلَّا التُّرَابُ» ①

”فر زندہ آدم کی آنکھ صرف مٹی سے آسودہ ہوتی ہے۔“

- ۱۴۔ تدقین میت سے فارغ ہونے سے پہلے میت کے گھروالوں کا کھانا پانی چھوڑ رکھنا بدعوت ہے۔
- ۱۵۔ صبح شام میت پر رونادعوت ہے۔
- ۱۶۔ باپ اور بھائی کے مرنے پر آدمی کا اپنے کپڑے پھاڑنے کا بدعوت ہے۔
- ۱۷۔ میت کا سوگ پورا ایک سال اس طرح منانا کہ عورتیں مہندي نہ لگائیں، اتنی چھے کپڑے نہ پہنیں

① صحيح البخاري ص ۱۳۶۰ كتاب الرفق بباب ما يتقى من فتنة المال حديث نمبر (٦٤٣٦)

اور زیورات نہ استعمال کریں اور جب سال ختم ہو تو وہ اور ان کا ساتھ دینے کا التزام کرنے والی عورتیں رکی نقش و کتابت کا کام کریں جس کو وہ اپنی اصطلاح میں "فک الحزن" (سوگ سے رہائی) کا نام دیتی ہیں، یہ سب کام بدعت ہیں۔

۱۸۔ میت پر اظہار غم کے لئے بعض لوگوں کا ذرا بھی چھوڑ دینا بدعت ہے۔

۱۹۔ میت ہونے پر خیموں اور جائے نمازوں کو بدل دینا اور آئینوں اور نیزوں کو ڈھانپ دینا بدعت ہے۔

۲۰۔ گھر کے ملکوں اور برتوں وغیرہ میں موجود پانی سے کام نہ لینا اور یہ سمجھنا کہ یہ پانی اس لئے بخس ہو گیا ہے کہ میت کی روح نے اس پانی میں غوطہ زندگی کی ہے بدعت ہے۔

۲۱۔ اگر کسی کو کھانے پر چھینک آجائی ہے تو اس سے کہتے ہیں کہ زندہ آدمیوں میں سے تم جس سے محبت رکھتے ہو اس سے بات چیت کرو کیونکہ اگر ایسا نہ کیا گیا تو چھینکنے والا مرد وہ کام کے ساتھ جا ملے گا یعنی مر جائے گا۔ یہ بات بدعت و ضلالت ہے۔

۲۲۔ مردے پر سوگ کے زمانہ میں مردے کے گھر والوں کا چھٹلی اور "ملوکیہ" نام کی بزری نہ کھانا بدعت ہے۔

۲۳۔ میت کے سوگ میں گوشت، بھنی ہوئی پکجی، پیچپڑے اور دل نیز کتاب کو کھانا چھوڑ دینا بدعت ہے۔

۲۴۔ صوفیا کی یہ بات بدعت ہے کہ جو آدمی میت پر روئے وہ طریق الہ معرفت سے خارج ہو جاتا ہے۔

۲۵۔ میت کے کپڑوں کو تین دنوں تک دھونے بغیر اس لئے پڑا رہنے دینا کہ ایسا کرنے سے میت پر عذاب قبر نہیں ہو گا بدعت ہے۔

۲۶۔ بعض لوگوں کا یہ کہنا بدعت ہے کہ جو آدمی جمعہ کے دن یا رات میں مرے گا وہ صرف ایک گھری عذاب قبر میں بتلا رہ سکتا ہے پھر قیامت تک کے لئے یہ عذاب ختم ہو جاتا ہے۔

۲۷۔ بعض دوسرے لوگوں کا یہ قول بدعت ہے کہ کنہگار مومن پر ہونے والا عذاب قبر جمعہ کے دن یا رات کو موقوف ہو جاتا ہے پھر تا قیامت اس کو عذاب قبر نہیں ہوتا۔

۲۸۔ اذان گاہوں کی بلندی سے میت کا اعلان کرنا بدعت ہے۔

۲۹۔ وفات میت کی خبر دینے کے وقت کسی کا یہ کہنا بدعت ہے کہ

«الفاتحة على روح فلان -»  
«فلان میت کی روح پر فاتحہ پڑھو۔»

۳۰۔ جس جگہ میت کو غسل دیا گیا ہے اس جگہ وفات میت کے بعد تین دن تک روٹی اور پانی رکھنا بُدعت ہے۔

۳۱۔ جس جگہ میت کو غسل دیا گیا ہے اس جگہ تین دن تک غروب آفتاب سے لے کر طلوع آفتاب تک چراغ و فانوس روشن کرنا بُدعت ہے۔

بعض لوگ سات دن تک اور بعض لوگ اس سے بھی زیادہ یہ کام کرتے ہیں، یہ کام میت کی جائے وفات پر بھی ہوا کرتا ہے۔

۳۲۔ میت کو غسل دیتے وقت ہر عضو دھوتے ہوئے غسل دینے والے کا کوئی مخصوص دعا پڑھنا بُدعت ہے۔

۳۳۔ جنازہ اٹھاتے وقت اور جنازہ لے جاتے وقت بلند آواز سے ذکرو اذکار کرنا بُدعت ہے۔

۳۴۔ مردہ عورت کے بالوں کو اس کے سینے پر لٹکا کر چھوڑ دینا بُدعت ہے۔

### کفن اور جنازہ کے ساتھ چلنے کے متعلق بُدعت

۳۵۔ میت کو صاحب لوگوں مثلاً اہل بیت وغیرہ کی قبروں کے پاس دفن کرنے کی غرض سے مرنے کی جگہ سے دور دراز مقامات پر لے جانا بُدعت ہے۔

۳۶۔ بعض لوگوں کا یہ کہنا بُدعت ہے کہ مردے اپنی قبروں میں کفن کے کپڑوں اور ان کے حسن پر باہم ایک دوسرے سے فخر و مبارکت کرتے ہیں اور ان کی علت یہ بیان کرتے ہیں کہ مردوں میں سے جس کے کفن میں خشت پائی جاتی ہے اسے لوگ عاردلاتے ہیں۔

۳۷۔ کاغذ پر میت کا نام لکھ کر اس کے ساتھ یہ تحریر کرنا کہ یہ میت کلمہ شہادت کا قائل تھا نیز اس کے ساتھ اہل الہیت ﷺ کے نام بھی لکھنا اور اس تحریر کو میت کے کفن میں ڈال دینا اور تربت حسین ﷺ کی مٹی ملنے پر اسی مٹی سے ورنہ دوسری سیاہی سے یہ تحریر لکھنا یہ سب بُدعت و جہالت کی باتیں ہیں۔

۳۸۔ کفن کے اوپر کوئی دعا لکھنا بُدعت ہے۔

۳۹۔ جنازہ کو مزین و آراستہ کرنا بُدعت ہے۔

۴۰۔ جنازہ کے آگے جہنڈیاں لے کر چلانا بُدعت ہے۔

۳۱۔ کھونی پر میت کا عالمہ لکھنا بدعوت ہے، اسی میں میت کی ثوبی و تابع عروی اور ہر اس چیز کا رکھنا یا لکھنا بھی شامل ہے، جو میت کی شخصیت پر دلالت کرے۔

۳۲۔ جنازہ کے سامنے میت کی تصویر، پھل، مگل، ریحان اور تاج وغیرہ رکھنا بدعوت ہے۔

۳۳۔ جنازہ نکلنے کے وقت چوکٹ و دلیز کے پاس بکری کے بچوں کو ذبح کرنا بدعوت ہے۔ اور بعض لوگوں کا یہ عقیدہ ہوتا ہے کہ اگر بکری کے بچوں کو ذبح نہ کیا گیا تو میت کے گھروالوں میں سے تین افراد مر جائیں گے یہ بھی بدعوت و ضلالت ہے۔

۳۴۔ جنازہ کے آگے بکری کے سنبھے اور روٹیاں لے جانا اور رفن کے بعد بکری کے بچوں کو ذبح کرنا اور روٹی کے ساتھ بکری کے ذبح شدہ بچوں کا گوشت تقسیم کرنا بدعوت ہے۔

۳۵۔ بعض لوگوں کا یہ عقیدہ بدعوت ہے کہ جنازہ اگر اچھے صالح آدمی کا ہوتا ہے تو اس کا بوجھ انھانے والوں پر الہکا ہوتا ہے اور وہ سرعت سے لے جاسکتے ہیں۔

۳۶۔ جنازہ کے ساتھ صدقہ نکالنا بدعوت ہے۔ اسی میں غریبوں کو عرق لیوں اور عرق السوس وغیرہ پلانا بھی شامل ہے۔ (اصل السوس ملٹھی کو کہتے ہیں اسے پکا کر اس کا عصارہ و عرق تیار کر کے بطور دوا استعمال کرتے ہیں۔)

۳۷۔ جنازہ انھانے میں دامیں ہاتھ یادا میں طرف سے شروع کرنے کا التزام بدعوت ہے۔

۳۸۔ جنازہ لے کر چلنے میں ست رفتاری سے کام لینا بدعوت ہے۔

۳۹۔ لخش پر بھیڑ بھاڑ اور بجوم بدعوت ہے۔

۴۰۔ جنازہ کے قریب جانے سے گریز کرنا بدعوت ہے۔

۴۱۔ جنازہ میں سکوت و خاموشی کے بجائے کچھ پڑھتے اور کہتے رہنے کی پابندی بدعوت ہے۔

۴۲۔ جہری آواز سے دلائل الخیرات نامی کتاب قصیدہ برده، قرآن مجید اور دیگر اوراد و اذکار پڑھنا بدعوت ہے۔

۴۳۔ جنازہ کے پیچے جلالت خداوندی یا قصیدہ برده یا دلائل الخیرات اور اسمائے حسنی کا اور دوڑ کر بدعوت ہے۔

۴۴۔ جنازہ کے پیچے اس دعا کو پڑھنا:

الله اکبر ، اللہ اکبر الشهدان اللہ یحیی و یمیت وہو حی لا یموت  
سیحان من تعزز بالقدرة والبقاء وقهر العباد بالموت والنفاء .

۴۵۔ جنازہ کے پیچے پیچے یہ پیچنا اور پکار کر کہنا بدعوت ہے۔

﴿إِسْتَغْفِرُوا لِلّهِ مَا لَكُمْ﴾ بُدْعَةٌ هے

۵۶۔ صالحین میں سے کسی کی قبر کے پاس سے گزرتے وقت اور دورا ہے یا چورا ہے سے گزرتے وقت "الفاتحی" چیخ کار کر کہنا بُدْعَۃٌ ہے۔

۷۔ جنازہ کو دیکھنے والے کا یہ پڑھنا

الْحَمْدُ لِلّهِ الَّذِي لَمْ يَجْعَلْنِي مِنَ السَّوَادِ الْمُخْتَرَمِ

"اس اللہ کے لئے ہر طرح کی حمد و شکر ہے جس نے مجھے مردہ لوگوں کی جماعت میں نہیں بنایا یعنی مجھے زندہ رکھا ہے۔" بُدْعَۃٌ ہے۔

۵۸۔ بعض لوگوں کا یہ عقیدہ بُدْعَۃٌ ہے کہ جنازہ اگر صاحب آدمی کا ہوتا ہے تو جنازہ لے جانے والوں کے نہ چاہئے کے باوجود بھی وہ ولی کی قبر پر گزرتے وقت کچھ دیر کے لئے رک جاتا اور تو قف کرتا ہے۔

۵۹۔ جنازہ دیکھ کر یہ کہنا بُدْعَۃٌ ہے کہ:

«هَذَا مَا وَعَدْنَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ أَلَّهُمَّ رِزْنَا إِيمَانًا وَتَسْلِيْمًا»

"یہ وہ چیز ہے جس کا وعدہ ہم سے اللہ و رسول نے کیا ہے اور دونوں وعدہ کے پچھے ہیں۔۔۔۔۔ اے اللہ ہمارے ایمان و اسلام اور اطاعتِ گزاری میں اضافہ کر۔"

۶۰۔ جنازہ کے پیچھے پیچھے وہ اتیکھی لے کر چلا جس میں دھونی جلائی گئی ہو بُدْعَۃٌ ہے۔

۶۱۔ قبروں کے گرد جنازہ کا طواف کرنا بُدْعَۃٌ ہے۔

۶۲۔ خانہ کعبہ کے گرد جنازہ کا سات بار طواف بُدْعَۃٌ ہے۔

۶۳۔ مسجدوں کے دروازوں پر جنازوں کے ساتھ جھنڈوں اور پرچموں کا لہرانا بُدْعَۃٌ ہے۔

۶۴۔ میت کو بیت المقدس میں باب الرحمة سے داخل کرنا اور اسے دروازہ نمکورہ اور صخرہ کے درمیان رکھنا اور بعض مشائخ کا وہاں آ کر کچھ دعا میں پڑھانا بُدْعَۃٌ ہے۔

۶۵۔ نماز جنازہ سے پہلے اور بعد، اور فن سے پہلے اور بعد، جنازہ اٹھانے سے پہلے اور بعد قبر کے پاس مرثیہ خوانی بُدْعَۃٌ ہے۔

۶۶۔ جنازہ کو موڑ گازی پر لے جانے نیز موڑ گازیوں پر سوار ہو کر جنازہ میں شرکت کے لئے جانے کا اتزام بُدْعَۃٌ ہے۔ (مگر بحال تجویز بُدْعَۃٌ نہیں جیسا کہ آج کل پہلی جنازہ لے کے چلنے سے راستوں میں مشکلات پیدا ہوتی ہیں۔)

۶۷۔ بعض جنازوں کو توپ گاڑیوں پر لے جاتے ہیں یہ بھی بُدْعَۃٌ ہے۔

۲۸۔ روزانہ نماز مغرب کے بعد پوری دنیا کے مرے ہوئے مسلمانوں کی غالباً نماز جنازہ پڑھنی

### بدعت ہے۔ ①

① حاشیہ از مصنف شافعی مذہب کی بعض فقیہی کتابوں کے حواشی میں مذکور ہے کہ غروب آفتاب کے بعد پوری دنیا میں مرے ہوئے مسلمانوں کی غالباً نماز جنازہ پڑھنا مستحب ہے۔

یہ مسئلہ شاید شوافع اور حنبلیہ کی مشروع قرار دی ہوئی اس غالباً نماز جنازہ سے اخذ کیا گیا ہے جس کے لئے نجاشی پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی پڑھنی ہوئی غالباً نماز جنازہ کے واقعہ کو دلیل بنایا گیا ہے آپ نے نجاشی کے لیے تین اوقیٰ (لگ بھگ تین کلوگرام) مٹک تختہ میں پہنچی تھی۔ مگر آپ کوثر طی کر نجاشی تک تحفہ مذکورہ پہنچنے سے اس کا انتقال ہو گیا اس لئے یہ بدیری واپس آجائے گا۔ اس موقع پر آپ نے نجاشی کی غالباً نماز جنازہ پڑھنی جو احادیث صحیحہ سے ثابت ہے۔ مگر حنفیہ اس کی شروعیت کے قائل نہیں۔ کیونکہ ان کے خیال میں یہ نجاشی کی خصوصیت تھی اس لئے نجاشی کے بعد کسی اور پرآپ کا غالباً نماز جنازہ پڑھنا غایبت نہیں۔ احتجاف کے اس قول کا قوی ہونا غنیمی نہیں۔ مگر اس سے زیادہ اچھی بات وہ ہے جس کی تفصیل شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ نے بیان کی ہے کہ اگر دارالکفر میں کوئی مسلمان مرجائے جہاں اس کی نماز جنازہ کی نہ پڑھی ہو تو اس کی غالباً نماز جنازہ پڑھنی جائے۔

نجاشی کا معاملہ ایسا ہی تھا کہ وہ جو شہر میں نوت ہوئے جہاں کے تمام لوگ اس زمانے میں عیسائی تھے۔ لیکن مسلمانوں کے درمیان نوت ہونے والے جس آدمی کی نماز جنازہ پڑھ کر دونوں کیا گیا ہواں کی غالباً نماز جنازہ پڑھنے کی حاجت نہیں۔ امام ابن تیمیہ کی اس بات کی تائید درحقیقت عقل، وقل و دونوں سے ہوتی ہے۔ غالباً نماز جنازہ کے متعلق ہمارا بھی یہی فیصلہ ہے۔ از مترجم:

”مصنف کی یہ بات بحث و نظر سے خالی نہیں گرفتھیں کا یہ موقع نہیں البتہ بعد مغرب روزانہ تمام مردوں پر غالباً نماز جنازہ پڑھنے کے رواج پر کوئی دلیل شرعی نہیں اس لئے اسے بدعت قرار دینے میں مصنف حق بجانب ہیں۔“

ہم دیکھ رہے ہیں کہ غالباً نماز جنازہ کے معاملہ میں فقیہ مذہب کے درمیان اختلاف ہے۔ اور اس کو منع کر نے والوں کی دلیل قوی ہے اور سب سے زیادہ قوی بات شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ کی ہے۔ اس کے باوجود کچھ فقہاءِ جامدین نہودار ہوئے اور انہوں نے یہ قوی دیا کہ دنیا میں مرے ہوئے تمام مسلمانوں کی غالباً نماز جنازہ روزانہ بعد نماز مغرب پڑھنی جائے۔ حالانکہ ان فقہاءِ جامدین کی بات مندرجہ ذیل وجوہ سے مردود ہے۔

اولًا: یہ فقہاء عتراف خویش نہ درجہ اجتہاد کو پہنچ ہوئے ہیں نہ دلیل سے مسائل اخذ کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں، یہ لوگ تاجتہاد مطلق کے درجہ تک پہنچنا اجتہاد مقید کے جتنی کہ یہ لوگ دلیلوں کے درمیان ترجیح دینے والوں کے درجہ کو بھی نہیں پہنچ سکے۔

یہ لوگ اپنے خالص مقلد ہونے کا اعلان کرتے ہیں اور اجتہاد کو مطلقہ منع کرتے ہیں بلکہ ان کا فیصلہ ہے کہ دروازہ اجتہاد بند ہو چکا ہے اور دعویٰ اجتہاد رکھنے والا بدعتی ہے۔ حتیٰ کہ جو شخص اپنے تقلیدی مذہب کے خلاف دلیل پر عمل کرے اسے یہ لوگ بدعیٰ کہتے ہیں۔ (باتی اگلے صفحہ پر)

۲۹۔ نماز جنازہ کے بعد کسی آدمی کا یہ کہنا :

«مَا تَشْهَدُونَ فِيهِ»

”آپ لوگ اس میت کے بارے میں کیا شہادت دیتے ہیں؟“

اور حاضرین کا یہ جواب دینا :

«كَانَ مِنَ الصَّالِحِينَ۔»

”یہ آدمی صالح لوگوں میں سے تھا۔“

بدعت ہے۔

۴۰۔ قبرستان میں جنازہ پہنچنے کے بعد دفن کرنے سے پہلے بھیں ذبح کر کے حاضرین میں گوشت (گزشتہ سے پورستہ)

اس صورت میں ان مقلدین جامدین کے لئے اس طرح کا انوکھا اجتہاد کہاں سے جائز ہو گیا جو کتاب و سنت اقوال ائمہ مجددین اور تمام تقدیمی مذاہب کے قبیعین کے اقوال کے خلاف ہے؟

ثانیاً: اس مسئلہ میں اجتہاد کیونکر کیا جاسکتا ہے جب کہ بنیادی معاملہ میں مذاہب نفاذ کا اختلاف ہے اور جو لوگ عائینہ نماز جنازہ کو مستحب کہتے ہیں ان کی دلیل قوی نہیں ہے؟

ثالثاً: جو ائمہ کرام اور ان کے باکمال تلاذہ نیز اصحاب الاصحاحات عائینہ نماز جنازہ کو شروع مانتے ہیں وہ اس ”بدعت ضال“ کے قائل نہیں جس پر ہمارا کلام ہو رہا ہے۔ اس ”بدعاۃت ضال“ کی نشوونما ناصل قیاس فاسد سے ہوتی ہے۔ مذاہب سابقہ میں تحریف ای طرح وقوع پذیر ہوئی اور مذاہب کو اسی طرح کھیل و تماشا بنا لیا جاتا ہے کیونکہ جب مذاہب میں غیر پختہ و خام کارلوگ ڈھل دینے لگتے ہیں یا ایسے لوگ پیدا ہو جاتے ہیں جو قیاس درائے کو دین کے اصول و قواعد پر مقدم مانے لگتے ہیں تو تحریف ہونے لگتی ہے اور دین کے ساتھ کھیل تماشا ہونے لگتا ہے۔

بعض لوگوں نے ایک دوسری بدعت بھی ایجاد کر لی ہے وہ یہ کہ قبر میت کو اتارتے وقت اذان دیتے ہیں یہ لوگ بوقت پیدائش کا نوں میں اذان دینے کی مشروطیت پر قیاس کر کے قبر میت کو اتارنے کے وقت اذان دینے کا فتوی دیتے ہیں۔ نتیجہ یہ ہوا کہ نصوص کتاب و سنت کی حرمت باقی نہ رہی بلکہ نصوص جاہل و گمراہ لوگوں کے ہاتھ میں کھلونے بن گئے۔ درست قسم اپنے رب کی قسم کھا کر مجھ کو تلاوہ کرنا حاشیہ نگار لوگوں کے ظہور سے پہلے کتنے صحابہ و تابعین اور گزشتہ صدیوں کے لوگ فوت ہوئے مگر کیا ان میں سے کسی نے بعد نماز مغرب تمام مرے ہوئے مسلمانوں کی نماز جنازہ عائینہ پڑھنے کا التزام کیا؟ اور کیا ان میں سے کسی نے قبر میت کو اتارتے وقت اذان دی؟ آخیر یہ کیا کھیل تماشہ ہے؟ کیا اس طرح کی بدعاۃت کو ایجاد کرنے والے شخص نے یہ فرمان الہی نہیں سنایا؟

وَمَا أَنْكُمُ الرَّسُولُ فَخَدُودُهُ وَمَا نَهَكُمُ عَنْهُ فَأَنْتُهُوَا (الحضر۔۔) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تم کو ”جو حکم دیں انہیں لا اور جن سے روکیں ان سے باز رہو۔“ یا اس شخص نے یہ فرمان نبوی نہیں سنایا: (باتی اگلے صفحہ پر)

بِدْعَاتٍ وَأَرْأَى كَا شَرِيٰ پُوشَارِم

تقسیم کرنا بادعت ہے۔

- ۱۔ گھر سے جنازہ نکلتے وقت جو جانور ذبح کیا گیا ہے اس کا خون میت کی قبر پر رکھنا بادعت ہے۔
- ۲۔ میت کو فن کرنے سے پہلے میت کی چار پانی کے ارد گرد کرواؤ کار کرنا بادعت ہے۔
- ۳۔ قبرستان میں میت کولانے سے پہلے اذان دینا بادعت ہے۔
- ۴۔ قبر کے سرہانے سے میت کو قبر کے اندر اتا رانا بادعت ہے۔
- ۵۔ میت کو قبر میں اتا رتے وقت میت کے ساتھ تربت حسین رض میں سے ٹھوڑا بہت رکھ دینا اور یہ گمان و خیال رکھنا کہ ایسا کرنے سے میت ہر طرح کے خوف و خطر سے محفوظ رہے گی، بدعت ہے۔
- ۶۔ قبر میں میت کے سر کے نیچے نکیہ یا اس طرح کی کوئی دوسری چیز رکھنا بادعت ہے۔
- ۷۔ بلا ضرورت میت کے نیچے قبر میں ریت و بالوں کچھانا بادعت ہے۔
- ۸۔ قبر میں میت پر گلاب پاشی بادعت ہے۔
- ۹۔ تھیلیوں کی پشت کی طرف سے "اَنَّا لَهُ وَاَنَا اِلَهٌ رَاجِعُونَ" کہتے ہوئے حاضرین میں تدفین

(گزشتہ پوست)

مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرٌ نَافِهُرُدٌ جِسْ نَكَوَى اِسْيَا كَامِ كِيَا جِسْ كَاحْكِمْ هِمْ نَنْهِى دِيَا تُو وَهِرِودَهْ ہے۔“  
ان جامِ مقلد فقہا نے کتنی بدعات و مصلالت کو جیلیں القدر امام شافعی کا نہ ہب قرار دے لیا ہے، جن کے علم و فضل  
اجتہاد و ناخانی پر پوری امت تفتیح ہے۔ بھلان دنوں بدعات اور ان لوگوں کی ایجاد کردہ دوسری بدعات کے قائل  
امام شافعی ہو سکتے ہیں؟ مثلاً اذان اور نماز ظہر سے پہلے یا نماز جمع وغیرہ کے بعد ”التدکیر“ کے نام سے ان لوگوں کی  
ایجاد کردہ بدعت۔ کیا اس طرح کی بدعات کے قائل امام حنفی، یو بیلی یا زعفرانی ہو سکتے ہیں؟ بلکہ محققین نہ اہب مثلاً  
امام راغبی، نووی، عقلانی میں سے کسی نے بھی اس طرح کی بدعات کو جائز نہیں کہا۔ صرف بعض متاخر جامِ مقلدین  
نے اس طرح کی بات کہی ہے۔

الغرض ہم دیکھتے ہیں کہ یہ جامِ مقلدین تناقض و متعارض باتیں کرتے ہیں۔ ایک طرف یہ لوگ علوم عربیہ  
اصول حدیث تفسیر اور جمل علم میں پختہ کارا مہرین علم فن کے لئے اجتہاد کو حرام قرار دیتے ہیں۔

دوسری طرف صلاحیت اجتہاد سے اپنے محروم ہونے کا اعتراف و اقرار کرنے کے باوجود بیرون اجتہاد اپنے  
لئے بدعات کی ایجاد و اخراج کو جائز بنائے ہوئے ہیں۔

وَاللَّهُ الْهَادِي إِلَى سَوَاءِ السَّبِيلِ اللَّهُ تَعَالَى هُنَّ سَيِّدُ هُنَّ رَاسُتُ کی پہايت دینے والا ہے۔

کا قبر میں مٹی ڈالنابدعت ہے۔

۸۰- قبر میں مٹی ڈالتے ہوئے پہلے لپ پر منہا خلقنا کم دوسرا لپ پر وفیہا نعید کم تیسرا لپ پر ومنہا نغیر جمکم تارہ اخیری کہنا بدعت ہے۔

۸۱- قبر پر مٹی ڈالتے ہوئے پہلے لپ میں "بسم اللہ" دوسرا لپ میں "الملک لله" تیسرا لپ میں "القدرة لله" چوتھے لپ پر "العزة لله" پانچویں لپ پر "العفو والغفران" چھٹے لپ پر "الرحمة لله" اور ساتویں لپ پر "کل من عليها فان" اور "منہا خلقنا کم" پڑھنا بدعت ہے۔

۸۲- میت کو فن کرتے وقت سات سورتوں۔ الفاتحہ، المعاوذتین، الاخلاص، اذا جاء نصر الله، قل يا يها الكفرون اور انما اذنناه کا پڑھنا، نیز مندرجہ ذیل دعا کا پڑھنا بدعت ہے۔  
 «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِاسْمِ الْعَظِيمِ، وَأَسْأَلُكَ بِاسْمِكَ الَّذِي هُوَ قَوَّامُ الدِّينِ وَأَسْأَلُكَ وَأَسْأَلُكَ بِاسْمِكَ الَّذِي إِذَا سُبِّلَتْ بِهِ أَعْطَيْتَ وَإِذَا دُعِيْتَ بِهِ أَجْبَتْ رَبِّ حَبْرَيْلَ وَمِيكَائِيلَ وَإِسْرَافِيلَ وَعِزْرَائِيلَ» ①

۸۳- میت کے سر ہانے پر سورۃ فاتحہ اور پاؤں کی طرف سورۃ بقرۃ پڑھنا بدعت ہے۔

۸۴- میت پر مٹی ڈالتے وقت قرآن خوانی بدعت ہے۔

۸۵- میت کو تلقین اور کوئی چیز سکھانا بدعت ہے۔

۸۶- عورت کی قبر پر دو پھروں کو نصب کر دینا بدعت ہے۔

۸۷- دفن سے پہلے یا بعد میں مقامات مقدسہ پر میت کو لے جانا بدعت ہے۔

۸۸- کسی گھر کی تربت میں تدفین کے بعد میت کے پاس نہ ہونا بدعت ہے۔

۸۹- تدفین سے واپسی کے بعد ہاتھ پاؤں دھوئے بغیر گھر میں جانے سے باز رہنا بدعت ہے۔

۹۰- قبر پر کھانا پانی اس غرض سے رکھنا کہ لوگ اسے اٹھا کر لے جائیں بدعت ہے۔

۹۱- قبر کے پاس صدقہ کرنا بدعت ہے۔

۹۲- قبر پر سر کی طرف سے شروع کر کے چاروں طرف پانی ڈالنا اور باقی پانی درمیان میں ڈالنابدعت ہے۔ (كتاب بدوع الحجائز للشیخ الابنی)

۹۳- مردہ کو غسل دینے کی جگہ چرانگ رکھنا بدعت ہے۔

❶ الخ (ما وجدهنا)

۹۲۔ مردہ کو غسل دینے کی جگہ تین دنوں تک یا اس سے کم و بیش اس توہم کی بنا پر پانی رکھنا کہ میت کی روح وہاں آ کر پانی پئے گی، بدعت ہے۔

۹۵۔ گھر سے جنازہ نکلتے وقت لوگ، دو تین قدم چل کر اسے زمین پر رکھ دیتے ہیں پھر اسے اٹھا کر اس طرح دو تین مرتبہ کرتے ہیں اور خیال کرتے ہیں کہ میت اپنے گھر والوں کو وصیت کر رہی ہے، بدعت ہے۔

۹۶۔ میت کے گھر والوں اور رشتہ داروں وغیرہ کا تعزیت و سوگ کے لئے مجلس منعقد کرنا اور تعزیت کے لئے آنے والوں کے واسطے تین دن تک کھانا تیار کرنا بدعت ہے۔

بعض لوگ یہ مبتدع نہ کام ایک ہفتہ تک کرتے ہیں، اور یہ فضول خرچی سے کام لیتے ہیں مثلاً بہت سے جانور ذبح کرتے ہیں اور انواع و اقسام کے کھانے تیار کرتے ہیں اور لوگ مختلف اطراف و جوانب سے آتے اور کھاتے ہیں۔ بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ میت کے ورثا چھوٹے چھوٹے یتیم بچے ہوتے ہیں پھر بھی لوگ ان کے اموال کو اس کام میں خرچ کر دلتے ہیں، ان کے حرام ہونے میں کوئی شک و شبہ نہیں۔ کیونکہ یہ تیموں کا مال زور و رُتی اور جو رُظم کے ساتھ کھانے کے مترادف ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :  
 إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَمِّيَ ظُلْمًا جو لوگ تیموں کا مال ظلمًا کھاتے ہیں بے شک وہ لوگ اپنے پیٹ میں جہنم کی آگ کھا ائمَّا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا۔

[ النساء، آیۃ ۱۰۰ ] رہے ہیں۔

یہاں تک کہ وہ متاخرین بھی جو بہت سی بدعات کو حسنہ قرار دیے ہوئے ہیں اس فعل کو ”بدعت ضالہ“ کہتے ہیں کیونکہ اس میں سنت کی مخالفت پائی جاتی ہے۔ اس لئے کہ سنت یہ ہے کہ میت کے گھر والوں کے لئے ان کے پڑوی لوگ کھانا تیار کریں اور کھلائیں جیسا کہ حدیث میں آیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا۔

”إِضْنَعُوا إِلَيْهِ حَعْفَرَ طَعَامًا۔۔۔“<sup>①</sup> (عام کتب حدیث)

”حضرت جعفر (جو جنگ موئہ میں شہید ہو گئے تھے) کی اولاد اور گھر والوں کے لئے کھانا تیار کرو۔“

دوسری بات یہ ہے کہ ایسا کرنا اسرا ف و فضول خرچی ہے۔ تیسری بات یہ ہے کہ اس میں باطل

① سنن ابی داودج ۲ / ص ۴۹۷۔ کتاب الجنائز باب صنعة الطعام لاهل المیت حدیث نمبر (۲۱۲۲) جامع الترمذی ج ۲ / ص ۳۲۲۔ کتاب الجنائز باب ما جاء فی الطعام يضع لاهل المیت حدیث نمبر (۹۹۸)۔

و نا حق طور پر لوگوں کا مال کھایا جاتا ہے کیونکہ کسی میت کے ورثا فقر ا ہوتے ہیں یا تیم بچ ہوتے ہیں، اور یہ لوگ قرض لے کر کھلانے پلانے والے یعنی شیخ کام دوسرا لے لوگوں کے ذر سے کرتے ہیں۔ ۷۹۔ قبر پر یا مسجد یا مجلس میں تین دن، سات دن یا چالیس دن یا اس سے کم و بیش دنوں تک میت کے حق میں قرآن خوانی کرنا یا کرانا بدعت ہے۔

اس قرآن خوانی کے لئے قاری قرآن کو مزدوری واجرت دی جاتی ہے۔ علاوه ازیں قرآن خوانی کا ثواب مردوں کو پہنچانا علمائے کرام کے بیہاں اختلافی مسئلہ ہے۔ کسی صحیح و صحن یا ضعیف حدیث میں یہ مروی نہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے اس کا حکم دیا یا خود کیا کسی صحابیؓ نے آپ ﷺ کی زندگی میں کیا، تو آپ ﷺ نے اسے برقرار رکھا اور اس پر نکیر نہیں کی۔۔۔۔۔ نے صحابہ و تابعین اور ائمہ کرام نے ایسا کیا۔ بلکہ حقیقت یہ ہے کہ بعد میں آنے والے مقلدین نے اسے مستحسن بدعت میں شمار کیا ہے اور ان لوگوں نے اس کا قیاس دعا پر کیا ہے کیونکہ دعا کافائدہ میت کو پہنچتا ہے۔

ان لوگوں نے واهیات و کمزور شبهات کو دلیل بنا رکھا ہے اور اسے اپنے لئے ایک قاعدہ قرار دے لیا ہے جس پر یہ لوگ چلتے ہیں وہ یہ کہ انسان اپنی عبادتوں کا ثواب دوسروں کو پہنچا سکتا ہے۔ اس قاعدہ پر قیاس کر کے یہ لوگ کتنے فروعی مسائل مستحب کرتے رہتے ہیں۔ یہ لوگ اسی قاعدہ کے مطابق کہتے ہیں کہ میت کے لئے قرآن خوانی کا ثواب پہنچانے میں کوئی حرج نہیں۔ حالانکہ یہ عام قاعدہ نہیں اور نہ اس کی تائید کتاب و سنت کی کسی دلیل سے ہوتی ہے۔

انسان پر یہ واجب ہے کہ وہ تبع سنت ہو، مبتدع (بدعت پرست) نہ بنے، جن با توں کے بارے میں سنت سے ثابت ہے کہ مردے کو اس کا ثواب پہنچتا ہے مثلاً حج اور روزہ (ان دونوں میں بھی علماء کے درمیان اختلاف ہے) ان کرنے میں کوئی حرج نہیں۔ لیکن جن امور کے متعلق کتاب و سنت سے مردوں کو ثواب پہنچنے کا ثبوت نہیں ملتا، مثلاً نماز و قرآن خوانی تو یہ کام نہیں کرنے چاہیں۔ میت کو صرف دعا اور صدقہ سے فائدہ پہنچتا ہے لیکن ان لوگوں نے وسعت سے کام لیتے ہوئے ایسی باتیں ایجاد کر لیں جن کے لئے اللہ تعالیٰ نے کوئی دلیل نازل نہیں کی، مردوں کے لئے قرآن خوانی کا مسئلہ نامنہاد ہے لکھے لوگوں اور کامل و کسل مند لوگوں کے واسطے کھانے پینے کا ذریعہ و سیلہ بن گیا ہے آپ شہروں اور دوسرے مقامات پر دیکھیں گے کہ لوگ مختلفیں رچا کر، خیسے لگا کر، قراء کو بلاؤ کر، گاتے ہوئے قرآن خوانی کر کے رت جگا اور شب بیداری کئی کئی راتوں تک کیا کرتے ہیں

اور غم رسیدہ لوگوں یعنی میت کے متعلقین سے ہر گھنٹہ کے حساب سے مخصوص معاوضہ وصول کرتے ہیں۔ چنانچہ قرآن مجید کو انہوں نے تجارت کا ذریعہ بنالیا ہے، یہ لوگ نہ قرآن کا احترام کرتے ہیں نہ سنت مطہرہ کا، اور دوسرا لوگوں کی عقولوں اور عقائد کے ساتھ کھیل تماشا کرتے ہیں۔

ایک طرف یہ لوگ انسانوں کے عقائد بگاڑتے ہیں دوسری طرف ان کے مال اور پیسے کھاتے ہیں، اور تیسرا طرف میت کی آں والادا اور متعلقین کو کنگال و فقیر بنادیتے ہیں۔ بسا اوقات میت کے درہاں شیطانی کاموں کو کرنے کی وجہ سے مقرونہ ہو جاتے ہیں۔

یہ سارے اعمال محبت قرآن، ایصالی ثواب، میت کے حقوق کی ادائیگی کے قالب میں ڈھال لئے گئے ہیں حالانکہ اللہ تعالیٰ جانتا ہے کہ ان کے ان اعمال کی کوئی دلیل کتاب و سنت میں نہیں ہے۔ ہاں۔۔۔ بعض لوگ آ کر کہتے ہیں کہ فلاں شیخ فرماتے ہیں، فلاں کتاب میں لکھا ہے یا فلاں علامہ کے حاشیہ میں ہے۔۔۔ الغرض وہ اس تبعیع و شنیع بدعت کی تائید میں ہے تو چیزیں لفظ کرتے ہیں اور اکثر ممالک و شہروں کے اکثر لوگوں کے عمل کو محبت بناتے ہیں۔ گویا یہ لوگ یہ نہیں جانتے کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد یہ ہے:

**وَمَا أَنْكُمُ الرَّسُولُ فَعَلَوْهُ وَنَهَيُكُمْ عَنْهُ** رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تم کو جو باتیں دیں ان کو فانہیو۔ [العشر، آیہ: ۷]

رسول اللہ ﷺ نے ہم کو یہ بدعات نہیں دیں بلکہ حضرت عمر باش بن ساریہ سے مردی حدیث میں آپ ﷺ نے بدعات سے منع کیا ہے۔ چنانچہ فرمایا:

«إِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ فَإِنْ كُلُّ يَدْعَةٍ ضَلَالٌ» ①

”اپنے کو ایجاد شدہ نئے دینی کاموں سے بچاؤ، کیونکہ ہر ایجاد شدہ بدعت گمراہی و مظلالت ہے۔“

① کتاب السنۃ ج ۱ / ص ۱۷۔ حدیث نمبر (۲۶۷) سنن ابی داود ج ۵ ص ۱۲۱ کتاب السنۃ باب فی لزوم السنۃ حدیث نمبر (۴۰۷) الجامع الترمذی ج ۴ / ص ۴ کتاب العلم باب ما جاء فی الاخذ۔) حدیث نمبر (۲۶۷۶) صحیح ابن ماجہ ج ۱ / ص ۱۴ فی المقدمة حدیث نمبر (۴) دلائل النبوة ج ۶ / ص ۴۱ باب فی اخبار ظہور الاختلاف۔ مسنند احمد ج ۴ / ص ۱۲۶ تا ۱۲۷ مشکوہ ج ۱ / ص ۵۸ کتاب الایمان۔ حدیث نمبر (۱۶۵)

بدعت اور ایجاد بدعت کی مذمت میں وارد شدہ احادیث کا تذکرہ ہو چکا ہے اور مردوں کو قرآن خوانی کا ثواب پہنچانے سے متعلق مفصل جواب گزرو چکا ہے۔ وَإِنَّ اللَّهَ أَتُوْفِقُ۔

## مختلف مہینوں سے متعلق بعض ہندوستانی بدعا

### ماہ محرم کی بدعا

بعض شہروں اور مقامات کے لوگ ماہ محرم کا استقبال رنج غم، ماتم و سوگ اور خرافات و باطلیں سے کرتے ہیں، لوگ لکڑی کے تعزیے ہناتے ہیں، ان تعزیوں کو رنگ برلنے کا غذوں سے آراستہ کرتے ہیں اور انہیں ”تعزیے حسین“ یا تعزیے کربلا کے نام سے موسم کرتے ہیں۔

تعزیے میں دو قبریں بناتے ہیں، گلابی یا سبز رنگ کے لباس میں ملبوس بچے جمع ہوتے ہیں۔ ان بچوں کو فقراء حسین کہتے ہیں، اس مینے کی پہلی تاریخ کو گھروں میں جھاڑو دیتے اور انہیں صاف سقرا نہیں کرتے ہیں، پھر کھانا رکھتے ہیں ان کھانوں پر سورۃ فاتحہ اور سورۃ بقرہ کی اہتمامی آیات پڑھتے ہیں نیزان پر سورۃ الکافرون، اخلاص، الفلق اور الناس بھی پڑھتے ہیں، اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود پڑھ کر مردوں کے حق میں یہ کھانے لوگوں کو دیتے دیتے ہیں۔

اس مینے میں زیب وزہنت پر پابندی لگادی جاتی ہے، عورتیں اپنی آرائش و زیبائش ترک کر دیتی ہیں۔ لوگ گوشت نہیں کھاتے، خوشی کی دعوئیں نہیں کرتے، اس مینے میں عقد نکاح بھی نہیں کرتے، جن میاں بیوی کی شادی ہوئے دو مہینوں سے زیادہ نہ گذرے ہوں انہیں آپس میں ملنے سے روکتے ہیں، کثرت سے نوح کیا جاتا ہے، کپڑوں کو پھاڑا جاتا ہے، سینہ کوبی کی جاتی ہے، چہروں پر طمأنی مارے جاتے ہیں، حضرت امیر معاویہ رض اور ان کے اصحاب نیز زیبید بن معاویہ رض اور عام صحابہ رض پر لعنت کی جاتی ہے۔

اس مینے کے پہلے عشرہ میں آگ بھڑکائی جاتی ہے۔ اس پر لوگ اچھتے کو دتے ہیں، بچے راستوں میں گشت کرتے ہیں یا حسین یا حسین یا حسین کہ کچھ چلتے چلاتے ہیں۔ اس مینے میں پیدا ہونے والا ہر شخص بد قسم و منحوں سمجھا جاتا ہے۔

بعض علاقوں اور خطوں میں ڈھول اور دف بجائے جاتے ہیں۔ موسمی بھتی ہے اور جھنڈے لہائے جاتے ہیں، تعزیے رکھے جاتے ہیں، ان کے پاس سے گذرتے ہوئے مرد، عورتیں اور بچے

لہراتے ہوئے جھنڈوں کو چوتے ہیں اور اسے تمک سمجھتے ہیں اور یہ اعتقاد رکھتے ہیں کہ ایسا کرنے سے سال بھر انہیں بیماری لاحق نہیں ہوگی اور ان کی عمر لمبی ہو جائے گی۔

بعض مقامات پر لوگ ایک آدمی کی آنکھوں پر پٹی باندھ کر عاشورا (وسیم محرم) کی رات کو نکل کر راستوں پر پھرگا تے ہیں اور جب سورج روشن و قیز ہونے لگتا ہے تو اپنے گھروں میں واہس آتے ہیں۔ عاشورہ کے دن مخصوص قسم کے کھانے پکتے ہیں، تمام شہروں اور گاؤں کے لوگ ایک جگہ جمع ہوتے ہیں، اس جگہ کا نام یہ لوگ کربلا رکھے ہوئے ہیں۔ وہاں یہ لوگ تعزیوں کو نصب کر کے ان کے گرد طواف کرتے ہیں، جھنڈوں سے تمک حاصل کرتے ہیں، ڈھول اور دف بجائے جاتے ہیں۔ جب سورج غروب ہوتا ہے تو یہ تعزیے دُن کر دیے جاتے ہیں، یا پانی میں ڈبو دیے جاتے ہیں۔ یہ سارے کام کرنے کے بعد لوگ اپنے اپنے گھروں کو واپس آتے ہیں، عاشورا کے دن لوگ راستوں پر مشروبات بھی لے کر بیٹھتے ہیں۔ جن کا نام یہ لوگ "السلسلیل" رکھتے ہیں اور یہ "سلسلیل" آنے جانے والوں کو پلاستے ہیں مگر ان کی طرف منہیں اٹھاتے۔

ماہ محرم کی غلط کاریوں میں سے یہ بھی ہے کہ پہلے عشرے میں کچھ ذاکر لوگوں کے سامنے محاسن حسین رض، معاویہ رض و یزید کی طرف منسوب کردہ برائیوں کا تذکرہ کرتے ہیں اور ان دونوں پر اور ان کے اصحاب پر لعنت کی بارش کرتے ہیں اور وہ محرم مخصوصاً عاشورا (محرم کی دسویں تاریخ) کے فضائل میں مکذوبہ، موضوعہ اور ضعیفہ احادیث بیان کرتے ہیں۔

عاشورا کے چالیس دنوں بعد یہ لوگ محفل رچاتے ہیں، اس کا نام "حلم" رکھتے ہیں۔ اس دوں روپیہ پیسہ جمع کر کے مخصوص قسموں کے کھانے خریدتے ہیں اور ان کھانوں پر لوگوں کی دعوت کرتے ہیں۔ یہ بدعا ہندوستان، پاکستان اور ان ممالک میں ہوتی ہیں جہاں شیعہ عقائد کے لوگ آباد ہیں۔ خاص طور پر ایران، عراق اور بھر میں وغیرہ۔

## ماہ صفر کی بدعا

ماہ صفر میں لوگ سفر کرنے سے باز رہتے ہیں اور سرت کی مغلیں نہیں رچاتے، اس مہینے کو منہوں سمجھتے ہیں، جب مہینہ ختم ہوتا ہے تو اس کے آخری بڑھ کو بڑی سی محفل منعقد کرتے ہیں اور دعوییں کرتے، مخصوص کھانے اور طلوے کھاتے ہیں مگر یہ کام شہروں اور بستیوں کے باہر انجام دیے

جاتے ہیں۔

لوگ امراض سے شفایا نے کے لئے گھاسوں پر چلتے ہیں اور کہتے ہیں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ایک مرتبہ یہاں ہوئے تھے تو اسی دن (آخری چہارشنبہ، بدھ) اللہ تعالیٰ نے آپ کو شفا دی تھی۔ پھر آپ نے طفیل اور عمدہ حلوہ کھایا تھا۔

### ماہ ربیع الاول کی بدعات

نبی کریم ﷺ کی ولادت کے دن کالوگ اہتمام کرتے ہیں، لیکن شریعت کے خلاف متعدد کام انجام دیتے ہیں۔

یہ لوگ مجلسیں اور محفلیں قائم کرتے ہیں، مسجدوں اور راستوں پر چااغاں کرتے ہیں، بے حیائی پر مشتمل گانے، بجائے جاتے ہیں۔ اور یہ دعا یہ رکھتے ہیں کہ ان کی رچائی ہوئی مجلسوں میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حاضر ہوتے ہیں۔ مجلس کے اختتام پر لوگ کھرے ہو کر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر مصنوعی درود پڑھتے ہیں۔ میلاد النبی کے موضوع پر سوالات کے جوابات کے سلسلے میں گفتگو ہو چکی ہے۔

### ماہ ربیع الثانی کی بدعات

اس مہینے میں شیخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کے نام پر شرکیہ اور بے حیائی کے اشعار گائے جاتے ہیں اور گیارہویں تاریخ کو بکریاں اور مرغے ذبح کئے جاتے ہیں، گھروں میں جھنڈیاں لہرائی جاتی ہیں۔ جن پر شرکیہ کلمات مثلاً شیخ جیلانی سے مدد مانگنے کے لئے کچھ کلمات لکھے ہوتے ہیں۔ ان باتوں کو یہ لوگ ”گیارہویں شریف“ کہتے ہیں، حالانکہ استعانت کا تعلق ان اعمال سے ہے جو اللہ عزوجل کے ساتھ خاص ہیں۔

### ماہ رجب کی بدعات

ماہ رجب میں لوگ دودھ کے ساتھ چاول کھاتے ہیں، جس کو شکر سے میٹھا کرتے ہیں، روغنی روٹی پکاتے ہیں، یہ کھانا پکاتے وقت باور پیچی مشعل کرتے ہیں، بند کمرے میں دعویں ہوتی ہیں اور کھانے سے پیچی ہوئی چیزیں دعویں کے ہاتھوں کے ہدوں کے ساتھ دفن کر دی جاتی ہے۔ اس رسم کا نام ”معا جن رجب“ رکھتے ہیں۔ پاکستان میں یہ بذعۃ ”رجب کے کوٹھے“ کے نام سے کہی جاتی ہے۔

یہ رسم حضرت جعفر صادقؑ کی نذر کے طور پر منائی جاتی ہے۔ لوگوں کا عقیدہ ہے کہ اس طریقہ پر اس رسم کو جو منائے گا وہ بہت مالدار ہو جائے گا اس کے مال کا شمارہ ہو سکے گا۔

شبِ معراج میں کھانوں کی دعویٰ تین ہوتی ہیں، چار اغام ہوتے ہیں، نفلی نمازیں پڑھی جاتی ہیں، براق کی تصویر ایک گھوڑے کی ٹھلپ پر بنائی جاتی ہے جس کے دو بازو ہوتے ہیں، اس کا چہرہ خوبصورت عورت کے چہرے کی مانند ہوتا ہے۔

### ماہ شعبان کی بدعاں

پندرہ شعبان کی رات کا نام ”شبِ برات“ رکھے ہوئے ہیں اور یہ گمان کرتے ہیں کہ اس رات میں گناہ بخشنے جاتے ہیں، عمر بڑھائی جاتی ہیں، روزیوں میں اضافہ کیا جاتا ہے۔ ہنابریں لوگ رات بھر جاگ کر زور زور سے دعائیں کرتے ہیں۔ ان دعاؤں کو لوگوں نے از خود گھڑلیا ہے جن میں عمر اور روزی میں اضافہ کی درخواست کی جاتی ہے۔

پھر لوگ قبروں کی زیارت کرتے ہیں، چراغ جلاتے ہیں، قبروں پر پھول چڑھاتے ہیں، گذشہ شعبان سے لے کر موجودہ شعبان تک جو لوگ مرے ہوتے ہیں ان کے نام رجسٹر میں درج کرتے ہیں۔ حلوبہ بناتے ہیں، یہود عورت یہ بھتی ہے کہ اس کے شوہر کی روح پندرہ شعبان کی رات میں آئے گی، اس لئے اس کے واسطے کھانا پکاتی ہے اور اس کے انتظار میں بیٹھتی ہے۔

علمائے سواں رات کے لئے شبِ قدر حسیٰ فضیلتیں بیان کرتے ہیں اور لوگوں کے ذہن میں یہ بات ڈالتے ہیں کہ شبِ قدر میں جس روح کے نزول کا ذکر قرآن مجید میں ہے اس سے مرادِ مروں کی ارواح ہیں۔

### ماہ رمضان کی بدعاں

رمضان کے مہینے میں سب سے زیادہ اہتمام لوگ آخری جمعہ کو کرتے ہیں اور اسے ”یحده اللوادع“ کہتے ہیں۔

اس دن نمازِ جمعہ میں وہ لوگ بھی شریک ہوتے ہیں جو عام حالات میں نماز نہیں پڑھتے اور تجب نیز بات یہ ہے کہ خطیب (بدعی) لوگ اس دن کے فضائل پر تقریریں کرتے اور لوگوں کو کھانا کھلانے اور خرچ کرنے پر ابھارتے ہیں۔

## بچے کی ولادت سے متعلق بدعات

مسلمانان ہند کے درمیان دین کے نام پر بہت ساری بدعات پھیلی ہوئی ہیں، ان پر گہری نظر رکھنے والا محسوس کر سکتا ہے کہ ان بدعات کا اصل مرجع بت پرستی اور ان کفار کے اعمال و اطوار سے ہے جو ہندوستان میں ہوتے ہیں یہ چیزیں مسلمانوں اور سلمانہ ممالک کے بالمقابل کفار و مشرکین کے طور پر طریق سے زیادہ بلطفی جلتی ہیں۔

بچے کی ولادت کے چھٹے دن ایک محفل رچائی جاتی ہے تا کہ آنے والی روح کا استقبال کیا جائے، لوگوں کا گمان ہے کہ بچہ پیدا ہونے کے چھٹے دن روح آتی ہے۔ اور بچے کی تقدیر لکھتی ہے، اس دن ڈھول اور دف بجائے جاتے ہیں اور گیت نیز گانے گائے جاتے ہیں تا کہ بچہ اور بچے کی ماں سونہ جائیں۔ یہ مسلسلہ رات بھر جاری رہتا ہے، اس رسم کا نام ”چھٹی“ ہے۔

ولادت کے چالیسویں دن دعویٰ ہوتی ہیں، آرائش و زیبائش ہوتی ہے۔ بچے کو محفل میں لاایا جاتا ہے، بچے کے لئے اور بچے کے والدین اور اقرباء کے لئے نئے ملبوسات، ہدایا و تعاوں پیش کئے جاتے ہیں، اس رسم کا نام ”چالیسہ“ ہے۔

جب بچے کی ولادت پر چار سال چار ماہ چار دن اور چار گھنٹے گزر جاتے ہیں، تو بچے کے والدین مسجد کے امام یا کسی شیخ کو لاتے ہیں، جو سورہ اقراباً اسم ربک الذی کو ”الم یعلم“ تک پڑھتا ہے، پھر کھانے، حلے اور ہدیے پیش کئے جاتے ہیں۔

اس سے بھی زیادہ بھاری اور بڑی بات یہ ہے کہ فتنی شادی شدہ عورت اگر سال بھر کے اندر حاملہ نہ ہوتا وہ قبروں اور مزاروں پر جانا شروع کر دیتی ہے۔ اور ہر قبر کے لئے نذر و نیاز ماننی اور قبر میں محفون آدمی سے دعا کرتی ہے کہ اسے بچہ عنایت کرے یا تحریری شغل میں وہ قبر پر اپنی درخواست پیش کرتی ہے۔ اگر اس کے ہاں بچہ پیدا ہو گیا ہو تو ان قبر والوں میں کسی کے نام پر اس کا نام رکھتی ہے۔ بعض عورتیں اگر نذر و نیاز کی طاقت نہیں رکھتیں تو اپنے بالوں کی ری بنا کر قبر پر لکھا دیتی ہیں۔

اصحاب قبور میں سے سب سے زیادہ قدر و منزلت ان لوگوں کے یہاں شیخ عبدالقادر جیلانی کی ہے شیخ عبدالقادر جیلانی کے لئے لوگوں نے بہت سارے اسمائیں لئے ہیں اور صبح و شام ان اسماء کا اور د کرتے ہیں۔

شیخ جیلانی کے لئے ان لوگوں نے ایک مخصوص نماز ایجاد کر لی ہے جس کا نام "الصلوۃ الغوشیۃ" ہے۔ جو شخص کسی ضرر کو دفع کرنے یا حاجت روائی کے لئے شیخ جیلانی سے مدد فریاد کرنا چاہتا ہے وہ یہ نماز پڑھ کر شیخ سے درخواست کرتا ہے۔ اس نماز کو بقدر اُنکی طرف رخ کر کے پڑھتے ہیں۔ اگر کوئی ناصح و مرشد انہیں نصیحت کرے اور اس غلط کاری کو چھوڑ کر شریعت کے ضروری کام کرنے کی ہدایت کرے تو اس کے خلاف ہنگامہ آرائی کرتے ہیں اور اسے کفر و زندقة سے ہمکر تے ہیں۔

### ضوفیاء کی بدعاں

ضوفیاء کی بدعاں میں سے ایک یہ ہے کہ یہ لوگ بحالت ذکر قص و سرد کو جائز کہتے ہیں اور دلیل یہ دیتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے جیشیوں نے مسجد نبوی میں رقص کیا تھا، مگر آپ ﷺ نے اس پر سکیر نہیں کی تھی۔

ان جیشیوں کے اس رقص میں اچھل کو داول و جد و کیف موجود تھا۔ چنانچہ صحیحین میں حضرت عائشہ صدیقہ سے مردی ہے۔

«لَقَدْ رَأَيْتَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَسْتَرِنِي بِرَدَائِهِ وَأَنَا أَنْظُرُ إِلَى الْجَبَشَةَ يَلْعَبُونَ بِالْجَرَابِ وَالنَّرْقِ فِي الْمَسْجِدِ حَتَّى أَكُوَّنَ أَنَا التَّيْ أَسَمَّهُ وَكَانَ ذَلِكَ يَوْمَ عِيدِ الْفِطْرِ -- عن عائشة قالت رأيت النبي يسترني بردائہ، وانا انظر الى الجبشه يلعبون في المسجد حتى اكون انا الذي اسام فاقدروا اقدر الحرارية الحديثة السن الحرية على الله». ①

”رسول اللہ ﷺ مجھے اپنی چادر کا پردہ کئے ہوئے تھے اور میں مسجد میں کھیل کو دارے دیکھتے ہیں کیونکہ جیشیوں کو دیکھ رہی تھی، جن کے ہاتھوں میں نیخرا اور ڈھال تھے، حتیٰ کہ میں یہ کھیل دیکھتے دیکھتے اتنا گئی اور یہ کھیل عید الفطر کے دن ہو رہا تھا۔“

ہم کہتے ہیں ضوفیاء کا یہ استدلال باطل ہے اور قواعد شریعت کے معارض ہے، کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے:

① صحیح البخاری ص ۱۳۶ اکتاب النکاح بانظر المرأة الى الحبش ونحوهم حدیث نمبر (۵۲۶) صحیح المسلم ج ۲ / من ۶۰۹ کتاب صلاة العبدین باب الرخصة في اللعب حدیث نمبر (۸۹۲)۔

«وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحَدَّثًا تُهَا وَكُلُّ مُحَدَّثَةٍ بِذِنْعَةٍ وَكُلُّ بِذِنْعَةٍ ضَلَالٌ وَكُلُّ ضَلَالٌ فِي النَّارِ۔» ①

”بدر تین امور وہ ہیں جو نو ایجاد ہیں اور ہر ایجاد شدہ چیز بدعت ہے اور ہر بدعت ضلالت اور ہر ضلالت جہنم میں لے جانے والی ہے۔“

صوفیا کی مذکورہ بالا بات کا قائل گویا ان لوگوں میں سے ہے جو الفاظ کے معانی میں تحریف کرتے ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی موجودگی میں مسجد نبوی کے اندر حسینیوں کے فعل مذکور سے صوفیا کا استدلال باطل ہے۔ کیونکہ حسینیوں کا یہ کام جنلی مشق کی غرض سے تھا، جس کو شریعت نے مشرع کیا ہے، جیسا کہ جنگ میں اکڑ کر چلانا جائز قرار دیا گیا ہے۔ حالانکہ دوسرے موقع پر یہ منوع ہے۔

چنانچہ ارشاد نبوی ہے :

انها المثيبة يغتصبها الله إلا في هذا الموطن۔ ②

”بے شک اللہ تعالیٰ اس چال کو ناپسند کرتا ہے اور اس موقع پر نہیں (یعنی جنگ میں)“  
حسینیوں کے فعل مذکور کا صوفیوں کے اس رقص سے کیا تعلق جس میں آئینوں اور چاروں کو لہرایا اور مختلف انداز میں ہلایا جاتا ہے؟ یہ کام تو عوام الناس سے فاسق لوگ ہی کرتے ہیں۔  
کتاب المدخل میں علام ابن الحاج نے کہا:

”رقص اور مظاہرہ وجد کے موجدین اولین سامری کے اصحاب و تبعین ہیں۔ جب سامری نے لوگوں کی پوچھاپٹ کے لئے جسم گوسالہ (چھڑا) بنایا جس میں گائے و نیل جیسی آواز پائی جاتی تھی تو یہ لوگ اس کے سامنے رقص اور وجد کا مظاہرہ کرنے لگے۔ یعنی کہ یہ طرز عمل کفار اور چھڑا پرستوں کا شعار و نہج ہے۔ حاشا و کلایہ فتح بات جو جہة المسلمين، امام العالمین علام ابن حجر نے کہی ہے کہ رقص و جد جائز ہے۔ ابن حجر کی قبر پر اللہ تعالیٰ رحمت و رضوان

① صحيح المسنون ۲ / ج ۹۶ مكتتب الجمعة بباب تخفيف الصلاة والخطبة (حديث نمبر ۸۶۷)

② مجمع الزوائد ج ۶ / ج ۱۰۹ مكتتب المفلز والسيير بباب فى وقعة أحد المعجم الكبير للطبراني ج ۱۲۲ / ج ۷ / مسمى بن خرشة ابو دجلة الانصاري حديث نمبر (۶۰۸)

کی بارش کرے۔“

امام قرطبی نے نقل کیا:

”امام طرطوشی سے پوچھا گیا کہ کچھ لوگ ایک جگہ بیٹھ کر تھوڑا قرآن مجید پڑھتے ہیں پھر ایک آدمی کچھ اشعار پڑھتا ہے تو سارے لوگ رقص و طرب میں مشغول ہو جاتے ہیں اور دف اور باسمری ہجاتے ہیں۔ کیا ان لوگوں کی محفل میں شریک ہوتا جائز و حلال ہے یا نہیں؟“

امام طرطوشی نے مذکورہ بالا سوالات کا یہ جواب دیا:

سادات صوفیا کا یہ مذهب ہے کہ یہ طور و طریق باطل و ضلالت ہے۔ اسلام صرف کتاب و سنت ہے۔ رقص و مظاہرہ و جد و کسب سے پہلے سامری کے اصحاب نے ایجاد کیا تھا اور یہ اس وقت کی بات ہے جس وقت سامری نے ان کے لئے پھرزا بنا لایا تھا۔ چنانچہ یہ لوگ پھرزا کے سامنے کھڑے ہو کر رقص اور مظاہرہ و جد کرنے لگے، یعنی کہ یہ کام گائے کی پرستش کرنے والے کفار کا ہے۔

”رسول اللہ ﷺ جب اپنے صحابہ کرام ص کے ساتھ بیٹھے ہوتے تو لوگ اتنے سکون کے ساتھ بیٹھتے تھے گویا ان کے سردار پر چڑیاں ہیں۔ لہذا سلطان اور اس کے نائبین کو چاہیے کہ ایسا کرنے والوں کے لئے ان کی مجلس میں حاضر ہوتا حلال نہیں اور نہ یہ حلال ہے کہ وہ ان کے اس باطل کام میں ان کی مدد و معاونت کریں۔ امام شافعی، مالک، احمد، ابو حنیفہ وغیرہم کا یہی مذهب ہے۔“ رحمة الله عليهم

صوفی کی ایجاد کردہ فتح بدھات میں سے بوقت ذکرتاں بجا نہیں ہے۔ یہ بے عقلی، بے وقوفی اور عورتوں کی رعونت کی مشابہت ہے۔ یہ کام بے وقوف اور بناؤٹی جاہل ہی کر سکتا ہے، ایسا کرنے والے کی جہالت پر یہ چیز دلیل ہے کہ شریعت میں یہ بارت منقول نہیں نہ کتاب اللہ میں نہ سنت نبویہ میں۔ نہ تو یہ کام انبیاء میں سے کسی نے کیا نہ انبیاء کے معتبر تبعین میں سے کسی نے کیا۔ یہ کام صرف وہ احمق و بیوقوف لوگ کرتے ہیں جن پر حقائق شریعت خواہشات نفاسی سے مل کر مشتبہ بن گئے ہیں۔ بعض علمانے مردوں کے لئے تالی بجائے کو حرام قرار دیا ہے کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

«إِنَّمَا التَّصْفِيقُ لِلِّنَسَاءِ» ①

”تالیاں صرف عورت کے لئے ہے۔“

صوفیاء کی بدعاں میں سے ایک یہ ہے کہ وہ مختلف نیتوں سے فاتحہ پڑھتے ہیں۔ ورد و نیفے سے فارغ ہونے کے بعد عام طور سے یہ لوگ فاتحہ پڑھتے ہیں اور حاضرین میں سے بہم نیت کے ساتھ فاتحہ پڑھنے کے لئے کہتے ہیں۔ یہ پتہ نہیں کہ ان کا یہ کام کس کی اقتداء میں ہوتا ہے؟ صوفیاء کی بدعاں میں سے ایک یہ ہے کہ ذکر قبیع کے بغیر اپنے ہاتھ یا گلے میں یہ لوگ قبیع کی مالا ڈالے رہتے ہیں۔ یہ ریا کاروں کا کام ہے کہ جو عمل کرتے ہیں اس پر مدح و شناکے متینی ہوتے ہیں اور وہم و ضلالت آفرینی کے ذریعہ لوگوں میں شہرت کے طالب ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی طرف رسائی کا طریقہ رسول اللہ ﷺ کی پیروی و اطاعت میں ہے۔ اس کے علاوہ دوسری چیزیں ضلالت ہے، اللہ ہم کو اس سے محفوظ رکھے۔ آمین۔

صوفیاء کی قبیع ایجاد کردہ ایجاد کردہ چیزوں میں سے یہ بھی ہے کہ بوقت ذکر یہ لوگ پیالے یا بانس یا اس طرح کی کوئی چیز بجاتے ہیں یہ ساری چیزیں حرام ہیں خواہ بوقت ذکر ہوں یا دوسرے اوقات میں ہوں۔ البتہ بوقت ذکر یہ باتیں زیادہ حرمت والی ہیں۔

(الابداع في مغار الابداع للشيخ على حفظ)

TRUEMASLAK@INBOX.COM

① صحيح البخاري كتاب العمل في الصلاة ص ۱۹۶ (باب التصفيق للنساء) حديث نمبر (۱۲۰۴ و ۱۲۰۲) مشكوة ج ۱ / ص ۲۱۲ كتاب الصلاة بباب ما لا يجوز من العمل في الصلاة وما يباح منه الأفضل الاول حديث نمبر (۹۸۸).

## فصل

### عیدوں اور اجتماع گاہوں میں ایجاد شدہ بعض بدعاں کا ذکر

عیدوں کے موقع پر ہونے والی بدعاں میں سے ایک یہ ہے کہ بعض لوگ مختلف مقاصد کے تحت عید الاضحیٰ کی رات میں جانور ذبح کرتے ہیں۔ ان کا فعل دو باتوں میں سے کسی ایک سے خالی نہیں ہو سکتا، ایک یہ کہ مذبوح جانور کو قربانی کے لئے معین کیا گیا تھا۔

دوسرے یہ کہ اس جانور کو قربانی کے لئے معین نہیں کیا گیا تھا۔ پہلی صورت میں آدمی گنہگار ہو گا اور اسے مذبوح جانور کا سارا گوشت صدقہ کر دینا ضروری ہو گا اور اس کے گوشت میں سے کچھ کھانے کی اجازت ذبح کرنے والے کو نہ ہو گی اور اس کے بد لے اس قربانی کے دن دوسرا جانور ذبح کرنا ہو گا۔ (کیونکہ قربانی کے متعلق معین کردہ جانور کو قربانی کا وقت ہونے سے پہلے عید الاضحیٰ کی رات میں ذبح کر دینا غلط بات ہے، نماز عید سے فارغ ہونے کے بعد اس جانور کو ذبح کرنا چاہیے) دوسری صورت میں یعنی شب عید الاضحیٰ میں ذبح کردہ جانور کو اگر قربانی کے لئے معین نہیں کیا گیا تھا اور ذبح کرتے وقت دوسرے جانور کو قربانی کرنے کی نیت نہیں کی گئی تھی، تو ایسا کرنے والے اس بدعت کا ارتکاب کر کے ہر اکام کیا اور امام شافعیؓ کے نزدیک وہ بہت بڑی سنت کے ثواب سے محروم رہا اور امام مالک و ابو حنیفہؓ کے نزدیک وہ ترک واجب کا مرتكب ہونے کے سبب گنہگار ہوا۔ کیونکہ امام مالکؓ و ابو حنیفہؓ کے نزدیک قربانی کی قدرت رکھنے والے پر قربانی واجب ہے۔ عید الاضحیٰ کی بدعاں میں ایک یہ ہے کہ بعض لوگ صدقہ کی غرض سے پوری قربانی کا گوشت یا معین مقدار کو پکڑا لتے ہیں اور فرقہ اکو بلا کر یہ پکا ہوا گوشت تقسیم کر دیتے ہیں۔

یہ طریق عمل جائز نہیں ہے کیونکہ امام رویانی وغیرہ نے صراحت کی ہے کہ صدقہ کیا جانے والا گوشت فرقہ اکو کوچاہی تقسیم کر دیا جائے۔ اسے پکا کر نہ دیا جائے۔

عید الاضحیٰ کی بدعاں میں سے یہ بھی ہے کہ بعض لوگ قربانی کا سارا گوشت صدقہ کر دیتے ہیں، اس میں سے خود کچھ نہیں کھاتے، یہ چیز خلاف سنت ہے۔

علامہ ماوردی نے کتاب الحادی میں امام ابوالظیب بن سلمہ سے نقل کیا ہے کہ قربانی کا سارا

گوشت صدقہ کر دینا جائز نہیں بلکہ اس میں سے خود بھی کچھ کھانا واجب ہے۔

شیطان نے بہت سے لوگوں کے لئے بدعاۃ عید میں سے ایک یہ بدعت بھی مزین کروی ہے کہ نماز عید کے بعد ہمیشہ اپنے فوت شدہ عزیز و اقربا کی قبروں کی زیارت پابندی سے کرتے ہیں اور عید کی خوشی میں ان کے ساتھ شریک نہ ہو سکتے پرمذون کے لئے رنج و غم ظاہر کرتے ہیں اور یہ عقیدہ رکھتے ہیں عید کے دن ایسا کرنا سنت ہے۔

حالانکہ یہ عقیدہ درحقیقت بدعت ہے، بلکہ اس میں سنت کی مخالفت پائی جاتی ہے۔ کیونکہ سنت یہ ہے کہ نماز عید سے فارغ ہو کر آدمی اپنے گھر والوں کے پاس جلد اپس آجائے تاکہ گھر والے عید کی نماز سے اس کی واپسی کے لئے انتظار کی جو گھریاں گزار رہے ہیں وہ جلد ختم ہوں۔

نیز گھر کے لوگ قربانی کئے جانے اور قربانی کا گوشت کھانے کے مشاق و متنی ہوتے ہیں اس لئے آدمی کو جلد ہی گھر آ کر قربانی کرنی چاہیے، مگر شیطان نے زیارت قبور کی بدعت کو لوگوں کے لئے مزین و آراستہ کر دیا تاکہ لوگ سنت پر جلد عمل کرنے کے بجائے دیرے سے عمل کریں اور اس کی تاثیر سے گھر والوں کو تشویش ہو۔

زیارت قبور کا یہ کام بسا اوقات بعض عورتیں اس لئے کرتی ہیں ”کہ اس سے ان کی زیب و زینت اور بے پر دگی کے سبب حسن کی نمائش ہوتی ہے۔ نیزان کے شاندار، فاخرہ لباس، خوبصور اور اس قسم کی دوسری چیزوں کا مظاہرہ ہوتا ہے۔“ ظاہر ہے کہ یہ ساری چیزیں حرام ہیں اور ان کا حرام و ناجائز ہونا مخفی و پوشیدہ نہیں۔

بدعاۃ میں سے ایک یہ ہے کہ عاشورا کے روز (دویں محرم) عورتیں مہنگی لگاتی ہیں اور اسے سمجھتی ہیں، اس کو سنت سمجھنا صحیح نہیں بلکہ یہ کام بدعت ہے۔ اس سلسلے میں (یعنی عاشورا کو مہنگی لگانی سنت ہے) وارد شدہ حدیث موضوع و خانہ سازی ہے، حفاظ حدیث نے حدیث مذکور کو موضوع قرار دیا ہے۔

اسی طرح لوگ یہ عقیدہ بھی رکھتے ہیں کہ بروز عاشورا جو آدمی اجزائے کتان کو علیحدہ کر کے کاتے اور کاتے ہوئے اس کتان کا رنگ سفید رکھے پھر اس کاتے ہوئے دھاگا سے اپنے کفن کی سلامی کرے تو مذکورہ دھاگا کی برکت سے قبر میں منکر نکیرنا آئیں گے۔ حالانکہ یہ بہت بڑی بدعت اللہ تعالیٰ پر افتراق داری اور اللہ تعالیٰ کے دین میں ناقص من مانی قانون سازی ہے۔

اسی طرح لوگوں کا یہ عقیدہ بھی ہے کہ بروز عاشورا جو آدمی بخور (جن چیزوں کی دھونی دی جاتی ہے) خرید کر دھونی دے وہ نظر بد، آسیب، جادو وغیرہ سے محفوظ رہے گا۔ یہ سب باطل چیزوں کی اختراع اور فاسد اعتقاد ہیں۔ ان سے توبہ ورجوع کرنا چاہیے۔ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کی توبہ قبول کرتا اور گناہوں کو معاف کرتا ہے۔

بدعتات میں سے ایک یہ ہے کہ ستائیں رجب کی رات (لوگوں کا خیال ہے کہ اسی رات کو اللہ تعالیٰ نے مراج نبوی کے ذریعہ امت محمدیہ کو شرف بخشنا) اور پندرہ شعبان کی رات (یہ رات عظمت و شرف دایی ہے) میں لوگ مسجدِ قصیٰ، جامع مسجدوں اور عام مسجدوں میں بڑی کثرت سے جھاڑ فانوس روشن کرتے ہیں، چھوٹے بچوں اور مردوں کے ساتھ عورتوں کا ایسا اجتماع ہوتا ہے جو فساد، مسجدوں کی گندگی، مسجدوں میں بکثرت لہو و لعب، شور و شغب کا باعث ہوتا ہے۔ عورتیں مسجدوں میں بن سنور کر، خوشبو سے معطر ہو کر، اپنے بچوں کے ساتھ آتی ہیں اور وہیں مسجدوں میں شب باشی کرتی ہیں۔ بسا اوقات بچے مسجد ہی میں پاخانہ و پیشافت کر دیتے ہیں۔ کبھی کبھار عورتوں بچوں کو قضاۓ حاجت کی ضرورت ہوتی ہے دریں صورت اگر وہ مسجد سے باہر جائیں تو مسجد تک پہنچنے والے مسلمانوں کے راستوں میں ہی انہیں رفع حاجت کی جگہ لپاتی ہے۔

اگر شرم کی وجہ سے یا اپنی جگہ پر قصہ برقرار رکھنے کے لئے مسجد سے باہر نہ جانا چاہیں تو پھر مسجد کے کسی گوشہ یا برقن اور پکڑے تک میں بول وبراز کر دیتے ہیں، یہ ساری پاکیں حرام ہیں۔

علاوہ ازیں نماز فجر کے لئے منہ اندھیرے مسجدوں میں آنے والوں کے دامن اور جوتے میں گندگی لگنے سے بہت کم محفوظ رہ پاتے ہیں۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ یہ لوگ غیر شوری طور پر گندے دامن اور جوتوں کے ساتھ مسجدوں میں داخل ہو جاتے ہیں اس کے علاوہ بھی کئی مفاسد ہیں جو معلوم ہیں اور مشاہدہ میں بھی آتے رہتے ہیں۔

یہ دین میں ایجاد و شدہ بدعتات عظیمه ہیں۔ انہیں شیاطین کے بھائیوں نے ایجاد کر لیا ہے۔ ان خرایوں کے باوصف ان بدعتات کی بدولت چراغاں کرنے اور دوسرے امور میں فضول خرچی، اسراف اور ضیاءع اموال ہوتا ہے۔

بدعتات میں لوگوں کی ایجاد کردہ چیز محفل میلاد بھی ہے جو ماہ ربیع الاول میں منعقد ہوتی ہے، امام ابن الحاج نے کہا:

”لوگوں کی ایجاد کردہ بدعات میں سے رسم میلاد بھی ہے، جس کے بارے میں لوگوں کا یہ اعتقاد ہے کہ وہ بڑی عبادتوں میں سے ایک عبادت ہے۔

یہ ایک بذکی دوسری حرام بذکی پر مشتمل ہے۔ ان میں سے آلات طرب کے ساتھ امر دلڑکوں اور نوجوانوں کی موجودگی میں گانا بجانا بھی ایک حرام کام ہے۔ ان امر دلڑکوں اور نوجوانوں کو عورتیں دیکھتی ہیں جس میں بڑی خرابیاں ہیں۔ اگر بالفرض میلاد میں گانا بجانا نہ ہو اور میلاد کی نیت سے صرف کھانے بنائے کر لوگوں کی دعوتیں کی جائیں اور دوسری مذکورہ خرافات سے میلاد محفوظ بھی رہے تو رسم میلاد فی نفسہ بذکی بذکی ہے۔ کیونکہ یہ دین میں اپنی طرف سے ایجاد کردہ اضافہ ہے۔

یہ رسم ہمارے اسلاف میں نہ تھی، حالانکہ اسلاف کی پیروی زیادہ بہتر ہے بلکہ اسلاف کے طور و طریق کے خلاف غلط کام اختیار کرنے کے بجائے طریق سلف کی پیروی واجب ہے۔

ہم کہتے ہیں کہ کاش یہ رسم میلاد و نظر بازی، فخر و مباہات، ریا کاری اور تکلف سے پاک ہوتی، تو زیادہ موجب خرابی نہ ہوتی۔ اگر قرآن احوال سے یہ معلوم ہو جائے کہ مذکورہ بالاباتوں کے باعث میلاد کی رسم کی جاری ہے تو اس سلسلے میں دعوت کا کھانا مکروہ ہے کیونکہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فخر و مباہات اور ایک دوسرے سے بڑھ جانے کے جذبہ کے تحت کھلانے والوں کی دعوت کھانے سے منع کیا ہے۔

اس موقع پر دعوت کرنے کا ایک مقصد یہ ہوا کرتا ہے کہ بڑے لوگوں سے جان پچان کی جائے، مثلاً قاضیوں جوں، امراء اور مشائخ وغیرہ۔

کبھی کبھی میلاد کرنے سے بعض مشائخ کی غرض یہ ہوتی ہے کہ انہیں لوگوں کی جانب سے دیے جانے والے ہدایا و تھائف، نذر انوں اور مال معاونت کے ذریعہ فراغی و خوشحالی حاصل ہو سکے گی۔ یا یہ کہ کسی پیر و فقیر کے مریدین و قبیعین سے دید و شنید ہو سکے گی۔

بعض لوگ شرپسند ہوتے ہیں، ان کی زبان درازی سے لوگ بچتے پھرتے ہیں۔ ایسے لوگ اس غرض سے میلاد کرتے ہیں کہ کمزور دل والے لوگ اس کی طرف میلان رکھنے لگیں اور جو لوگ اس سے خوف زدہ رہتے ہیں چاہے اس کی نہمت کے ڈر سے یا زبان درازی کے ڈر سے یا اذیت رسانی کے سبب وہ اس کی طرف رجحان و توجہ رکھنے لگیں۔

بدعات اور ان کا شرعی پوشراثم مختلف ہیں۔ اس کے علاوہ میلاد کے مختلف اسباب ہو سکتے ہیں جن کو شمار نہیں کیا جاسکتا کیونکہ مقاصدِ فاسدہ مقصداں کے خلاف ہوتا ہے۔

آدمی ظاہریہ کرتا ہے کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعظیم تکریم، آپ ﷺ کی ولادت پر اظہار فرحت و سرسرت اور غریبیوں کو صدقہ و خیرات کی غرض سے میلاد کر رہا ہے حالانکہ اس کا اصل مقصد اس کے خلاف ہوتا ہے۔

یہ طرزِ عمل منافقت ہے، اگرچہ کوئی کام فی نفسہ اچھا اور نیکی کا ہو مگر اس کا ظاہری مقصد کچھ اور ہوتواں کا کرنے والا ثواب کے بجائے گنہگار ہو گا اور اس میں شریک ہونے والا بھی مجرم ہو گا اور اس پر نکرو و تردید نہ کرنے والا بھی خطا کار ہو گا۔ اللہ تعالیٰ حق بات کہتا اور سیدھا استاد کھاتا ہے۔

(جنبہ الغافلین)

## نصاریٰ کے تہواروں میں مسلمانوں کی موافقت

### اور ان کو تھائف دینے کی بدعات

اس بات کو جان لیجئے کہ یہ عیسائیوں کے تہواروں میں مسلمانوں کی موافقت کرتا بہت قبیح اور شنیع بදعت ہے، یعنی کہ ان کے تہواروں میں ان کے افعال اور کھانوں میں مشاہدہ اختیار کی جائے، انہیں تھائف دیے جائیں، اپنے تہواروں کی مناسبت نسبت سے نصاریٰ مسلمانوں کو جو تھائے کھانے پینے وغیرہ کی شکل میں دیں انہیں قول کر لیا جائے۔

باشدگان مصر اس بدعوت کا اہتمام وارٹکاب کرتے رہتے ہیں ایسا کرنے سے دین اسلام میں جو کمزوری اور نصاریٰ کے اجتماع میں کثرت نیزان کے طور و طریق کے جو مشاہدہ پائی جاتی ہے وہ مغلی نہیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”مَنْ كَثُرَ سَوَادَ قَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ - وَفِي حَدِيثِ أَخْرِ مَنْ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ -“ ①

”جو شخص کسی قوم کے جم گئے اور تعداد میں اضافہ کا باعث بنے وہ اسی قوم کا ایک فرد ہے اور دوسری حدیث میں ہے جو کسی قوم کی مشاہدہ اختیار کرے تو وہ بھی اسی میں سے ہے۔“

① کنز العمال ج ۹ / ص ۲۲ کتاب الصبحۃ حدیث نمبر (۲۴۷۳۵) کشف الخفاء ج ۲ / ص ۳۷۸ / حدیث نمبر (۲۵۸۸). سنن ابی داود ج ۴ / ص ۲۱۴ کتاب اللباس باب فی لبس الشہرہ حدیث نمبر (۴۰۳۱). مسند احمد ج ۲ / ۵۰: (مسند عبدالله بن عمر)

تھواروں کے موقع پر نصاریٰ اور مسلمانوں کا باہم ہدایا و تھائے لینا دینا (ان سب کا مقصد) آپس میں الفت، محبت و مودت پیدا کرنا ہوتا ہے، حالانکہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ  
رَكْتَهُنَّ ہُنَّ، ان کو تم اللہ و رسولہ  
وَلَوْ كَانُوا أَبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ  
إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَةَهُمْ.  
جو لوگ اللہ تعالیٰ پر اور قیامت کے دن پر ایمان  
والآخری پوآڈونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ  
وَالْأَقْرَبُونَ رکھتے ہیں، ان کو تم اللہ و رسولہ سے دشمنی رکھنے  
ان کے باپ، دادا، بیٹے، بھائی اور اہل

[المجادلة، آیہ: ۲۲] خاندان ہوں۔

علاوه ازیں نصاریٰ کی عیدوں میں موافقت و مشاہدت سے ان کے تھواروں کی تعظیم اور ان کے دین پر رشک اور ان کی بنائی ہوئی رسولوں اور دینی چیزوں کی پسندیدگی سے شدید و ہم ہوتا ہے۔ حالانکہ شریعت نے ان کے تھواروں کے اظہار سے روکا اور انہیں مخفی رکھنے کا حکم دیا ہے۔

علامے غیر مسلموں کے میلوں تھواروں کے اظہار پر نکیر کرنے پر ابھارا ہے لیکن مسلمان نہ صرف یہ کہ ان پر نکیر کرنے سے خاموشی اور ان کے ساتھ مدعاہت و ذمی پر اکتفا کرتے ہیں بلکہ ان کے تھائے تک قبول کرتے ہیں حتیٰ کہ انہیں خود ایسی چیزوں کا ہدیہ دیتے ہیں جن کو وہ لوگ ان تھواروں کے موقع پر استعمال کرنے کے عادی ہوتے ہیں۔ بلکہ مدعاہت اور زرم روی میں اتنا مبالغہ کرتے ہیں کہ ان کے افعال اور کہانوں میں بھی خود مشاہدت اختیار کرتے ہیں اور ان کی مشاہدت اختیار کرنے میں حد اپنہا کو پہنچ گئے ہیں۔ اذالله وانا الیه راجعون۔

لَامَ ابْنَ الْحَاجَ نَزَّهَهَا:

”امام ابن القاسم مسلمان کے لئے نصرانی کی عید میں نصرانی کو ہدیہ دینا مکروہ قرار دیتے ہیں اور اسے نصاریٰ کی عید کی تعظیم اور معاملہ کفر میں معاونت و مدد شمار کرتے ہیں۔ کیا تم دیکھتے نہیں کہ مسلمانوں کو عیسایوں کے ہاتھ ان کی عید سے متعلق کوئی چیز نہیں فروخت کرنی چاہیے، نہ گوشت، نہ سالم، نہ کپڑے، نہ انہیں جانور بطور عاریت دینا چاہیے اور ان کی عید سے متعلق کوئی چیز نہیں کرنی چاہیے کیونکہ اس سے ان کے مشرکانہ کام کی تعظیم ہوتی ہے اور ان کے کفر کو ہلکا سمجھا جانے لگتا ہے۔ حکام کو چاہیے کہ وہ مسلمانوں کو اس سے روکیں، امام مالک وغیرہ کا یہی قول ہے۔ مجھے نہیں معلوم کہ اس معاملہ میں علماء کے درمیان کوئی اختلاف ہے۔“ (تعصیۃ الغالمین)

## عورتوں کی ایجاد کردہ بدعتات

عورتوں نے بڑی کثرت سے بے شمار اور بے حد و حساب بدعتیں ایجاد کر رکھی ہیں ان میں سے ایک یہ ہے کہ اگر کوئی عورت رمضان میں حیض سے ہوتی ہے تو وہ روزے نہیں توڑتی حالانکہ یہ چیز حرام ہے اور اس میں کوئی اختلاف نہیں۔ چاہے وہ اس کی قفارت کے یا ندر کے۔ بعض عورتیں حیض کے تین دن روزے چھوڑ دیتی ہیں اس سے زیادہ والے ایام حیض کو روزہ رکھ کر گزارتی ہیں۔ یہ بھی حرام ہے اسے اس وقت تک روزہ نہیں رکھنا چاہیے جب تک کہ خون بند ہو کر سفیدی ظاہر نہ ہو جائے۔ بعض عورتیں یہ خیال خام رکھتی ہیں کہ ایام حیض کے صرف تین ابتدائی دنوں میں شوہر کے ساتھ وہی منوع ہے۔

حالانکہ مسئلہ ایسا نہیں ہے جب تک حیض ختم ہو کر خالص سفیدی ظاہر نہ ہو اس وقت تک وہی حرام ہے اور امام شافعی اور ان کی موافقت رکھنے والے علماء کے نزد یہ کہ حیض کے بعد غسل سے پہلے بھی وہی جائز نہیں بلکہ غسل کے بعد ہی جائز ہے۔

عورتوں کی بدعتات میں سے ایک یہ ہے کہ بہت سی عورتیں جماع وہی کے بعد غسل میں تاخیر کرتی ہیں۔ اسی طرح اگر رات میں حیض منقطع ہوا تو طلوع آفتاب کے وقت تک غسل نہیں کرتیں پھر غسل کر کے نماز فجر کی قضا کرتی ہیں حالانکہ یہ بات بالا جماع حرام ہے۔

حیض سے رات میں فارغ ہونے والی عورت پر طلوع آفتاب سے پہلے غسل کر کے وقت پر نماز فجر پڑھنی واجب ہے نمازو کو وقت سے قصده امور خرکنا علماء کے اجماع کے مطابق ناجائز ہے۔ یہ بات گزر پچھی ہے کہ ایسا کرنا کبیرہ گناہوں میں سے ہے، اگر شوہر کو بیوی کی یہ حرکت معلوم ہو اور وہ اس پر نکیر کرنے سے خاموش رہے تو وہ بھی بیوی کے اس گناہ میں برابر کا شریک ہے۔ اگر عورت اس بات کے حرام ہونے کا علم رکھتی ہے تو اس کے کرنے کے سبب گناہگار ہوگی۔ اور اگر وہ اس مسئلہ سے ناواقف ہے تو اس کی جہالت کا گناہ اور جہالت کے سبب اس کا گناہ شوہر پر ہوگا۔ واللہ عالم۔

عورتوں کی بدعتات میں سے ایک یہ ہے کہ اگر اس کے گھر کوئی آدمی سفر پر جاتا ہے تو وہ تین دن تک گھر میں جھاؤ نہیں دیتی نہ گھر کی صفائی سترائی کرتی ہے۔ کیونکہ وہ ایسا کرنے کو خوست و بدقالی تصور کرتی ہے اور یہ سمجھتی ہے کہ اگر سفر پر آدمی کے جانے کے فوراً بعد یادوں دنوں کے اندر

جہاڑو دی گئی تو سفر پر جانے والے کا نام مت جائے گا یعنی وہ مر جائے گا اور واپس نہیں آئے گا۔ یہ عقیدہ فاسد ہے اور یہ دین میں ایجاد بدعت ہے۔ لہذا جو شخص اپنے گھر اور متعلقین یا غیر متعلقین میں اس طرح کی بات دیکھے اسے کام سے منع کرنا چاہیے اور بتانا چاہیے کہ دین میں یہ کام بدعت ہے۔ اور یہ بدفاظی ہے جس سے منع کیا گیا ہے۔ راہ مستقیم تر رسول اللہ ﷺ کی پیروی میں ہے۔

عورتوں کی بدعات میں سے ایک چیز یہ ہے کہ بعض عورتیں مغرب کے بعد اپنے گھر سے باہر مستقل ہونے والی عام کام کی چیزیں مثلاً آگ، ہانڈی، چھلنی، چٹائی وغیرہ نہیں نکالتیں اور یہ اعتماد رکھتی ہیں کہ اگر ایسا کیا گیا تو اس کا شوہر مر کریا کسی اور وجہ سے گھر سے نکالا جائے گا۔

یہ فاسد عقیدہ اور حرام و شنیع بدعت یہ شیطان کی مکاری و چال بازی والا کام ہے جس میں شیطان الہیں نے عورتوں کو پھنسا رکھا ہے۔ کیونکہ عام کارآمد چیزوں کو لے جانے سے روکنا ناجائز ہے اور ایسے وقت میں یعنی بعد مغرب کوئی آدمی بلاشدید ضرورت کے اس طرح کی چیزوں کو کسی سے عاریت کے طور پر مانگ کرنے نہیں لانا چاہتا۔

یہی وجہ ہے کہ شیطان الہیں نے عورتوں کے لئے یہ بات مزین و آراستہ کر دی کہ شدت حاجت کے وقت وہ عام کام کی چیزیں پڑو سیوں اور متعلقین کو نہ دیں کہ انہیں گناہ میں بمتلاکر کے ثواب سے محروم کر دے۔ (تسبیح الغافلین)

## فصل

### حجاج کی بعض منکرات کا بیان

حجاج کی اہم ترین غلطیوں میں سے نماز کا ضائع کرنا اور تاخیر سے پڑھنا ہے۔ ①

① بعض جاہل حاجی مجراسود کے پاس آ کر اسے چوتھے یا چھوٹے ہیں پھر طواف شروع کرتے ہیں یا یہ کام وہ طواف کے آخر میں کر کے واپس جاتے ہیں۔ یہ طواف صحیح نہیں ہے۔ کیونکہ طواف کی شرطوں میں سے ایک یہ ہے کہ طواف کرنے والا اپنے پورے بدن کو مجراسود کے محاذات (براہری) میں رکھے پھر طواف کرے۔

قاضی ابوالطیب نے طواف کو بکیر تحریر کے مشابہ قرار دیا ہے مگر جو آدمی مجراسود کی طرف رخ کرتا ہے اس کا کام صحیح نہیں، لہذا اس کا پہلا چکر صحیح شانہ نہیں کیا جائے گا۔ اس صورت میں اس کا طواف صرف چھ چکر ہوایعنی کہ ایک چکر نصاب طواف سے کم رہ گیا۔ (نامکمل طواف)

اگر حاجی کا یہ طواف قدوم ( حاجی کا سب سے پہلا طواف ) تھا تو اس پر دلزم ہوگا، یعنی بطور کفارہ قربانی کرنا واجب ہے۔ لیکن اگر یہ طواف طواف افاضہ (قربانی والا طواف) تھا تو حج ہی باطل ہو جائے گا۔ لہذا جو آدمی کسی کو ایسا کرتے دیکھے اس پر واجب ہے کہ اس کو مسلمہ بتادے اور اسے یہ حکم دے کہ مجراسود سے ذرا سار کن میانی کی طرف ہٹ کر کھڑا ہو کر پھر بیت اللہ کو باعیں جانب رکھتے ہوئے طواف شروع کرے اور آخری چکر میں دروازہ کعبہ کی طرف ذرا آگے بڑھے پھر باہر آ جائے۔

② بہت سے لوگ بوقت طواف ”شاذ روائ“ کے بالمقابل جب پہنچتے ہیں تو اپنے ہاتھ سے دیوار کو چھوٹے ہیں۔ ایسے آدمیوں کا طواف صحیح نہیں ہوتا۔ اور یہ حرکت اگر طواف افاضہ میں سر زد ہو تو حج فاسد ہو جائے گا۔ جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے۔

یہ چیز دیکھنے میں معمولی ہے مگر بہت خطرناک ہے۔ اس لئے اس سے باخبر اور آگاہ رہنا

③ متوجه کی نظر میں اس عوام کے تحت مصنف کی تحریر کردہ بعض باتیں بحث و نظر سے خالی نہیں۔ مگر تفصیل و تحقیق کا یہ موقع نہیں طواف کرتے وقت یا اس سے پہلے یا مطلقاً مجراسود کو بوسہ دینا یا ہاتھ سے چھوٹا حدیث سے ثابت ہے۔

ضروری ہے۔ یہی حکم و مسئلہ ان لوگوں کے لئے بھی ہے جو ”شاذروان“ پر چلتے ہیں۔ یا اس پر کھڑے ہو جاتے یا اس پر اپنے پاؤں رکھ دیتے ہیں۔

بہت سے لوگ بوقت طواف ”شاذروان“ پر کھڑے ہو جاتے ہیں یا اپنے چہرے دیپشانی دیوار کعبہ پر رکھ دیتے ہیں۔ آدمی کو ایسی حرکت سے پوری طرح بچنا اور پرہیز کرنا چاہیے تاکہ اس کا حج فاسد نہ ہو جائے، یا کسی منسون و خطرناک بات میں گرفتار نہ ہو جائے۔

اگر کوئی آدمی اس طرح کا کام کسی کو کرتے ہوئے دیکھ لے تو اسے باخبر اور آگاہ کر دے اور اس سے کہے کہ اختیاط کے طور پر اپنے طواف سے وہ دو، ایک قدم پیچے جا کر طواف کرے تاکہ اس کا طواف صحیح ہو سکے۔

(۱) جاج کی قابل نکیر باتوں میں سے یہ بھی ہے کہ بعض حاجی مجر اسود کو چوتے یا اپنے ہاتھ سے چھوٹے ہیں، حالانکہ یہ حرام ہے۔ اور مجر اسود میں خوشبو، مشک اور اس طرح کی چیزیں الگی ہوتی ہیں محروم کو خوشبو کا استعمال جائز نہیں مگر اسے بوسہ دینے یا چھوٹے سے غیر شوری طور پر خوشبو لگ جائے گی اور کفارہ میں دم دینا یعنی کوئی جانور قربانی کرنا لازم ہو گا۔

میرے خیال سے اس مسئلہ میں اختلاف بھی نہیں مگر اس فعل سے لوگ کم ہی بچتے ہیں۔ لہذا جس کو یہ معلوم ہوا سے اپنے مسلمان بھائیوں کی خیر خواہی و شفقت کے پیش نظر تادینا چاہیے۔ بعض جاہل اور دیہاتی لوگ ”حج“ یعنی حطیم کے اندر سے طواف کرتے ہیں اس طرح کا طواف صحیح نہیں ہوتا اور اگر یہ کام طواف افاضہ میں سرزد ہو اور اس کی تلاش نہ کر دی جائے تو حج باطل ہو جائے گا اور یہ کام اگر طواف قدوم (پہلی بار مکہ پہنچ کر جو طواف کیا جائے) میں یا طواف الوداع (آخری طواف) میں سرزد ہو تو بقول صحیح دم لازم آئے گا۔

(۲) بعض جاج نویں ذی الحجه کی رات منی میں نہیں گزارتے حالانکہ یہ سنت ہے اور منی میں نویں ذی الحجه کی رات گزارے بغیر یہ لوگ رات ہی کو میدان عرفات کی طرف روانہ ہو جاتے ہیں۔ وہاں چاغاں کرتے اور فانوس روشن کرتے اور فخر و مبارکات سے کام لیتے ہیں۔ یہ ساری باتیں دین میں نئی ایجاد کردہ بدعات ہیں جس کو قدرت ہواں پر ان کاموں سے روکنا اور ڈانٹنا ضروری ہے۔

(۳) بہت سے جاج مزدلفہ میں قیام نہیں کرتے اگر تھوڑی دیر قیام کر بھی لیتے ہیں تو دسویں ذی الحجه کی رات وہیں نہیں گزارتے یہ طرز عمل بھی بدعوت ہے۔

امیر پر نیز جس کو قدرت ہواں پر اس بات سے لوگوں کو روکنا واجب ہے کیونکہ جو شخص دسویں ذی الحجہ کی رات مزدلفہ میں نہ گزارے اس پر ”قول اظہر“ کے مطابق کفارہ دم (جانور کی قربانی) لازم ہے۔ امام ابن خزیمہ اور علامہ ایک جماعت کا مذہب یہ ہے کہ مزدلفہ میں دسویں ذی الحجہ کا قیام اركان حج میں سے ہے۔ اس صورت میں اس کے ترک سے حج فاسد ہو جائے گا اور کفارہ دم یا کسی بھی کفارہ سے اس غلطی کا تدارک نہ ہو سکے گا۔

مزدلفہ میں رات کے نصف آخر تک ٹھہرنا شرط ہے، اگر اس سے پہلے وہاں سے روانہ ہو گیا تو کفارہ دم اس کی ساقط نہ ہو گا بلکہ لازم ہو گا، البتہ رات کے نصف آخر سے پہلے مزدلفہ سے چلا جانے والا اگر طلوع فجر سے پہلے وہاں واپس آجائے تو دم ساقط ہو جائے گا لیکن کفارہ دم لازم نہ ہو گا۔

بعض حجاج یوم انحر (قربانی کے روز) کو مکہ مکرمہ واپس آ کر طواف افاضہ کر ڈالتے ہیں اور رات بھرو ہیں مکہ مکرمہ میں مشغول رہتے اور شب باشی کرتے ہیں۔

حالانکہ ایام منی میں مکہ مکرمہ میں رات گزارنا بدبعت ہے اور جو شخص رات کو مکہ مکرمہ میں رہے امام مالک رحمۃ اللہ علیہ اور ان کے تبعین کے نزدیک دم لازم ہے اور امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کے اظہر قول کے مطابق صرف ایک رات مکہ مکرمہ میں گزارنے سے دم لازم نہ آئے گا۔

مگر امام فوی رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک زیادہ اظہر یہ ہے کہ منی میں رات نہ گزارنے پر دم واجب ہے۔ امام مالک رحمۃ اللہ علیہ اور ان کے تبعین کا یہی مذہب ہے۔

بعض لوگ ایام منی کے چوتھے روز زوال سے پہلے کوچ کر دیتے ہیں ایسا کرنے سے امام مالک رحمۃ اللہ علیہ کے نزدیک کفارہ دم واجب ہوتا ہے کیونکہ اس نے کنکری نہیں ماری اگر زوال سے پہلے کنکری مار کر روانہ ہو تو اس کنکری مارنے کا شرعاً کوئی اعتبار نہیں ہے کیونکہ وہ ایسا ہی ہوا جیسے قبل از وقت نماز پڑھ لے لیں اس کا کرنا نہ کرنے کے ہم منی ہے۔

اگر حاجی کو معلوم ہو کہ حالات کے مطابق اس کا زوال سے پہلے روانہ ہونا ضروری ہے تو اسے چاہیے کہ ایام منی کے تیسرے دن زوال کے بعد کنکری مار کر روانہ ہو جائے۔

تیسرے دن زوال کے بعد منی میں غروب آفتاب تک نہ ٹھہرے کیونکہ اگر غروب آفتاب تک ٹھہر گیا تو وہاں رات بھرہ کر چوتھے روز زوال کے بعد ری جمار کر کے (کنکری مار کر) جائے گا۔

الحاصل حج کے موقع پر قابل کمیر اور غلط چیزیں نیز اس سلسلے کی بدعتات بہت ہیں، جن کا احاطہ

مکن نہیں ہم نے صرف تھوڑا سایہاں ذکر کر دیا ہے۔ اکثر باتوں کا تعلق فقد سے ہے، کیونکہ یہ بکثرت واقع ہوتی ہیں اور بڑی خطرناک ہیں۔

جو لوگ اس قسم کی زیادہ باتوں پر واقفیت چاہتے ہیں وہ انہیں پر دوسری باتوں کا قیاس کریں اور ان سے باخبر و آگاہ رہیں۔ واللہ ولی التوفیق۔ (تسبیح الغافلین)

## مملکت عمان کے ایک باطنی باشندے کے

### سوالات اور ان کے جوابات

تمام تعریفیں اللہ رب العالمین کے لئے ہیں، ہمارے سید و مردار محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر درود و سلام ہو۔۔۔۔۔ اس حمد و صلوٰۃ کے بعد عرض یہ ہے کہ مندرجہ ذیل سوالات میں سے بہت سارے سوالات کے جوابات صفحات گزشتہ میں گزر چکے ہیں اگرچہ سوالات میں بعض چیزیں کم اور بعض زیادہ ہیں۔ لیکن ان سوالات کے مختصر جوابات لکھنے میں کوئی خرابی نہیں کیونکہ اختصار کے بعد تفصیل کے بعد اجمال کے ساتھ ایک ہی چیز کو مختلف اوقات میں بیان کرنا عربی زبان کے اسلوب میں سے ہے۔ اس تہمید کے بعد سوال و جواب ملاحظہ ہوں۔

مندرجہ ذیل سوالات کے بارے میں عالی حضرت کا کیا ارشاد و فرمان ہے؟

### سوال نمبر ①:

کچھ لوگ جمع ہوتے ہیں اور مجلس "الزار" منعقد کرتے ہیں اور اس مقصد کے تحت ذیجع کرتے اور دعویٰ کرتے اور طلبے وغیرہ خریدتے ہیں اس سلسلے میں آپ کیا فرماتے ہیں؟

### جواب نمبر ①:

"الزار" کی مجالیں بدتریں، قیچی تریں، اور ذلیل تریں وسائل شرکیہ میں سے ہیں۔ کچھ لوگ یہ خیال کرتے ہیں کہ فلاں مریض پر کسی جن کا اثر ہے لہذا زار کی مجلس منعقد کرنی ضروری ہے چنانچہ لوگ "الزار" کے مجاور کے پاس اکٹھے ہوتے ہیں اور یہ کام مریض سے کافی پیے وصول کرنے کے بعد ہوتا ہے۔ اس وقت طبلے بجھتے ہیں، مردوں عورتوں کا احتلاط ہوتا ہے اور رقص ہوتا ہے۔ اس وقت ان کے خیال کے مطابق وہ جن کسی مرد یا عورت پر نازل ہوتا ہے جس کو لوگ "زار" کہتے ہیں اور

وہ یہ کہتا ہے کہ اس مریض پر فلاں مردیا عورت کا جن فلاں سبب آیا ہے۔ چنانچہ وہ مریض اور اس کے گھروں والوں سے مختلف مطالبات کرتا ہے۔ مثلاً یہ کہ زار کے لئے فلاں جانور ذبح کرو۔ فلاں فلاں قسم کے کھانے چڑھاؤ، سونے کی انگشتری اور فلاں فلاں چیز نذر کرو۔ یہ ایک تماشا اور مکاری کے علاوہ کچھ نہیں اس کا مقصد مریض سے روپے و صول کرنا ہوتا ہے۔ اس کام کے اکثر کرنے والے تم کو عوام اور غلام طیس گے۔

یہ لوگ بے وقوف اور جاہلوں کی عقولوں کے ساتھ کھیل تماشے کرتے ہیں اور یہ ظاہر کرتے ہیں کہ وہ ایسے مرض کے علاج پر قادر ہیں جن کی تشخیص تک بعض اطباء نہیں کر سکتے اور یہ کہ اطباء کا علاج کارگر بھی نہیں ہو سکتا۔

وہ لوگ یہ ملع سازی کرتے ہیں کہ وہ کچھ دوائیں تیار کرتے ہیں جو مریض کو پلائی جاتی ہیں۔ یہ چیز نہ کوہ بالا شرم ناک اور رسو اکن چیزوں سے زائد ہوتی ہے۔ کبھی یہ لوگ مریض کو اس خیال سے مارتے بھی ہیں کہ وہ جن کو مار رہے ہیں۔ یہ مشرکانہ فتح بدعت بہت سے ممالک اور شہروں میں رائج ہے۔ بعض جاہل اس کی ترویج کرتے ہیں حتیٰ کہ اس کی ترویج بعض ایسے لوگ بھی کرتے ہیں جو سادوں اور اولاً اور رسول (صلوات اللہ علیہ وسلم) سے ہونے کے دعوے دار ہوتے ہیں۔

شیخ یحییٰ نے اپنی کتاب ”استاذ المرأة“ میں متعدد حرام مجلسوں کا بیان کرنے کے بعد کہا: ان حرام مجلسوں میں سب سے زیادہ گناہ اور خباثت پر مشتمل مجلس مجلس الزار ہے۔ یہ اللہ، اس کے فرشتوں اور تمام لوگوں کے نزدیک عظیم ترین غصب کا باعث ہے۔

”الزار ایک خبیث اعصابی مرض ہے جو عورتوں اور مردوں کو لاحق ہوتا ہے اور غم و رنج، گھروں میں خانشی اور ترک و رذش سے بددھتا ہے اور اس کی حدت و شدت، فرحت و سرست اور اچھی آب و ہوا والے مقامات میں ریاضت اور کمرت کرنے سے کم ہوتا ہے، بہت سے اطباء اس مرض کے علاج کے اپلشنٹ ہوتے ہیں۔“

اس بیماری کے علاج کے لئے اطباء کے پاس مختلف طریقے ہیں۔ جو منید و موثر ہیں۔ البتہ بعض اوقات مرض شدید یا مزمن ہوتا ہے یا اس کے ساتھ دوسرے عوارض پیدا ہو جاتے ہیں۔ اس لئے شفا و صحت میں تاخیر ہوتی ہے۔ اس وقت تک مریض اس وہم میں مبتلا ہو جاتا ہے کہ اسے جنات اذیت پہنچا رہے ہیں اور

اس پر شیاطین مسلط ہو گئے ہیں۔ اسی وجہ سے اس پر یہ شدت المنازل ہے۔ اس کا علاج اور اس سے شفا اس معاملہ میں خصوصی مہارت رکھنے والوں ہی کے پاس ہوتی ہے۔

زار کے طریق پر اس کا علاج کرنے والے کچھ ملعون قسم کے مردوں عورتیں ہیں۔ اس طریق پر علاج کرنے والے پیروں فقیروں کے یہاں علاج کے بہت سے مختلف طریقے رائج ہیں۔ زار اور اس کے مضرات سے مصر، شام اور عدن میں فقہا، اطباء اور عام دانشمندوں پریشان ہو کر چیخ پڑے۔ ان ممالک میں قانون ہنادیا گیا ہے کہ جو آدمی مجلس زار منعقد کرے اسے ایک ماہ قید یا پیچاں روپے کے لگ بھگ جرمان کی سزا دی جائے۔ ان ممالک اور ان کے اردوگرد والے مقامات پر زار کا معاملہ بڑی اہمیت اختیار کر گیا ہے۔ اس کے پیچھے بہت سارے اموال اور عقول ضائع ہو رہی ہیں۔ شیاطین انس و جن اپنے گروہ کے لوگوں پر غالب ہیں۔ جو لوگ ان پر تکمیر و تقدیم کریں ان کے خلاف زبردست ہنگامے ہوتے ہیں اور الزار کے گھروں میں جوغلط اور برے کام، اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک، اللہ تعالیٰ کے اوامر کی مخالفت اور منہیات کا ارتکاب شیاطین کی اطاعت میں ہوتا ہے وہ مخفی نہیں۔ خون بھی پیا جاتا ہے، انہیں نذرانے پیش کئے جاتے ہیں، بے پر دگی و بے حجابی ہوتی ہے اس کے علاوہ بہت ساری غلط باتیں ہوتی ہیں۔“

## سوال نمبر (۲)

ان لوگوں کے بارے میں آپ کیا فرماتے ہیں جو ایک جگہ سے دوسری جگہ اپنے مزودہ آباء و اجداد، ماوں اور بھائیوں کی قبروں کی زیارت کے لئے جاتے ہیں اور ان کی قبروں پر قرآن خوانی کرتے ہیں؟ خصوصاً یہ کام ذی الحجہ کو کیا کرتے ہیں؟

## جواب (۲) :

یہ سوال دو مسائل پر مشتمل ہے۔

① مزدوس کی قبروں پر قرآن خوانی۔

② اپنے ماں، باپ، بھائی وغیرہ کی قبروں کی زیارت کے لئے سفر کر کے دوسرے مقامات پر جانا اور وہاں قرآن خوانی کرنا۔

اس قسم کے سوالات کے دونوں پہلوؤں پر جواب گزشتہ صفحات میں آچکا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے:

**بدعات اور ان کا شرعی پوشرح**

مردوں کی قبروں پر قرآن خوانی بدعوت ہے۔ قرآن وست، صحابہ اہماع میں سے کسی سے بھی اس کی کوئی اصل نہیں، ہاں بعض متاخر شافعیہ نے اسے جائز کہا ہے جس کا کوئی اعتبار نہیں۔ کیونکہ یہ چیز بدعوت ہے اور ہر بدعوت ضلالت ہے اور مردوں کے لئے قرآن خوانی چاہے اپنے اقربا کے لئے ہو یا غیروں کے لئے اور قبروں پر ہو یا دوسرے مقامات پر منوع ہے اگرچہ قرآن خوانی کا ثواب ایک عبادت کا کام ہے اور عبادت کا عبادت ہونا صرف شریعت کے بتلانے سے معلوم ہو سکتا ہے اور کوئی بھی دلیل اس کے عبادت ہونے پر شریعت میں نہیں وارد ہوئی ہے۔

اپنے اقربا یا غیروں کی قبور کی زیارت کے لئے اہتمام سفر کے مسئلہ پر مفصل جواب گزر چکا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے:

زیارت قبور بذات خود بسنت ہے لیکن صرف ان ہی قبروں کی زیارت مسنون ہے جو آدمی کے مقام سکونت میں موجود ہوں۔ دوسرے مقامات پر قبروں کی زیارت کے لئے اہتمام بدعوت ہے جن لوگوں نے اسے جائز کہا ہے ان کی باتوں کا کوئی اعتبار نہیں۔ کیونکہ یہ حدیث صحیح میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

«لَا تُشَدُّ الرِّحَالَ إِلَّا لِنَلَالَةٍ مَسَاجِدَ، الْمَسْجِدِ الْحَرَامَ، وَمَسْجِدِيٍّ وَمَسْجِدِ الرَّسُولِ هَذَا، وَالْمَسْجِدِ الْأَقْصَى»<sup>①</sup>

”تمین مسجدوں کے علاوہ دوسری جگہوں کے لئے سفر نہ کیا جائے۔ یعنی خانہ کعبہ، مسجد نبوی اور بیت المقدس۔“

### سوال نمبر ③

ان لوگوں کی بابت آپ کا کیا ارشاد ہے کہ کسی آدمی کی بیوی کو شادی کے بعد سال بھر میں اگر بچہ نہ پیدا ہو تو شہراپی بیوی کو اولیا کی قبروں کے پاس اپنے ساتھ لے جاتا ہے (ان کے اپنے خیال میں یہ قبریں اولیا کی ہوتی ہیں۔ حقیقت حال اللہ تعالیٰ کو معلوم ہے کہ کس طرح کے لوگوں کی قبریں ہیں) قبروں پر جانے والے یہ لوگ اپنے ساتھ بہت ساری روٹیاں اور حلوے بھی لے جاتے ہیں اور ان کے ساتھ متعدد دوسرے لوگ بھی ہوا کرتے ہیں۔ ان میں مزاروں کے رضا کار و مجاہر بھی

① صحیح البخاری ص ۲۲۳ کتاب فضل الصلاة فی مسجد مکہ و مدینۃ باب حدیث نمبر (۱۱۸۹)

ہوتے ہیں یہ رضا کار و مجاور عورت کو کپڑہ کر اس کی گردن میں رہی یا کپڑے کا ٹکڑا اپہناتے ہیں اور اس عورت کو قبر کا طواف کرتے اور چکر لگو تے ہیں اور اس قبر کے دلیل سے درخواست کرتے ہیں کہ اس خاتون کو حمل رہ جائے۔ پھر اس خاتون کو قبر سے ایک لپ (مشی) مشی دیتے ہیں اور اس سے کہتے ہیں کہ اس مشی کو پانی میں ملا کر روزانہ صحیح کو پیا کرے۔

جب اس کا رستانی کو سال بھر گز رجاتا ہے لیکن عورت کو حمل نہیں ظہرتا تو اس کا شوہرا سے شیعوں کی محفلِ ماتم میں لے جاتا ہے اور اسے دیوار سے باندھ دیتا ہے اور حضرت علی، حسن، حسین رضی اللہ عنہم کے دلیل سے درخواست حمل کرتا ہے۔ اگر اس تدبیر کے بعد عورت حاملہ ہو جائے اور اسے پچھے پیدا ہو جائے تو ضروری ہے کہ سال بے سال سات سالوں تک مسلسل بچہ کو دیوار نہ کور کے پاس لے جا کر باندھا جائے اور ہر سال بیس بیال نذرانے کے پیش کرے۔  
اس مسئلہ کے بارے علمائے دین کیا فرماتے ہیں؟

### جواب نمبر (۳):

اس سوال میں جو باتیں نہ کور ہیں سب بدعات و ضلالات بلکہ حماقت، بے عقلی و بے تمیزی کی چیزیں ہیں۔ کیونکہ اس سوال میں جو باتیں نہ کور ہیں انہیں کوئی بھی عقل مند آدمی نہیں کر سکتا اور ایمان و اسلام کے مدعا کا ایسا کرنا تو بہت دور کی بات ہے۔ ایسا کرنے والوں کے پاس اگر ذرہ برابر عقل و ایمان ہوتا تو انہیں یہ معلوم ہوتا کہ قبروں کے اندر سب گل سڑ جانے والی ہڈیاں ہیں۔

کوئی مخلوقات میں سے اپنے نفع یا ضرر کی طاقت نہیں رکھتا۔ خصوصاً ایسے امور جن کی استطاعت زندہ مخلوق بھی نہیں رکھتی مثلاً جس کو حمل نہیں ظہرتا اسے پچھ دینا اور وہ بھی اس طریقہ سے ک عورت کی گردن میں رہی باندھی جائے اور اسے قبروں کا رضا کار و مجاور خانہ کعبہ کی طرح قبروں کا طواف کرائے، حالانکہ خانہ کعبہ کے علاوہ دوسری چیزوں کا طواف شرک اکبر ہے۔ اگر سوال میں ذکر کردہ بات صحیح ہے کہ یہ رضا کار عورتوں کے ساتھ ایسی حرکت کرتا ہے تو اسے امام بنانا صحیح نہیں، کیونکہ وہ گدھ سے بھی زیادہ جاہل ہے۔

اس پر اور ایسی عورتوں پر ضروری ہے کہ تو بے کریں اور ہر اس شخص پر تو بہ لازم ہے جو اس شنبق قلع کام میں ان کا ساتھ دے۔ ایسے لوگوں کو اس بدععت اور قبیع شرک سے تائب ہو کر اللہ کی پناہ میں آنا

چاہیے۔ عورت کو ماتم حسین میں لا کر کسی دیوار کے ساتھ باندھ دینا جیسا کہ اس سوال میں مذکور ہے اسی جھالتوں میں سے ہے جن کے ذکر تک سے عقل مند آدمی کو شرم آتی ہے۔ لاحول ولا قوۃ الا باللہ۔ اسلام اور مسلمان اس کھلی ہوئی جھالت کے ہاتھوں کسی قدر بر باد ہو رہے ہیں، ایسے علماء الحنفی نہیں جو اس طرح کے جالہوں کو توحید خالص اور دین کے جو ہر شریعت کی طرف رہبری و رہنمائی کریں اور انہیں یہ بتائیں کہ کس طرح کے عقائد مرکٹے چاہیں اور کن سے پچتا چاہیے اور کن چیزوں کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرنا واجب یا مسنون ہے۔

### سوال نمبر ④:

کچھ لوگوں کا حال یہ ہے کہ سمندر کی بہریں اگر کوئی درخت یا بڑی سی لکڑی ساحل پر پھینک دیں تو اس کو لا کر ایک صاف سترے مقام پر ڈال دیتے ہیں اور اس کے اوپر جھنڈے نصب کر دیتے ہیں، اور کہتے ہیں کہ یہ لکڑی یا پتہ اولیاء اللہ میں سے ہے چنانچہ سب لوگ اس پر نذر رانے پیش کرتے ہیں اور اسے وسیلہ بنایا کر دعا کرتے ہیں۔  
اس صورت عمل کے بارے میں علمائیا فرماتے ہیں؟

### جواب نمبر ④ :

اس سوال میں مذکورہ عمل بذات خود یہ اعلان کر رہا ہے کہ اس کا کرنے والا تاریک اور دیوانگی والی جھالت میں مبتلا ہے حتیٰ کہ بت پرست برہمن اور بدھ مذهب کے پیروی بھی اس گردی پر ڈی لکڑی یا درخت کی تعظیم و پرستش نہیں کرتے جس کو سمندر کی موجود نے باہر پھینک دیا ہو بلکہ یہ لوگ صرف ان کی تعظیم و پرستش کرتے ہیں جو ان کے خیال میں صالح ہوتے ہیں، جن کے بہترین کارنا مے یادگار کے طور پر موجود ہوتے اور اپنے ماحول و معاشرہ میں جن کی اچھی دعوت و تحریک ہوتی ہے۔ مثلاً مہاتما بدھ اور ان جیسے لوگ۔۔۔ سوال میں جو یہ مذکور ہے کہ لوگ اس لکڑی کے لئے نذر و نیاز کرتے ہیں جس کو دلی کہتے ہیں تو اللہ کے علاوہ کسی دوسرے کے لئے نذر و نیاز شرک اکبر ہے، اور متعدد مرتبہ اس کا جواب گزر چکا ہے۔

### سوال نمبر ⑤

غزوہ بدر میں شریک ہونے والے مہاجر و انصار مجاهدین کے ناموں سے توسل جائز ہے یا نہیں؟

**حواب نمبر ⑤:**

اس سوال میں اہل بدر، انصار و مہاجرین کے اسا کو وسیلہ بنانے سے متعلق مسئلہ پوچھا گیا ہے اور توسل کے مسئلہ سے متعلق منفصل جواب ابتدائے بحث میں گزر چکا ہے اور یہ تایا جا چکا ہے کہ توسل کی دو فسیلے ہیں۔

ایک توسل منوع ہے دوسرا مشروع اور جائز و مباح ہے۔ اس کی طرف مراجعت کرنے سے مسئلہ کی وضاحت ہو جائے گی۔

**سوال نمبر ⑥:**

کچھ لوگ اپنے حسب خیال اولیا کی ارواح کو حاضر کرنے کے لئے دف بجاتے ہیں اور اس مقصد کے لئے بہت سارے مردوں عورتوں کو بلا کر اکٹھا کرتے ہیں۔ کوئی آدمی اپنی بیوی کو اس جگہ جانے سے منع نہیں کر سکتا۔ کیونکہ تمام لوگوں کی طرف سے منع کرنے کی صورت میں شدید خلافت ہو گی۔ نیز لوگوں کا یہ عقیدہ بھی ہوتا ہے کہ اس عورت کے اوپر اولیاء اللہ میں سے کوئی ولی سایا انداز ہے۔

اس معاملہ میں آپ کیا فرماتے ہیں؟

**حواب نمبر ⑥:**

اس سوال میں یہ مذکور ہے کہ اولیا کی روحوں کو حاضر کرنے کے لئے لوگ دف بجاتے ہیں تو یہ کام ان جہاتوں میں سے ہے جو لوگوں پر مسلط ہے۔ یہ بات ایسے لوگوں کی کم عقلی، ایمانی کمزوری اور غلبہ جہالت کی واضح دلیل ہے۔ اس قسم کی باتیں اس لئے رواج پذیر ہو گئی ہیں کہ کوئی واضح طور پر ان کے سامنے مسائل بتانے اور صراط مستقیم کی طرف رہبری کرنے والا نہیں ہے۔

فائدہ: ارواح چاہے صالحین کی ہوں یا بد بختوں کی ان کاٹھکانا اور جائے قیام اللہ تعالیٰ کے یہاں ہے۔ کسی کا درجہ چاہے کتنا بڑھ جائے مگر اسے یہ استطاعت و طاقت نہیں کہ وہ مردہ لوگوں کی ارواح میں سے کسی ایک روح کو حاضر کر سکے یہی بات اس ارواح کی حاضری کے متعلق بھی ہے جن

کارروائیور پی ممالک میں اور بعض شرقی ممالک میں عام طور پر پایا جاتا ہے۔ یہ باقی بڑی بدعات اور پختہ و کپی جہالتوں میں سے ہیں، اس موضوع پر بحث ہو گئی ہے۔

بالفرض اس مسجد میں ولی کی روح حاضر بھی ہو جائے (جو قدرتی اور فطری طور پر ناممکن ہے) تو پھر روح ولی حاضر ہو کر کیا کر سکے گی؟ کتنے نبی قتل کر دیے گئے، کتنے ولی شہید کر دیے گئے۔ کتنے صالح علماء کے خون ناقص بھائے گئے۔ انہیں پھانسی کے تختوں پر چڑھادیا گیا لیکن وہ اپنے اوپر آنے والے پر ضرر امور کودفع نہ کر سکے۔ اور نہ اپنے لئے نفع بخش چیزیں حاصل کر سکے پھر بھلا وہ مر نے کے بعد دوسروں کو کیا نفع و ضرر کیا پہنچا سکتے ہیں؟ اور جب اللہ تعالیٰ اپنے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو خطاب کر کے فرماتا ہے۔

قُلْ لَا أَنْبِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًّا  
 إِلَّا مَاصَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُثُرَ أَغْلَمُ  
 الْغَيْبَ لَا مُشَكِّرَثُ مِنَ الْغَيْرِ وَمَا  
 مَسَنَّى السُّوءُ إِنَّ اللَّهَ إِلَّا تَدِيرُ وَبَشِّيرُ  
 الْقَوْمَ يُؤْمِنُونَ ٥

[الاعراف، آیہ: ۱۸۸]

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ حال ہے تو دوسرے لوگ بدرجہ اولیٰ کسی کو کوئی نفع و ضرر پہنچانے کی کیا طاقت رکھیں گے؟۔

### سوال نمبر ⑥:

بعض لوگ قرآن خوانی کے لئے رمضان المبارک کے مینے میں خصوصاً ستائیں میں رمضان المبارک پر حفاظت قرآن لاتے ہیں اور یہ لوگ جمع ہو کر ختم قرآن کرتے ہیں اور اس کا ثواب کسی مردیا عورت کی روح کو بھیجنے ہیں۔

اس مسئلہ کے بارے میں آپ کیا فرماتے ہیں؟

### حکایت نمبر ⑦:

یہ بیان ہو چکا ہے کہ مردوں کے حق میں قرآن خوانی اور ایصال ثواب اور ختم قرآن پر معاوضہ لینا اور اس کی خرید و فروخت فتح اور گمراہی کی باتیں ہیں۔ اس طرح کے کام ذرہ برابر بھی عقل رکھنے والے آدمی نہیں کر سکتے اور نہ وہ لوگ ایسا کر سکتے ہیں جنہیں داشمندی کی معمولی بصیرت بھی حاصل ہو۔

### سوال نمبر ⑧

ڈیڑھ سو (یا اس سے کم) آدمیوں کے ساتھ نماز جمعہ پڑھنے والا بعد میں احتیاطاً چار رکعت ظہر فرض دہراتا ہے۔  
اس معاملہ میں آپ کا کیا ارشاد ہے؟

### حکایت نمبر ⑨:

اس سوال کا جواب ”بدعات جمعہ“ کے تذکرہ میں گزر چکا ہے۔ خواص دعوام مسلمانان کرام کے ہاں یہ بات معلوم و معروف اور واضح و ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہم مسلمانوں پر صرف پائی وقت کی نمازیں فرض کی ہیں۔ دریں صورت نماز جمعہ کے بعد اگر نماز ظہر بھی پڑھی تو اس دن چھ نمازیں ہو جائیں گی۔

لہذا جو آدمی بعد نماز جمعہ ظہر کی نماز واجب سمجھ کر پڑھے اس نے عظمت والے اللہ تعالیٰ کے ساتھ کفر کیا اور دین اسلام سے وہ پھر گیا اور جو شخص اس کام کو سنت کہا اس نے بدعت ایجاد کی اور خود گمراہ ہوا اور دوسروں کو گمراہ کرنے کی تدبیر کی۔ اس بدعت کی کوئی دلیل کتاب و سنت یا جماعت میں سے نہیں ہے۔ اس سلسلے میں زیادہ سے زیادہ یہ بات کہی جاسکتی ہے کہ بعض متاخر شافعی نے لہاکر اگر حاضرین جمعہ کی تعداد چالیس افراد سے کم ہو تو احتیاطی طور پر ظہر کی نماز بعد نماز جمعہ ادا کری جائے حالانکہ یہ بھی باطل خیال ہے۔ کیونکہ نماز جمعہ میں چالیس آدمیوں کی حاضری کا واجب ہونا کسی دلیل سے ثابت نہیں، اس کے ثبوت میں وارد شدہ حدیث بہت ضعیف ہے۔

بلوغ المرام میں اسی طرح منقول ہے اس مسئلہ پر میں نے اپنی کتاب ”الجمعۃ و مکانیقی“

الدین، میں تفصیل و تطویل کے ساتھ بحث کی ہے۔ قارئین کتاب میری اس کتاب کی طرف مراجعت فرمائیں۔

### سوال نمبر ⑨

کچھ لوگوں کا حال یہ ہے کہ اگر شکار کرنے گئے اور اللہ تعالیٰ نے ان کے مقدر میں کوئی مچھلی شکار ہونے کو نہیں لکھی تو وہ یہ سمجھتے ہیں کہ فلاں آدمی نے کوئی کرتب اور جادو کر دیا ہے۔ لہذا وہ مزار و خانقاہ کے کسی رضا کار مجاور کے پاس جاتے ہیں جلو بان اور دھاگا پر منتر کر دیتا ہے اور کہتا ہے کہ اس لو بان کو فلاں لکڑی کے ساتھ دھونی دوا اور اس دھاگے کو اس جال میں لٹکا دو جس سے مچھلی کاشکار کیا جاتا ہے۔

اس تو نکلے اور جنت منتر کے بارے میں کیا فرماتے ہیں؟

### جواب نمبر ⑨

تعویذ گند اکرنے والے مجاور رضا کار کا شکار یوں کے لئے تعویذ، گندے دینا اور لو بان وغیرہ کی دھونی جیسے کام کے لئے کہنا شرک کے ذرائع وسائل اور شیطانی بدعات میں سے ہے۔ اس قسم کے کاموں کا اصل مقصد باطل طریقہ پر حق لوگوں کا مال کھانا ہوتا ہے اور اس کا مقصد یہ بھی ہوتا ہے کہ عوام الناس میں اپنی تعظیم و تکریم کا سکھ جمایا جائے۔ میں نے اس قسم کا عمل پہاڑ کی چوٹیوں پر اکثر دیکھا ہے۔

یہ سارے کام ان بدترین مکاروں اور دجالوں کے ذریعہ ہو رہے ہیں جو اپنے کو طبائے علم یا رضا کارانہ خدمت گزار کرتے ہیں۔ حالانکہ یہ لوگ گمراہ اور گمراہ گر اور مسلمانوں کے عقائد بگاڑنے والے اور حرام خور ہونے کے علاوہ اور کچھ نہیں ہوتے۔

یہ لوگ جو کچھ کر رہے ہیں وہ یقیناً بدترین کام ہیں، ان مکاروں نے سادہ لوح عوام کے ساتھ دو بھاری جرم و گناہ کئے ہیں، ایک یہ کہ انہوں نے ان کے عقائد بگاڑ دیئے اور ان کے قلوب و خیالات اس طرح کے رضا کار و مجاور سے وابستہ کر دیئے ہیں کہ رضا کار و مجاور ہمارے لئے شکار میں کامیاب ہونے کی تدبیر کر دیتے ہیں اور یہ کہ ان کے مریض و بیماران کی بدولت شفایاں ہو جاتے ہیں، اور یہ کہ منتر پڑھنے سے ان کے کام بن جاتے ہیں۔ حالانکہ یہ ساری چیزیں ان امور میں سے

## بدهات اور ان کا شرعی پوشراثم

۲۵۲

ہیں جن سے دور جاہلیت کے لوگ بھی نفرت کرتے تھے۔ دعویدارانِ اسلام اور جماعتیں کے اماموں کی بات تو بہت دور ہے۔

**سوال نمبر (۱۰) :**

کچھ لوگوں کا یہ حال ہے کہ اگر ان کے یہاں کوئی بیمار ہو گیا یا مر گیا اور بوڑھے دادا، دادی یا نانا، نانی زندہ ہیں تو لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ ان دونوں بوڑھوں نے مریض یا مرے ہوئے آدمی کو کھالیا۔ کیونکہ یہ جادوگر ہیں۔۔۔۔۔ اس طرح کے خیالِ عمل کی بابت علمائے کرام کیا فرماتے ہیں؟

**جواب نمبر (۱۰) :**

جالموں کا یہ اعتقاد کہ مرنے والے کو اس کے دادا یا دادی نے کھالیا ہے کیونکہ وہ جادوگر ہیں، فاسد، گمراہ اور مشرکانہ اعتقاد ہے۔ (میں نے سنا ہے کہ یہ گمراہ اور فاسد عقیدہ اہل عمان اور بالطفی روافض میں رائج تھا مگر مدرسون اور مرشدین کی وجہ سے عقل و تمیز پھیل جانے کے سبب اس زمانہ میں خرافات کا سایہ سست رہا ہے) یہ عقیدہ باطل ہے۔ زیادہ سے زیادہ اس کے بارے میں جو بات کہی جاسکتی ہے وہ یہ ہے کہ یہ عقیدہ کذب و ذور، اوہام اور پوچینڈوں پر مشتمل ہے، اس کی کوئی جڑ بندی نہیں۔ یہ بات ذرہ برابر بھی صحیح نہیں۔ یہ بات اور اس کے علاوہ دنیا میں پھیلے ہوئے بہت سارے جنتر منتر اور تعلویزوں کا یہ تھوڑا سا حصہ ہے ورنہ دنیا میں اس طرح کے تعلویزوں اور منتر بہت پھیلے ہوئے ہیں۔

**سوال نمبر (۱۱) :**

ہر نماز خصوصاً نبڑ کے بعد لوگ کھڑے ہو کر کلمہ توحید پڑھتے، استغفار کرتے اور سیدنا محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر بلند آواز کے ساتھ درود پڑھتے ہیں اور وہ اس طرح کہ دوسرا مرتبہ استغفار کرتے ہیں، ایک سو مرتبہ لا الہ الا اللہ پڑھتے ہیں اور سومرا تباہ درود پڑھتے ہیں۔  
اس طریقِ عمل کی بابت علمائے کرام کیا فرماتے ہیں؟

**جواب نمبر (۱۱) :**

اس سوال میں جو یہ کہا گیا ہے کہ نماز کے بعد لوگ بلند آواز سے دعا میں کرتے ہیں۔ سومرا تباہ

”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ دوسری ترتیب ”استغفار اللہ“ اور ایک سو مرتبہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر بلند آواز سے کھڑے ہو کر درود پڑھتے ہیں تو اس کا جواب ”اضافی بدعتات“ کے ضمن میں گزر چکا ہے۔ مگر یہاں مزید وضاحت پیش کرتے ہیں تاکہ مسئلہ سمجھنے میں آسانی ہو جائے۔

صحح و شام اور نمازوں کے بعد پڑھی جانے والی جو دعا میں اور اذکار نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہیں وہ امام نووی کی کتاب الاذکار، شیخ الاسلام ابن تیمیہ کی المکمل الطیب، حافظ ابن قیم کی اوائل الصیب، علام نواب سید صدیق حسن خاں کی نزل الابرار، جزری کی تحفۃ الذکرین اور دروسی کتابوں میں منقول و مذکور ہیں۔ جس طرح نماز ایک عبادت ہے اسی طرح اذکار اور اداؤں نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر درود و سلام پڑھنا بھی عبادت ہے۔ بنابریں مسلمان کو چاہیے کہ اذکار اور اداؤں کو جہر آیا سرا پڑھنے یا ان کے الفاظ و کلمات اور تعداد کے معاملہ میں نبی کریم ﷺ سے منقول شدہ باトؤں کی پیر و مپاہنی کرے۔ لیکن اس سوال میں جس تعداد و کیفیت کے ساتھ اذکار اور درود کے بارے میں سائل نے دریافت کیا ہے وہ نبی ﷺ سے منقول نہیں ہیں۔

انسان جس وقت بھی اللہ تعالیٰ کا ذکر کرنا چاہے یا استغفار کرنا چاہے یا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود پڑھنا چاہے اسے ایک مسلمان کی طرح پابندی شریعت کے ساتھ کرنا چاہیے، مثلاً اسے چاہیے کہ دن بھر میں سو مرتبہ استغفار کرے مگر اس سوال میں استغفار کلمہ لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ اور درود پڑھنے کی جو تعداد مذکور ہے اور یہ مذکور ہے کہ لوگ کھڑے ہو کر بلند آواز سے انہیں پڑھتے ہیں نیز یہ کام فرض نمازوں کے بعد مخصوص ہے تو یہ صورت و کیفیت بدعت ہے کیونکہ شریعت میں منقول نہیں۔ حدیث شریف میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«عَلَيْكُمْ بِسْتَقْنَى وَسُنْنَةُ الْخُلُفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ مَنْ بَعْدَنِي عَصُومًا عَلَيْهَا بِا  
لْنَّوَاجِدِ وَإِيمَانُكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدُعَةٍ وَكُلُّ بِدُعَةٍ ضَلَالٌ  
وَكُلُّ ضَلَالٌ فِي النَّارِ۔» ①

”تم میرے بعد ہدایت یافتہ خلافے راشدین کی سنت کو لازم گھڑو۔ اس سنت کو مضبوطی سے تھاموا اور دین میں ثقیلی باتیں ایجاد کرنے سے بچو، کیونکہ دین میں ایجاد کردہ ہر ہی

① سنن ابی داود ۵ / ص ۱۳ کتاب السنۃ باب لزوم السنۃ حدیث نمبر (۴۶۰۷) . جامع الترمذی ج ۵ / ص ۴ . کتاب العلم باب ماجلہ فی الاحذ بالسنۃ واجتناب البدع حدیث نمبر (۲۶۷۶) ۔

چیز بدعت ہے اور ہر بدعت ضلالت ہے اور ہر ضلالت جہنم میں لے جانے والی ہے۔“  
اللہ تعالیٰ ہی اجھے کاموں کی توفیق دینے والا ہے۔

ہماری کتاب کا موضوع ”بدعات اور بدعاٹ سے“ ”تحذیر“ (باز رکھنے کے لئے ڈرانا، دھمکانا اور خردا رکنا) ہے۔ اور بدعاٹ کی ترویج و اشاعت اور نشوونما کے عام اسباب میں سے ایک بھاری سبب احادیث ضعیفہ و موضوعہ ہیں جن کی ترویج و اشاعت بعض ایسے لوگوں نے کی جو علم یا روایت حدیث کی طرف منسوب کئے جاتے ہیں۔ ان لوگوں نے یہ احادیث موضوعہ و ضعیفہ دین کو بگاؤ نے کی غرض سے رانج کی ہیں۔

(یہ زندگی اور ملحدین لوگ تھے جو دین کو نکالتے طعن و تشنیع بنا کر چاہتے اور اس کی اصل خلک و صورت بگاؤ نا چاہتے تھے) یا پھر اس طرح کی احادیث کی ترویج و اشاعت ایسے غفلت شعار لوگوں نے کی جو دین کے اندر عبادت گزاری سے متعلق کچھ زائد باقیں جذبہ دین داری کے تحت داخل کر بیٹھے۔  
واضعین حدیث نے مختلف مقاصد کے تحت ان احادیث کو وضع کیا اور یہ احادیث اکثر وعظ اور رقت انگیز باتوں سے متعلق کتابوں میں مدون و مرتب ہو کر اشاعت پذیر یا اور رانج ہوئیں۔ بہت سی کتب حدیث و فقہ میں بھی وضع کردہ اور ضعیف احادیث درج کی گئیں۔

کتب فقہ کے اکثر مؤلفین اگرچہ جلیل القدر علا تھے لیکن وہ صحیح و ضعیف احادیث میں تمیز کی طرف توجہ نہیں رکھتے تھے بلکہ وہ میسی بھی پاتے لکھ دلتے تھے۔ وہ لوگ ان کتب احادیث کی طرف رجوع کرنے کی زحمت اپنے کو نہیں دیتے تھے جو موضوع و ضعیف احادیث کو جانچنے پر رکھنے کے لئے لکھی گئی ہیں۔ مثلاً علامہ سخاواری کی مقاصد حسنة، حافظ ابن الجوزی کی الموضوعات، علامہ عجلونی کی کشف الخفا وغیرہ میں فقہ و حدیث کے اندر مذکور شدہ مروج و متداول احادیث ضعیفہ و موضوعہ کو واضح کر دیا گیا ہے۔ وعظ، زهد اور خطبات پر شامل کتابوں میں سے کوئی بھی کتاب موضوع اور ضعیف احادیث سے خالی نہیں ہے۔

صحیح بخاری صحیح مسلم ضعیف یا موضوع احادیث کے ذکر سے محفوظ ہیں پھر بھی بعض علماء نے صحیفین کی بعض احادیث پر طعن کیا ہے مگر ان کا طعن ناقابل تسلیم ہے۔

موضوع و ضعیف احادیث کی اتنی اشاعت و ترویج ہو گئی ہے کہ خطبه دینے والے، وعظ کرنے والے، مقالہ و مخابر لکھنے والے، تصنیف و تالیف کرنے والے اپنے مقام و مرتبہ کے بلند ہونے

کے باوجود بسا اوقات موضوع وضعیف احادیث کو بیان کر دیتے ہیں اور تم بہت کم لوگوں کو پاؤ گے جو ایسا نہ کریں۔

ان ضعیف و موضوع احادیث نے بدعات کی ترویج و اشاعت کی اور جاہل صوفیانیز دوسرے قسم کے جاہلوں کے عقائد بھی ان احادیث ضعیفہ و موضوع نے بگاڑھا لے۔ حتیٰ کہ لوگ انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام اور صالحین کی قبروں کی پرستش کرنے لگے، قبروں پر نذریں چڑھانے لگے، ان کا طواف کرنے لگے اور ان کے نفع بخش یا مضر رسائی ہونے کا اعتقاد رکھنے لگے کیونکہ انہوں نے کہیں سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف مکذوب طور پر منسوب شدہ یہ جھوٹی اور جعلی حدیث پڑھایاں لی کہ:

«لَوْ أَعْتَدْتُمْ فِي حَجَرٍ لِّتَفَعَّلُكُمْ» ①

”اگر تم کسی پتھر سے بھی عقیدت رکھو تو وہ تم کو نفع دے گا۔“

حالانکہ یہ کھلی ہوئی بت پرستی ہے اور عالم تدویر کی بات ہے اس کا بت پرست ہونا کسی صاحب عقل پر بھی ممکن نہیں ہے۔

اسی طرح مندرجہ ذیل مکذوب احادیث بھی ہیں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب کر دی گئی ہیں۔

«النَّظَرُ إِلَى وَجْهِ عَلَيِّ عِبَادَةً۔» ②

”حضرت علیؑ بن ابی طالب کے چہرہ کی طرف دیکھنا عبادت ہے۔“

«سَمِعْتُ عَلِيًّا يَقُولُ أَنَا عَبْدُ اللَّهِ وَأَعْوُرُ رَسُولَهُ وَأَنَا الصَّدِيقُ الْأَكْبَرُ لَا يَقُولُهَا

بعَدِيْنِ إِلَّا كَاذِبٌ صَلِيْتُ قَبْلَ النَّاسِ سَبْعَ سِنِيْنَ۔» ملودنہا

”میں نے حضرت علیؑ کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ ”میں اللہ کا بندہ اور اس کے رسول کا بھائی اور صدیق اکابر ہوں۔ میرے علاوہ جو یہ بات کہیں وہ جھوٹا ہے، میں نے تمام لوگوں سے پہلے سات سال تک نماز پڑھی۔ (یعنی کہ تمام لوگوں سے سات سال پہلے میں مسلمان ہوا۔)

① سلسلہ الاحادیث الضعیفة والموضوعة ج ۱ / ص ۴۰۲ حدیث نمبر (۴۰۰) موضوعات ملا على القاری ص ۶۶۔

② تنزیہ الشریعة ج ۱ / ص ۳۸۲. الاسرار المرفوعة في الاحادیث الموضوعة ص ۲۷۱. الفوائد المجموعة في الحادیث الموضوعة / ص ۳۹۹۔

«لَمَا إِغْتَسَلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ افْتَكَسَتْ مَاءً مَحَاجِرَ عَيْنِهِ فَشَرِبَتْهُ فَوَرَثَتْ عِلْمَ الْأَوَّلِينَ وَالآخِرِينَ» ①

”حضرت علیؑ نے کہا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو غسل دیا تو میں نے آپؑ کے خانہ جھٹم کو چوسا اور اس کے سارے پانی کو چوس لیا اس کی برکت سے مجھے تمام اولین و آخرین کا علم حاصل ہو گیا۔“

”آخِي رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهَا وَشَارَكَهُ فِي الْعِلْمِ۔“ (ماوجدناہ)

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علیؑ کو اپنا بھائی بنایا اور علم میں انہیں اپنا سامنے دار (حصہ دار) بنایا۔“

«لَمَّا أَعْرَجَ يَٰ رَبِيعَةَ عَلَى سَاقِ الْعَرْشِ مَكْحُوبًا لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ أَيَّدَتْهُ بِعَلَيْهِ وَنَصَرَتْهُ بِعَلَيْهِ -» ②

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب میری معراج ہوئی تو میں نے پا یہ عرش پر یہ لکھا ہوا دیکھا کہ ”اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور محمدؐ اللہ کے رسول ہیں اور محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی مدد و تائید میں نے حضرت علیؑ کے ذریعہ کی ہے۔“

»يَا عَلَيَّ إِنَّكَ لَسَيِّدُ الْمُسْلِمِينَ وَيَعْسُوْبُ الْمُؤْمِنِينَ وَإِمَامُ الْمُتَقِّيِّينَ وَقَائِدُ الْفَرِّيْضَيْنَ -« ③

”اے علیؑ! تم مسلمانوں کے سردار، مومنوں کے سرتاج، بتقیوں کے امام، وضو کی برکت سے قیامت کے روز جن کے ہاتھ پاؤں اور پیٹ شانیاں منور و روشن ہوں گی ان کے قائد و سالار ہو۔“  
”يَا عَلَيَّ! إِنَّ اللَّهَ قَدْ عَفَرَ لَكَ وَلِذِيْتَكَ وَلَوْلَدِكَ وَلَا هَلْكَ وَلِشَيْعَتَكَ وَلِمُحْبِيْبَيَّ شَيْعَتَكَ فَاَبْشِرْ فَإِنَّكَ الْأَتْرَعُ الطَّلاقَ -“ ④

”اے علیؑ! بے شک اللہ نے تم کو تمہاری ذریت کو، تمہاری آل اولاد کو، تمہارے اہل

① الاسرار المرفوعة في الأحاديث الموضوعة / ص ۲۸۷ المقاصد الحسنة ص ۲۳۸

کشف الخفاء ج ۲ / ص ۲۱۲

② تنزية الشريعة ج ۱ / ص ۴۰۱

③ موضوعات کبیر / ص ۱۱۶ حدیث نمبر ۶۷۰ کشف الخفاء ج ۱ / ص ۲۲۸ وج ۲: ص ۵۳۸۔

④ تنزية الشريعة ج ۱ / ص ۴۰۲

خانہ کو، تمہارے شیعوں کو، تمہارے شیعوں سے محبت کرنے والوں کو بخشن دیا ہے، لہذا تم خوش رہو تم کھلے ہوئے دروازے یا حوض ہو۔

ذکورہ بالامکن وہ احادیث کی بنابر شیعہ حضرت علیؑ کے ساتھ غلوآمیر عقیدت رکھتے ہیں۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ بہت سے شیعہ حضرت علیؑ کی الوہیت کے بھی معتقد بن گئے۔ اسی طرح بہت سے صوفیا اور جاہل لوگ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ بھی غلو سے کام لیتے ہیں اُس کی بنیاد یہی مکنزوں احادیث ہیں۔ مثلاً مندرجہ ذیل خانہ ساز روایات ملاحظہ فرمائیں۔

رسول اللہ علیہ السلام نے فرمایا:

﴿أَوَلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ مُحَمَّدًا﴾<sup>١</sup>

”اللہ نے سب سے پہلے محمد ﷺ کو پیدا کیا۔“

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

٢. «لَمَّا خَلَقَ اللَّهُ آدَمَ رَأَى عَلَى قَوَافِلِ الْعَرْشِ مَكْتُوبًا لِأَنَّ اللَّهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ

سُبْلَ اللَّهِ مِنْ أَجْمَعِينَ ذَلِكَ تَوْسِيَّاً إِذْمُ بَحْقَ مُحَمَّدٍ إِلَّا غَفَرَ اللَّهُ حَطَبَتْهُ «

"الشَّعَاعُ" نے جس آدم السَّلَكَتْ کو بعد اکا تو انہوں نے عرش کے یاں پر "لَا إِلَهَ مِنْدُورِ سُلَيْمَانَ اللَّهُ"

لکھا، کھا اور اجھے سے حضرت آدم (صلی اللہ علیہ وسلم) نے اپنی توہہ کے لئے محمد ﷺ کے حق کو دو سیلے بنایا اور اللہ

تعالیٰ نے اس کا امر کرتے ہے حضرت آدم صلی اللہ علیہ وسلم کی غلطی معاف کی۔“

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمائکہ:

«تَهْسِلُوا بِحَاجَهُمْ فَإِنْ جَاهَهُمْ عِنْدَ اللَّهِ عَظِيمٌ»<sup>②</sup>

”سمیٰ جاہ و حلال کو مسلم بنا تو کونکہ اللہ کے سہاں میرے جاہ و حلال کا مرتبہ بہت بڑا ہے۔“

مذکورہ بالا مکمل وہ احادیث نے نیز اس طرح کی دوسری احادیث نے بہت سے لوگوں کے عقائد بگاڑ دیے اور انہیں مشرکین کے راستے پر لگا دیا یہاں تک کہ اسلام کی طرف اپنے کو منسوب کرنے والے بعض ہندوستانی فرقوں کے لوگ یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بشر نہیں بلکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو موت نہیں آئی بلکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اُنہوں نہیں۔ اور ان کی ذکر و میلاد کی مجلسوں میں آپ شریک ہوتے ہیں۔

یہ لوگ اگر چہا پنے کو مسلمان کہتے ہیں مگر اسلام ان کے ان عقائد سے بیزار و بربی ہے۔ بہت سے صوفیا اور فقہا اوتاد، ابدال، نجایے غوث اعظم اور نہ جانے کن کن چیزوں کے وجود کے متعلق ہیں۔ حالانکہ ان کی کوئی دلیل اور حقیقت کتاب و سنت میں نہیں بلکہ ان کا یہ عقیدہ مسلمانوں اور مسلمانوں کے عقائد کو پامال و تباہ کر رہا ہے۔ کیونکہ اس طرح کے عقائد اللہ کے بندوں کا رخ اللہ کی طرف سے پھیر کر نہ کورہ بالا چیزوں کی جانب لے آتے ہیں۔

اوپر جو چیزیں میں نے ذکر کی ہیں ان کے علاوہ اس طرح کی کئی گناہیں ایسی ہیں جن کا میں نے ذکر نہیں کیا۔ اگر ان سب کا ذکر کروں تو مزید ایک کتابچہ بن جائے گا۔ ان با توں کی بنا پر میں نے یہ بہتر سمجھا کہ اپنی اس کتاب کے آخر میں مختلف مقامات پر متفرق ابواب میں بکھری اور پھیلی ہوئی مذدوہ احادیث کو سمجھا کر دوں۔

ان احادیث میں کچھ تو عبادات سے متعلق ہیں کچھ مناقب وغیرہ سے۔ ان احادیث کے ذکر پر میری اس کتاب کا خاتمه ہے احادیث مذدوہ و ضعیفہ کے ذکر سے امید ہے کہ مسلمانوں کے عقائد کی صحیح اور غلطیوں کی اصلاح اور ان احادیث سے پیدا ہونے والی بہت سی بدعات و ضلالات کا خاتمه ہو جائے گا۔ مسلمانوں کے عقائد، عبادات اور باہم معاشرتی معاملات میں ان موضوع و ضعیف احادیث کا خاص اثر موجود ہے۔

اللہ تعالیٰ ہمارے لئے توفیق خیر اور ہدایت و درستی مقدار کرے، اور ہمیں نیز ہمارے مسلمان بھائیوں کو سیدھے راستہ پر چلنے کی توفیق بخشے۔ اللہ نبیوں کو جانتا ہے وہ ہمارے لئے کافی ہے اور بہترین کار ساز ہے۔

قارئین کرام جب ہماری نہ کورہ بالا تمہید سے آپ کو موضوع اور ضعیف احادیث کے تذکرہ کی اہمیت معلوم ہو گئی خصوصاً جن احادیث کا تعلق عقیدہ و عبادات سے ہے تو اب ہم اصلی مقصد کی بات شروع کریں۔ ہم پہلے طہارت کے متعلق وارد شدہ موضوع و ضعیف احادیث کا ذکر کریں گے کیونکہ طہارت ”فتاح اصولۃ“، یعنی نماز کی کنجی ہے۔

## طہارت

۱- رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«الَّذِمُ مِقْدَارُ الدِّرْكِهِمْ يُغَسِّلُ وَتُعَاذِدُ مِنَهُ الصَّلَاةُ۔» ①

”درہم کے برابر خون جسم یا بدن پر لگ جائے تو اسے دھویا جائے اگر بغیر دھوئے نماز پڑھ لی گئی تو نماز دھرا لی جائے۔“

اس حدیث کو خطیب بغدادی نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے اور یہ حدیث موضوع ہے اس کی سند میں نوح بن ابی مریم وظاع ہے۔

۲- رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«غَسْلُ الْأَنَاءِ وَطَهَارَةُ الْفَنَاءِ يُؤْرِكُانِ الْغَنَىِ۔» ②

”برتنوں کو دھونے اور محن کو صاف سخرا رکھنے سے دولت مندی آتی ہے۔“

یہ حدیث خطیب بغدادی نے حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً نقش کی ہے۔ خطیب نے کہا کہ اسے میں نے ابو الحسن الزہری سے روایت کیا جو کہ اب ہے۔ امام ذہبی نے میزان الاعتدال میں کہا کہ یہ حدیث محمد بن علی زہری (ابو الحسن) نے وضع کی ہے۔

۳- رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«لَا تَغْسِلُوا بِالْمَاءِ الَّذِي يُسْخَنُ فِي الشَّمْسِ فَإِنَّهُ يُعَدِّي مِنَ الْبُرْصِ۔» ③

”اس پانی سے غسل مت کرو جو دھوپ میں اگرم ہوا ہو کیونکہ اس سے برس کی بیماری ہوتی ہے۔“

یہ حدیث امام عقیل بن عاصی نے حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً نقش کی ہے اور امام عقیل نے کہا کہ

❶ تاریخ بغداد: ج ۹ / ص ۲۲۰. کشف الخفاء: ج ۱ / ص ۵۰۰۔ حدیث نمبر (۱۲۲۰)۔

الموضوعات ج ۲ / ص ۷۵۔ الاسرار المرفوعة في الاحاديث الموضوعة ص ۱۹۹۔ حدیث نمبر (۲۰۳) الفوائد المجموعة ص ۶

❷ الموضوعات ج ۲ / ص ۷۷۔ الاحاديث الضعيفة والموضوعة ج ۲ / ص ۸۔ حدیث نمبر (۵۱۲) تنزیہ الشرعة ج ۲ / ص ۶۶۔

❸ الفوائد المجموعة في الاحاديث الموضوعة / ص ۸۔ الموضوعات ج ۲ / ص ۷۹۔ : إرواء الفللی ج ۱ / ص ۵۲۔ تلخیص الحبیر: ج ۱ - ص ۲۱۔

بَدْهَاتُ اور أَنَّ كَا شَرِعِيْ بُشَارَتُمْ

٣٢٠

دھوپ میں گرم شدہ پانی سے غسل و وضو کی ممانعت کے سلسلے میں کوئی متصل حدیث صحیح نہیں۔ اس طرح کی بات حضرت عمر رضی اللہ عنہ میں خطاب سے موقوفاً مردی ہے۔ اس کی سند میں ”سودا“ نام کا راوی مجبول ہے۔

۴۔ حضرت عائشہؓ نے فرمایا:

«أَسْخَنْتُ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَاءَ فِي الشَّمْسِ لِيُغَسِّلَ بِهِ فَقَالَ لِي  
لَا تَفْعَلِي يَا حُمَيرَاءُ فَإِنَّهُ يُورِثُ الْبَرْصَ» ①

”میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے دھوپ میں پانی گرم کیا تو آپ ﷺ نے فرمایا کہ ایسا مامت کرو کیونکہ دھوپ میں گرم کئے ہوئے پانی سے برص کی بیماری پیدا ہوتی ہے۔“ اس حدیث کو امام ابو القاسم نے کتاب الطب میں حضرت عائشہؓ سے مرفوعاً نقل کیا ہے۔ اور انہوں نے کہا کہ اس کی سند میں خالد بن اتمیل نامی راوی ناقابل جلت ہے۔ امام دارقطنی نے اسے متروک کہا ہے۔ اس حدیث کو امام دارقطنی نے دوسری سند سے نقل کیا ہے جس میں یثمش بن عدری کڈا اب ہے۔ اس حدیث کو امام ابن حبان نے ایک تیسری سند سے نقل کیا ہے، جس میں وصب بن وصب کڈا اب ہے۔ نیز اس حدیث کی کئی سندیں ہیں جن میں سے ہر ایک میں کوئی نہ کوئی کذاب یا مجبول راوی ضرور ہے۔

۵۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ اغْتَسَلَ مِنَ الْجَنَابَةِ حَلَالًا أَعْطَاهُ اللَّهُ مِائَةً قَصْرِ مِنْ ذَرَّةٍ يَضَاءِ» ②

”جس نے حلال و طی کے بعد غسل جنابت کیا اسے اللہ تعالیٰ جنت میں سفید موتویوں کے سو محل عطا کرے گا۔“

اس حدیث کو حافظ ابن الجوزیؒ نے حضرت انسؓ سے مرفوعاً روایت کیا اور فرمایا کہ اس حدیث کو ”دینار“ نے وضع کیا۔

۶۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«جَبَدَا السَّيْوَاتُ يُزِيدُ الرُّجُلُ فَصَاعَةً» ③

① الكامل في ضعفاء الرجال ج ٣: ص ٩١٢۔

② كشف الخفاء ج ٢ / ص ٣١٨ حديث نمبر (٢٣٨٧). الاسرار المرفوعة / ص ٣٢٩.

٤٦) الفوائد المجموعة / ص ٩. الموضوعات ج ٢ / ص ٨٤

③ الفوائد المجموعة ص ١١

”مبارک ہوسواک آدمی کی فصاحت میں اضافہ کرتی ہے۔“

امام صنعاویؑ نے کہا کہ مذکورہ بالا حدیث کا موضوع ہونا ظاہر ہے۔

۷۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«جَبَّادُ الْمُتَخَلِّلُونَ مِنْ أُمَّتِي» ①

”میری امت میں خلاں کرنے والے مبارک باد کے لائق ہیں۔“

امام صنعاویؑ نے اس حدیث کو بھی موضوع کہا اور کہا کہ وضو کرتے وقت انگلیوں میں خلاں اور کھانے کے بعد خلاں کے سلسلے میں وارد شدہ احادیث موضوع ہیں۔

۸۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«صَلَوةٌ بِسِوَالِكَ خَيْرٌ مِّنْ سَبْعِينَ صَلَوةً بِغَيْرِ سِوَالِكَ» ②

”سوال کے ساتھ پڑھی ہوئی نماز بغیر سوال والی نماز سے ستر گناہ بہتر ہے۔“

امام ابن حییینؓ نے کہا کہ مذکورہ بالا حدیث باطل ہے۔ امام بنیعلیؓ نے کہا کہ اس روایت کے مختلف طریق و شواہد ایک دوسرے کی تائید کرتے ہیں جن سے اس حدیث کو قوت ملتی ہے۔

۹۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«الْوَضُوءُ عَلَى الْوَضُوءِ نُورٌ عَلَى نُورٍ» ③

”وضو کی موجودگی میں وضو کرنا نور، بلی نور (تبہ تروشنی) ہے۔“

حافظ عراقيؓ نے تخریج احیاء العلوم میں کہا کہ میں اس حدیث پر واقف نہیں ہو سکا۔

۱۰۔ «مَنْ تَوَضَّأَ عَلَى طُهُرٍ كَتَبَ اللَّهُ لَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ» ④

”جس نے وضو کی موجودگی میں وضو کیا اللہ تعالیٰ اس کے لئے دس نیکیاں لکھے گا۔“

۱۱۔ اس حدیث کو امام ترمذیؓ نے روایت کیا اور اسے ضعیف قرار دیا ہے۔

① الفوائد ص ۱۱ الترغیب والترہیب ج ۱ / ص ۱۶۸ تا ۱۶۹ . مجمع الزوائد ج ۱ / ص ۲۳۵  
باب التخلیل . الاسرار المرفوعة / ص ۱۸۲ .

② الاسرار المرفوعة / ص ۲۳۵ حدیث نمبر (۲۶۷) . الفوائد ص ۱۱

③ الفوائد المجموعۃ ص ۱۱ . الاسرار ص ۳۷۷ ، حدیث نمبر (۵۷۲) . کشف الخفاء ج ۲ ص ۴۶۵ .

④ الترمذی ج ۱ / ص ۸۷ / ابواب الطهارة باب الوضو، لكل مرة حدیث نمبر (۵۰۹) .

الترغیب ج ۱ / ص ۱۶۳ / المحفوظۃ علی الرضو، وتجدیده . تفسیر ابن کثیر ج ۳ / ص ۴۲ .

«إِنَّ شَيْطَانًا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ مَعَهُ أَمْثَالٌ وَلَدَ أَدْمٌ مِنَ الْحَنْوَدِ وَلَهُ خَلِيفَةٌ يُقَالُ لَهُ خَنْزِبُ» ①

”آسمان و زمین کے درمیان ایک شیطان رہتا ہے جس کے ساتھ اولاد آدمی کی تعداد بھر فوجیں ہیں۔ اس شیطان کا ایک نائب ہے جس کا نام ”خنْزِب“ ہے (یعنی یہ شیطان وضو میں وسوسہ اندازی کرتا ہے)“ حافظ ابن الجوزی رحمۃ اللہ علیہ نے کہا کہ مذکورہ بالاحدیث موضوع ہے۔

### نماز کا بیان

۱۲۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«مَنْ نُورَ بِالْفَجْرِ نُورَ اللَّهُ لَهُ قُلْبَةٌ وَقَبْرَةٌ وَقَبْلَتْ صَلَاتُهُ» ②

”جو شخص فجر کی نماز خوب اجلا کر کے یعنی تاخیر کر کے پڑھے گا اللہ تعالیٰ اس کے قلب و قبر کو منور رکھے گا اور اس کی نماز مقبول ہوگی۔“

یہ حدیث امام دارقطنی رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت انس رض سے مرفوعاً روایت کی ہے اور فرمایا کہ اس کو روایت کرنے میں سلیمان بن عمر منفرد ہے، اور ابو داؤد رحمۃ اللہ علیہ نے اس کو کذاب ہے۔

۱۳۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«مَنْ جَمَعَ بَيْنَ الصَّلَوَتَيْنِ مِنْ غَيْرِ عُذْرٍ فَقَدَ آتَى بَابَيْنَ أَبْوَابَ الْكَبَائِرِ» ③

”جس نے بلا عذر دو نمازوں کو ایک ساتھ پڑھا تو اس نے کبیرہ گناہوں میں سے ایک بھاری گناہ کیا۔“

مذکورہ بالاحدیث کی سند میں حسین بن قیس کو اس حدیث کو امام ترمذی نے نقل کر کے کہا کہ یہ حدیث حسن ہے۔ (یہ لفظ جامع ترمذی میں نہیں ہے۔ از: مترجم) مگر اس کو امام

① الفوائد ص ۱۴ (كتاب الطهارت) العلل المتناهية / ص ۳۴۸

تنزیہ الشريعة ج ۲ / ص ۷۲ كتاب الطهارت.

② الموضوعات ج ۲ / ص ۸۶ (باب وقت الفجر)

③ سنن الترمذی ج ۱ / ص ۳۵۶. ابواب الصلاة۔ باب ما جاء في الجمع بين الصلاتين حدیث نمبر (۱۸۸). تفسیر ابن کثیر ج ۲ / ص ۲۴۲. تفسیر درمنثور ج ۲ / ص ۱۴۷۔

بِدَهَاتِ اُرْأَنِ كَا شَرِيْعَى پُوشَارَثِمْ بِدَهَاتِ اُرْأَنِ كَا شَرِيْعَى پُوشَارَثِمْ

احمدؓ نے ضعیف کہا ہے اور اس پر اہل علم کا عمل ہے۔  
۱۴۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«إِنَّ الْمُؤْذَنِينَ وَالْمُلَيَّينَ يَسْخَرُونَ مِنْ قُبُوْرِهِمْ يُؤَذِّنُ الْمُؤْذَنُ وَيَلِّي الْمُلَيْيُّ  
وَيَغْفِرُ لِلْمُؤْذَنِ مَذْصُوبَهِ وَيَشْهَدُهُ كُلُّ شَيْءٍ سَيِّعَ صَوْنَهُ مِنْ شَخْرٍ وَحَجَرٍ  
وَمَدَرٍ وَرَطْبٍ وَيَابِسٍ وَيُمْكِنُ لَهُ بَعْدَهُ كُلُّ إِنْسَانٍ يُصَلِّي مَعَهُ فِي ذَلِكَ الْمَسْجِدِ  
مِثْلُ حَسَنَاتِهِمْ وَلَا يَنْقُضُ مِنْ أُجُورِهِمْ مِنْ شَيْءٍ»۔<sup>۱۰</sup> الخ

”بے شک موزن اور حج کا تلبیہ کہنے والے لوگ اپنی قبروں سے جب انھیں گے تو موزن  
اذان دے رہا ہو گا، اور تلبیہ کہنے والا تلبیہ کہے گا۔ (حج میں لبیک، لبیک والی دعا کو تلبیہ کہتے  
ہیں) موزن کی اذان جہاں تک جاتی ہے وہاں تک کی ساری چیزیں اس کے لئے دعائے  
مغفرت کرتی ہیں۔ اور جتنی چیزیں اس کی آواز سنتی ہیں درخت، پھر، ڈھیلے اور خشک و تر  
ساری چیزیں اس کے حق میں شہادت دیں گی اور جتنے لوگ اس مسجد میں آ کر نماز پڑھیں  
گے سب کے برابر موزن کے لئے نیکیاں لکھی جائیں گی اور ان نمازوں میں سے کسی کی  
کوئی نیکی کم نہیں کی جائے گی۔“

ذکورہ بالاحدیث طویل ہے اس میں ترغیب دلانے والی متعدد باتوں کا ذکر ہے اسے امام ابن  
شاہین نے پورا نقل کیا ہے، یہ حدیث موضوع ہے اس کی سند میں سلام الطویل اور عباد بن کثیر مکذوبہ  
روایات بیان کرتے ہیں۔

۱۵۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«مَنْ أَفْرَدَ الْإِقَامَةَ فَلَيَسْ مِنْا»۔<sup>۱۱</sup>

”جو اکبری اقامۃ کہے وہ ہم مسلمانوں میں سے نہیں ہے۔“

اس حدیث کو امام جوزقانی نے حضرت عباس رض سے مرفوعاً روایت کیا ہے۔ یہ حدیث  
موضوع ہے اس کے روایۃ مجهول ہیں یا مجموع ہیں۔

<sup>۱۰</sup> مجمع الزوائد ج ۱ / ص ۳۲۷ (باب فی فضل الاذان). الترغیب ج ۱ / ص ۱۷۸

(الترغیب فی الاذان). تنزیہ الشریعة ج ۲ / ص ۷۷ (كتاب الصلاة)

<sup>۱۱</sup> الفوائد المجموعة ص ۱۸. تنزیہ الشریعة ج ۲ / ص ۷۹ (الصلاۃ).

الموضوعات ج ۲ / ص ۹۲. الاسرار ص ۳۲۹، حدیث نمبر (۴۶۱)

۱۶۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:

«مَسْعُ الْعَيْنَيْنِ بِيَاطِنِ أَنْمَلَتِ السَّبَابَيْنِ عِنْدَ قَوْلِ الْمُؤْذِنِ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ» ① الخ

”اذان میں جب موذن اشہد ان محمد ارسل اللہ کہے تو اس وقت دونوں انگشت شہادت سروں سے دونوں آنکھوں پر مٹنے اور سع کرنے سے فلاں فلاں فوائد حاصل ہوتے ہیں۔“  
مذکورہ بالاحدیث کو امام دیلمی نے مند الفردوس میں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ سے مرفوع اور ایت کیا ہے۔ علامہ ابن طاہر نے اذکر کردہ میں کہا کہ ”لا یصح“ یہ حدیث صحیح نہیں ہے۔ ②

۱۷۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:

«مَنْ قَالَ حِينَ يَسْمَعُ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ مَرْحَبًا بِحَبِّيْ وَقُرْبَةَ عَنْتَيْ مُحَمَّدٌ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ لَمْ يَقْبِلْ إِيمَانَهُ وَيَحْجَلْهُمَا عَلَى عَيْنَيْهِ لَمْ يَعْمَلْ وَلَمْ يَرْمَدْ أَبَدًا۔» ③

”اذان کے وقت جو شخص“ اشہد ان محمد ارسل اللہ نے کہ ”مرحباً بنتی و قربۃ عنتی محمد بن عبد اللہ“ کہے پھر اپنے ہاتھ کے دونوں انگوٹھے چوم لے اور انہیں اپنی دونوں آنکھوں پر رکھ لے وہ نہ کبھی اندرھا ہو گانا سے کبھی آشوب جشم ہو گا۔“

الذکر میں مذکورہ بالاحدیث کو ”لا یصح“ (یعنی یہ حدیث صحیح نہیں) کہا گیا ہے۔ ④

#### ۱۰. الاحادیث الضعیفة والمواضیع ج ۱ / ص ۱۰۲ / حدیث نمبر (۷۳). الاسرار

ص ۳۱۵ حدیث نمبر (۴۳۵). تذکرۃ المواضیعات ص ۱۴۹.

۱۰. امام حنفی نے حدیث مذکور نہیں اس کے بعد نمبر ۷۴ اولی حدیث کو لا یصح کہا ہے جس سے بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ اس حدیث میں کچھ قوت ہے۔ لیکن سنت کے کسی عالم کو اس حدیث کے باطل ہونے میں بھک نہیں ہو سکتا۔ ہندوستان کے ایک آدمی نے اس حدیث کی بابت زراع کیا ہے اور ایک قصد بیان کر کے کہا کہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ تجریب سے یہ حدیث صحیح ثابت ہوتی ہے۔ میں نے کہا کہ دین تجریب سے نہیں ثابت ہو سکتا۔ بت پرستوں سے پوچھئے تو لکھی مشرکانہ باتوں کو تجریب سے ثابت ہونے کا دعا کی کریں گے۔

۱۱. الفوائد المجموعۃ ص ۲۰.

۱۲. مقاصد حسنہ میں امام حنفی نے کہا ”یہ حدیث بعض صوفیانے ایسی سند سے نقل کی ہے جس میں محول روایۃ ہیں اور اس کی سند میں اقطاع بھی ہے،“ میں (مصنف کتاب) کہتا ہوں کہ جس کی سند کا یہ حال ہوا سے صرف ”لا یصح“ کہنے پر اکتفا کرنا درست نہیں اسے واضح طور پر موضوع دbaطل کہنا چاہیے۔

۱۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِذَا أَخْدَى الْمُؤْذِنُ فِي أَذْانِهِ وَأَصْبَحَ الرَّبُّ يَدَهُ فَوْقَ رَأْسِهِ - الْخَ» ①  
 ”جب موذن اذان دینے لگتا ہے تو اس کا رب (اللہ) اپنا ہاتھ موذن کے سر پر رکھ دیتا ہے۔“  
 مذکورہ بالاحدیث کی سند میں عمر بن حفص و ضارع راوی ہے۔

۱۹۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ أَذْنَ سَنَةً مِنْ نِسْكٍ صَادِقَةٌ يُحْشَرُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيُوقَفُ عَلَى بَابِ الْجَنَّةِ فَيُقَالُ لَهُ إِشْفَعْ لِمَنْ شِيفْتَ» ②

”جو سال بھرچی نیت سے اذان دے وہ قیامت کے دن جنت کے دروازہ پر کھڑا کیا جائے گا۔ اور اس سے کہا جائے گا کہ جس کے لئے تم چاہو سفارش کرو۔“  
 مذکورہ بالاحدیث کی سند میں ایک وضاءع راوی ہے۔

۲۔ حضرت انس رض کا یہ بیان کہ ”وفات نبوی کے بعد حضرت بلاں رض مدینہ سے سفر کر کے باہر چلے گئے پھر خواب ہی میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم انہیں مدینہ واپس جانے کا حکم دے رہے ہیں۔ اس وجہ سے موصوف حضرت بلاں رض مدینہ منورہ واپس آئے اور وہاں انہوں نے اذان دی تو سارے مدینہ گونج اٹھایہ قصہ بے اصل ہے۔

۳۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«لَا صَلَاةٌ لِجَارِ الْمَسْجِدِ إِلَّا فِي الْمَسْجِدِ» ③

”مسجد کے پڑوں میں رہنے والے آدمی کی نماز صرف مسجد ہی میں پڑھنے سے صحیح ہوگی۔“  
 اس حدیث کو امام ابن حبان نے حضرت عائشہؓ سے مرفوعاً روایت کیا ہے اور کہا ہے کہ اس کی سند کے ایک راوی عمر بن راشد کا ذکر بھی حلال نہیں مگر جرح کے لئے اس کا ذکر کیا جاسکتا ہے۔  
 حافظ سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے کہا کہ عمر بن راشد کو عجلی وغیرہ نے ثقہ کہا ہے۔ ان کی حدیث امام ترمذی و

① الفوائد المجموعة ص ۲۱۔ تنزیہ الشریعة ج ۲ / ص ۱۱۷۔

② تنزیہ الشریعة ج ۲ / ص ۱۱۸ کنز العمال ج ۷ / ص ۶۸۴ تا ۶۸۹ / حدیث نمبر (۲۰۹۳۶ / ۲۰۹۰۷)

③ تلخیص الحبیر: ج ۲ / ص ۲۱۔ الفوائد المجموعة ص ۲۱۔ إرواء الغليل ج ۲ / ص ۲۵۱  
 حدیث نمبر (۴۹۱)، الاحادیث الضعیفة ج ۱ / ص ۲۱۷ / حدیث نعیر (۱۸۳)۔

بِدْعَاتُ اورَانَ کا شرعی پُوشاکِ مُنکرات

۳۶۶

ابن ماجہ رض نے روایت کی ہے اور اس کی دوسری سند میں بھی ہیں جن کے مطابق یہ حدیث حضرت جابر رض ابو ہریرہ اور حضرت علی رض نے مردی ہے۔

امام دارقطنی رض نے یہ حدیث حضرت جابر رض سے اپنی سنن میں روایت کی ہے۔ امام بیہقی نے کتاب معرفۃ السنن میں کہا کہ ”اس کی سند ضعیف ہے اور امام عبد الرزاق نے یہ حدیث حضرت علی رض سے اپنی کتاب المصنف میں موقوفاً روایت کی ہے۔

امام صنعاوی نے اس حدیث کو موضوع کہا اور امام فیروز آبادی نے الحقر میں اسے ضعیف قرار دیا ہے۔ امام صنعاوی نے مقاصد حسنے میں کہا کہ اس حدیث کی کل سند میں ضعیف ہیں البتہ حضرت علی رض سے موقوفاً صحیح ہے۔

۲۲۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«مَنْ تَكَلَّمَ فِي الْمَسْجِدِ بِكَلَامِ الدُّنْيَا أَحْبَطَ اللَّهَ أَعْمَالَهُ۔» ①

”جو شخص مسجد میں دنیا کی بات کرے گا تو اللہ تعالیٰ اس کے اعمال کو رینگاں کر دے گا۔“

امام صنعاوی رض نے کہا کہ یہ حدیث موضوع ہے۔

۲۳۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«الْحَدِيثُ فِي الْمَسْجِدِ يَا كُلُّ الْحَسَنَاتِ كَمَا تَا كُلُّ الْبَهِيمَةُ الْحَشَيْشُ۔» ②

”مسجد میں گفتگو کرنا یکیوں کو اس طرح کھا جاتا ہے جس طرح چوپا یہ جانور گھاس کو کھا جاتا ہے۔“

امام فیروز آبادی نے کہا کہ یہ حدیث مجھے نہیں مل سکی۔

۲۴۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«مَنْ عَلَقَ فِي الْمَسْجِدِ قَدِيلًا صَلَى عَلَيْهِ سَبُّوْنَ الْفَ مَلِكٌ حَتَّى يَنْطَفِئَ ذَلِكَ الْقَنْدِيلُ وَمَنْ بَسَطَ فِيهِ حِصِيرًا صَلَى عَلَيْهِ سَبُّوْنَ الْفَ مَلِكٌ حَتَّى يَنْقَطِعَ ذَلِكَ الْحِصِيرُ۔» ③

① الفوائد المجموعة ص ۲۴۔ الاسرار المرفوعة / ص ۸ حدیث (۴۷۷)۔

② کشف الخفاء ج ۱، ۴۲۲ / ۴ حدیث نمبر (۱۱۲۱)۔ الفوائد ص ۲۵۔ الاسرار المرفوعة ص ۱۸۶، حدیث نمبر (۱۷۱)۔

③ الفوائد المجموعة ص ۲۶۔ کنز الاعمال ج ۷ / حدیث نمبر (۲۰۷۶۸)۔ تنزیہ الشریعة ج ۲ / ص ۱۱۵، حدیث نمبر (۱۰۰)۔

”جس نے کسی مسجد میں کوئی قندیل (فانوس) لٹکائی اس پر ستر ہزار فرشتے اس وقت تک دعائے رحمت کرتے رہیں گے جب تک کہ وہ قندیل بچھنے جائے اور جس نے کسی مسجد میں کوئی چٹائی بچھادی اس کے لئے ستر ہزار فرشتے اس وقت تک دعائے رحمت کریں گے جب تک کہ وہ ٹوٹ نہ جائے۔“

اس حدیث کی سند میں عمر بن صبح کذاب راوی ہے۔

۲۵۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”مَنْ كَسَحَ يَتَّسِعَ مِنْ يَبُوُتِ اللَّهِ فَكَانَمَا حَجَّ أَرْبَعَ مِائَةً حَجَّةً وَأَعْتَقَ أَرْبَعَ مِائَةً نَسَمَةً وَصَامَ أَرْبَعَ مِائَةً يَوْمًا وَغَزَّ أَرْبَعَ مِائَةً غَزَوَةً۔“ ①

”جس نے اللہ تعالیٰ کے گھروں میں سے کسی گھر (مرا مسجد) میں بھاڑ و دیا تو گویا اس نے چار سو حج کئے اور چار سو غلام آزاد کئے چار سو دن روزے رکھے اور چار سو غزوہات میں اس نے جہاد کیا۔“

مذکورہ بالاحدیث کی سند میں ابوسلمہ ناہی راوی ثقات کے حوالہ سے ایسی حدیثیں بیان کرتا ہے جو کہ ثقات کی روایت کردہ نہیں ہوتیں۔ اس حدیث کے موضوع ہونے پر واضح علامات موجود ہیں۔

۲۶۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

”يَا بَرِيرَةُ! أَكُنْسِي الْمَسْجِدَ يَوْمَ الْخَمِيسِ فَإِنْ مَنْ أَخْرَجَ مِنَ الْمَسْجِدِ يَوْمَ الْخَمِيسِ أَذْى بِقَدْرِ مَا يَقْذِنَى الْعَيْنَ كَانَ كَعَذْلِ رَقْبَةٍ يُعَقِّهَا۔“ ②

”اے بریرہ! تم حمرات کو مسجد میں بھاڑ و دو، کیونکہ جو حمرات کو مسجد میں سے آکھ میں پڑنے والے بنکے کے برابر بھی کوڑا کر کر نکال کر پھینکنے گا اس کو ایک غلام آزاد کرنے کا ثواب ملے گا۔“

مذکورہ بالاحدیث کی سند میں حسین بن علوان وضع حدیث کا کام کرتا تھا۔

۲۷۔ ”كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذْقَامَ يُصْلِيَ طَنَّ الظَّاهَرِ أَنَّهُ جَسْمٌ لَا رُوْحَ فِيهِ۔“ ③

① الفوائد المجموعة ص ۲۷۔ تنزية الشريعة ج ۲ / ص ۱۱۶، حدیث نمبر (۱۰۴)۔

② الاسرار المرفوعة ص ۲۷۔

③ الفوائد المجموعة ص ۴۱۳۔

بِدْعَاتُ الْوَرَأْنَ كَا شَرِيْ بُو شَارِمَ مَجَاجَ كِي بَعْضِ مَكَارَاتِ

٣٦٨

”رسول اللہ ﷺ جب نماز پڑھنے کھڑے ہوتے تو گمان کرنے والا سمجھتا کہ آپ ﷺ بے جان کے جسم ہیں لیکن بہت زیادہ انہاک سے نماز پڑھتے تھے۔“  
امام ابن حبانؓ نے کہا کہ یہ حدیث بے اصل ہے۔  
۲۸۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”الصَّلُوةُ عَمَادُ الدِّينِ فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ هَدَمَ الدِّينَ۔“ ①

”نمازو دین کا ستون ہے جس نے اسے چھوڑا اس نے دین کو منہدم کر دیا۔“

امام فیروز آبادی نے کتاب الحضرت میں اس حدیث کو ضعیف کہا اور امام خاکوی نے بھی اسے ضعیف قرار دیا ہے۔

۲۹۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”مَنْ أَغَانَ تَارِيْخَ الصَّلُوةِ بِلِقَمَةٍ فَكَانَمَا أَغَانَ عَلَى قَتْلِ الْأَنْبِيَاءِ كُلَّهُمْ۔“ ②

”جس نے تاریخ نماز کی مدد ایک لقو سے بھی کی اس نے گویا تمام انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام کے قتل پر مدد کی۔“

حافظ سیوطی نے ذیل الالالی میں اس حدیث موضوع کہا ہے۔

۳۰۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”الْتَّكَبِيرُ جَزْمٌ۔“ ③

”نماز میں بکیر ساکن کے ساتھ کہنی چاہیے۔“

مقاصد الحسنة میں امام خاکوی نے کہا کہ اس حدیث کا مرفوع ہونا بے اصل ہے۔ یہ حدیث نہیں بلکہ امام ابو یحییٰ تخریج کا قول ہے۔

۳۱۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”صَلُوٰةُ النَّهَارِ عَجَمَاءُ۔“ ④

① الفوائد المجموعة ص ۲۷۔ الاسرار المرفوعة ص ۲۳۶۔

② الفوائد المجموعة ص ۲۷۔ الاسرار المرفوعة ص ۳۲۹۔ حدیث نمبر (۴۵۹) کشف الخلفاج۔ ص ۳۱۷، حدیث نمبر (۲۳۸۶)۔

③ المقاصد الحسنة ص ۱۶۰ حدیث نمبر (۳۴۵) الاحادیث الضعیفة ج ۱ / ص ۱۰۱، حدیث نمبر (۷۱)، الاسرار المرفوعة / ص ۱۶۲، حدیث نمبر (۱۴۲) کشف الخلفاج / ص ۳۲۴ حدیث نمبر (۱۰۱۲)۔

④ کشف الخلفاج ج ۲ / ص ۳۶ حدیث نمبر (۱۶۰۹)۔ الاسرار المرفوعة ص ۲۲۴، حدیث نمبر (۲۶۶)۔ المقاصد الحسنة ص ۲۶۵، حدیث نمبر (۶۲۸)۔

”ون میں پڑھی جانے والی نماز سر اپڑھی جاتی ہے یعنی بارا آواز آہستہ پڑھی جاتی ہے۔“  
امام دارقطنی نے کہا کہ مذکورہ بالاروایت حدیث نہیں بلکہ بعض فتاویٰ کا قول ہے۔ امام نووی نے  
کہا کہ یہ حدیث بے اصل اور باطل ہے۔

۳۲۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”مَنْ رَفَعَ يَدَيْهِ فِي الصَّلَاةِ فَلَا صَلَاةُ لَهُ۔“ ①

”جو آدمی نماز میں رفع الیدين کرے اس کی نماز صحیح نہیں ہوگی۔“

اس حدیث کو امام جوزقانی نے حضرت ابو ہریرہ  سے مرفوعاً نقل کیا ہے اور یہ حدیث  
موضوع ہے اس کو وضع کرنے کی تہمت مامون بن احمد سلمی پر ہے۔

۳۳۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”مَنْ رَفَعَ يَدَيْهِ فِي الرُّكُوعِ فَلَا صَلَاةُ لَهُ۔“ ②

”جس نے رکوع کے وقت رفع الیدين کیا اس کی نماز صحیح نہیں ہوگی۔“

اس حدیث کو امام جوزقانی نے حضرت انس  سے مرفوعاً نقل کیا ہے اور یہ موضوع ہے اس  
کو وضع کرنے کی تہمت محمد بن عکاشہ کرمی پر ہے۔

نماز باجماعت

۳۴۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”يَوْمُ الْقُومَ أَحْسَنُهُمْ وَجْهًا۔“ ③

”لوگوں کی امامت سب سے زیادہ خوبصورت آدمی کرے۔“

اس حدیث کو امام جوزقانی نے حضرت عائشہ  سے مرفوعاً روایت کیا ہے اور یہ حدیث موضوع  
ہے۔ اس کی سند میں حضرت مجہول اور محمد بن مروان سیدی کذاب ہے۔

۳۵۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

① الاسرار المرفوعة ص ۳۴، حدیث نمبر (۴۸۸) الفوائد المجموعة ص ۲۹۔

کشف الخفہ ج ۲ / ص ۳۴۶ حدیث نمبر (۲۴۸۸)۔

② الفوائد ص ۲۹ تذكرة الموضوعات ج ۲ / ص ۹۷۔

③ الاباطيل والمنكير ج ۲ / ص ۲۲، حدیث نمبر (۳۹۹) الموضوعات ج ۲ / ص ۱۰۰۔

الاسرار المرفوعة ص ۳۹۳، حدیث نمبر (۶۱۷)۔

«مَنْ صَلَّى الْفَحْرَرِ فِي جَمَاعَةٍ فَكَانَتْ حَجَّهُ خَمْسِينَ حَجَّةً مَعَ آدَمَ» ①  
”جس نے جماعت کے ساتھ نماز فجر پڑھی اس نے گویا حضرت آدم علیہ السلام کے ساتھ پچاس حج کئے۔“

یہ حدیث بھی باطل ہے۔

۳۶۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَا تَحْرِي صَلَاةً لَا يُقْرَءُ فِيهَا بِفَاتِحةِ الْكِتَابِ إِلَّا أَنْ يُكُونَ وَرَاءَ الْأَمَامِ» ②  
”بغیر سورہ فاتحہ پڑھنے کوئی بھی نماز حج نہیں ہو سکتی مگر امام کے پیچے سورہ فاتحہ پڑھنے بغیر ہو جائے گی۔“

مذکورہ بالاحدیث کی سند میں محمد بن اشرس مقتول ہے اور متروک ہے۔

۳۷۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِذَا أَقِيمَتِ الصَّلَاةَ فَلَا صَلَاةَ إِلَّا الْمَكْتُوبَةُ إِلَّا رَكْعَتِ الصُّبْحِ» ③  
”جب نماز کی اقامت ہو گئی تو صرف فرض نماز پڑھنے کے بعد سنت فجر پڑھنے کی وجہ سے ہے۔“  
امام تیکلی نے کہا کہ ”الارکعت اصح“ (صرف سنت فجر اقامت نماز کے بعد پڑھنے کے بعد) کا اضافہ بے اصل ہے اس کی سند میں حجاج بن قفسیر اور عباد بن کثیر دواری ضعیف ہیں۔  
نقلى نماز

۳۸۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ:

«شَرْفُ الْمُؤْمِنِ قِيَامَةٌ بِاللَّيْلِ وَعِزَّهُ إِسْتِغْنَاؤهُ عَمَّا فِي أَيْدِي النَّاسِ» ④  
”رات میں مومن کی تجدُّدگزاری باعث شرف ہے اور لوگوں کی چیزوں کو لینے سے باز رہنا باعث عزت ہے۔“

مذکورہ بالاحدیث کو امام عقلی رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً روایت کیا ہے اور یہ حدیث موضوع ہے۔

① کشف الخفاء ج ۲ / ص ۳۹۶، حدیث نمبر (۲۵۱۹)۔

② الفوائد المجموعة ص ۲۳: تنزیہ الشريعة ج ۲ / ص ۱۱۴ (كتاب الصلاة)

③ الفوائد المجموعة ص ۲۳: تنزیہ الشريعة ج ۲ / ص ۱۱۴، حدیث نمبر (۱۲۲)

④ المقاصد الحسنة / ص ۲۸۴، حدیث نمبر (۶۹۱) کشف الخفاء ج ۲ / ص ۷۷، حدیث نمبر (۱۷۳۱) تذكرة الموضوعات ج ۲ / ص ۱۰۷ (ابواب قیام اللیل)

## نماز توبہ

٣٩۔ «يا رسول الله كيف ينبغي للمندب ان يتوب من الذنب؟ قال يغسل ليلة الاثنين بعد الوتر ويصلى اثنى عشرة ركعة يقرء في كل ركعة فاتحة الكتب وقل يا يها الكفرون مرة وعشر مرات قل هو الله احد ثم يقوم ويصلى اربع ركعات ويسلم ويسجد ويقراء في سجوده آية الكرسي مرة ثم يرفع راسه ويستغفر مائة مرة ويقول مائة مرة لا حول ولا قوة الا بالله ويصبح من الغد صائماً ويصلى عند افطاره ركعتين بفاتحة الكتب وخمسين مرة قل هو الله احد و يقول يا مقلب القلوب قبل توبتي كما تقبلت من نبيك داؤه واعصمني كماعصمت يحيى بن زكريا واصلحني كما اصلحت اولياءك الضعيلين اللهم انى نادم على ما فعلت فاعصمني حتى لا اعصيك، ثم يقوم نادماً فان

رأس مال التائب النداة فمن فعل ذلك تقبل الله توبته» الخ ①

”رسول اللہ ﷺ سے پوچھا گیا کہ کہنگار کو کس طرح گناہوں سے توبہ کرنی چاہیے؟ آپ ﷺ نے فرمایا کہ دو شبب کی رات میں وتر پڑھ کر عسل کرے اور بارہ رکعت نماز اس طرح ادا کرے کہ ہر رکعت میں ایک، ایک بارہ سورہ فاتحہ اور قل یا نہما الکفر و ان اور دس مرتبہ قل هو اللہ احد پڑھے اس طرح چار رکعت پڑھ کر سلام پھیرے پھر سجدہ کرے اور سجدہ میں ایک بارہ آیہ الکری پڑھ کر اٹھ جائے اور سو مرتبہ استغفار پڑھے، اور سو مرتبہ لا حول ولا قوۃ الا بالله پڑھے، اور اس دن روزہ رکھے اور بوقت افطار دور کعت نماز ادا کرے۔ اس میں سورہ فاتحہ اور پچاس مرتبہ ”قل هو اللہ احد“ پڑھے۔ اس کے بعد یہ دعا پڑھ کر ”اے دلوں کو پھیرنے والے اللہ میری توبہ قبول کر جس طرح تو نے حضرت داؤد علیہ السلام کی توبہ قبول کی اور مجھے گناہوں سے محفوظ رکھ جس طرح تو نے حضرت یحییٰ بن زکریا علیہ السلام کو گناہوں سے بچایا، اور میری اصلاح کرجیسا کہ تو نے اپنے صالح اولیا کی اصلاح کی۔ اے اللہ! میں اپنے کئے ہوئے گناہ پر نادم ہوں لہذا تو مجھے گناہوں سے بچاتا کہ میں تیری نافرمانی نہ کروں۔ کیونکہ توبہ کرنے والے کی اصل پونچی ندامت ہے جو آدمی اس طرح کی

① الفوائد المجموعة ص ٤٥ (صلاة التوبة) - تذكرة الموضوعات ج ٢ ص ١٣٤ (صلاة التوبة)

توبہ کرے گا اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول فرمائے گا۔“

مذکورہ بالاحدیث موضوع ہے اور اس کی سند میں کئی راوی مجهول ہیں۔

۴۔ «یا رسول اللہ انی عصیت ربی و اضاعت صلاتی فما حیلتنی؟ قال حیلتنا بعد ما بت و ندمت على ما صنعت ان تصلی ليلة الجمعة ثمان رکعات تقرء فی كل رکعة فاتحة الكتاب مرّة و خمساً و عشرين مرّة قل هو الله احد فاذا فرغت من صلاتك فقل بعد التسلیم الف مرّة صلی الله علی محمد النبی الامی فان الله يجعل ذلك كفارة لصلواتك ولو تركت صلوة مائی سنۃ۔ الخ» ①

ایک آدمی نے کہا کہ یا رسول اللہ! میں نے اپنے رب کی نافرمانی اور نماز ضائع کی ہے۔ اب میرے لئے کیا تدبیر ہے؟ آپ نے فرمایا تمہارے لئے تدبیر یہ ہے کہ اپنے کئے ہوئے اس گناہ پر نادم ہونے اور اس سے توبہ کرنے کے بعد تم جمعہ کی رات میں آنحضرت کی نماز ادا کرو۔ ہر رکعت میں ایک بار سورہ فاتحہ اور چھیس پار قل حوا اللہ احد پڑھو۔ اس نماز سے فارغ ہونے کے بعد سلام پھیر کر سو مرتبہ تم یہ درود پڑھو ”صلی اللہ علی محمد النبی الامی“ (الله تعالیٰ نبی محمد ﷺ پر رحمت نازل کرے) اگر تم ایسا کرو گے تو اللہ تعالیٰ تمہارے گناہوں اور ضائع شدہ نمازوں کا کفارہ بنا دے گا۔ اگرچہ تم نے دوسرا لوں کی نماز بھی ترک کر دی ہو۔“ (مذکورہ حدیث موضوع ہے) ②

۱) تنکرۃ الموضوعات ج ۲/۱۳۵ (صلۃ لاضعنة الصلاۃ). الفوائد المجموعۃ ص ۴۵ (صلۃ التوبۃ)

۲) اس طرح کی حدیث کوئی زندقی ہی وضع کر سکتا ہے جو دین اسلام کو بگاڑتا چاہتا ہو اور مسلمانوں کے عقائد خراب کرنا چاہتا ہو، کیونکہ اس طرح کی حدیث اگر کوئی جاں بنے گا تو مسلمانوں کے اعمال و عقائد کو بگاڑانے والی ایسی موضوع حدیثوں پر اعتماد کرنے کے سبب اس پر نمازوں، جماعتوں اور جمعہ کا چھوڑنا آسان معلوم ہو گا۔ کوئی بھی چیز کسی نماز پر گاہنے کا بدل نہیں ہو سکتی خواہ ہمیشہ روزہ روز کے اور اتوں کو نوافل پڑھے اور اللہ کی راہ میں کروڑوں روپے خرچ کرڈا لے۔ مجھگات نمازوں کی ایک رکعت چھوٹے پر بھی اللہ تعالیٰ اس کی کوئی بات قبول نہیں کرے گا اور ساری عبادتیں اس ایک رکعت کا بدل نہیں ہو سکیں گی پھر ساری نمازوں کی بات تو بہت بھاری ہے۔ اس لیے کہ نماز اکان اسلام سے دوسرے کن ہے اور بہت سے علمائے کرام تارک الصلوۃ کے کفر کا قوتی دیتے ہیں، یہاں تک کہ اس پر کفر کا قوتی بھی دیجیے ہیں جو وجہ نماز کا قائل ہو گرستی و کاملی اور مشغولیت کے سبب نماز چھوٹے بیٹھے اور جو اس کے وجہ کو نہ اس کے کفر پر تمام مسلمانوں کا اجماع ہے کیونکہ اس کے کفر پر وہ دلائل موجود ہیں۔ مثلاً اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ فلان تابو و اقاموا الصلوۃ و اتوا الزکوٰۃ فاخوانکم فی الدین۔ (التوبۃ، آیۃ ۱۱) ”اگر لوگ تو پر کر لیں، اور نماز پر بھیں اور زکوٰۃ دیں تو وہ تمہارے دینی بھائی ہیں۔“

## نماز اشراق، فرائض سے متعلق سننیں اور نمازوں تر

۳۱۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ بَعْدَ رَكْعَتِيْنَ الْمَغْرِبِ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ وَالْأَخْلَاصِ خَمْسَ عَشْرَ مَرَّةً الْخَ» ①

”جو آدمی مغرب کی دور کعات سننوں کے بعد دو رکعت نفل پڑھے جس میں سورہ فاتحہ اور پندرہ مرتبہ سورہ اخلاص پڑھے۔ اسے فلاں فلاں طرح کا اجر ملے گا۔“  
حافظ ابن حجر عسقلانی نے کہا کہ مذکورہ بالاحدیث کا مضمون وضیع ہے۔

۳۲۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«رَكْعَتَانِ بَعْدَ الْمَغْرِبِ فِي الْأُولَى الْأَخْلَاصِ خَمْسٌ وَعِشْرُونَ مَرَّةً وَفِي الثَّالِثَةِ إِحْدَى وَتِلْمَائُونَ مَرَّةً» ②

”مغرب کے بعد نفل کی دو رکعیتیں اس طرح کہ پہلی رکعت میں پہلیں مرتبہ سورہ اخلاص پڑھے اور دوسری رکعت میں اتنیں مرتبہ پڑھے۔  
مذکورہ بالاحدیث کی سند میں مہم راوی ہے۔“

(گزشتہ ہوتہ) حدیث میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: ”مجھے لوگوں سے قائل کا حکم دیا گیا ہے یہاں تک کہ وہ اس بات کی شہادت ویسے لگیں کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبود نہیں اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے رسول ہیں اور نماز پڑھنے لگیں، زکوہ دینے لگیں، اگر وہ یہ ساری باتیں کرنے لگیں تو مجھ سے وہ اپنے وال و جان کو بچالیں گے مگر اسلام کے حق کی بنا پر ان کی جان یا مال لیا جا سکتا ہے اور ان کا حساب اللہ پر ہے۔

بہت سے منافقین، بخوبیں اور زندقیں لوگ جو حقیقتی احادیث گھر کر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب کر دیتے ہیں، اسی بدعات ایجاد کرتے ہیں جو بظاہر عبادت میں مگر اسی وبدعت ہیں۔ یہ بدعات شریعت کے فرائض کا خاتمہ کرتی ہیں۔ ماہ رجب میں ایجاد شدہ دعاوں کا افتتاح استغفار سے ہوتا ہے اور وہ اس طرح کہ دو زندگات میں غسل کیا جاتا ہے اور کہا جاتا ہے کہ اس دعا کی برکت سے اللہ تعالیٰ جنت میں فلاں فلاں چیز دے گا اگر چوہہ تارک نماز شراب خور اور مر تکبیر معاہسی ہو۔ لہذا اعلاء پر ضروری ہے کہ اس قسم کی روایات کا مفہوم و مکنون ہوتا خاہر کر دیں تاکہ جمال عوام ضلالت میں نہ رہیں۔

① الفوائد ص ۵۸۔ تنزیہ الشریعة ج ۲ / ص ۱۲۱، حدیث نمبر (۱۲۷)

② الفوائد المجموعۃ ص ۵۸، حدیث نمبر (۱۲۳)

۳۲۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ لَمْ يُلْكِرْمْ عَلَى أَرْبَعٍ قَبْلَ الظَّهَرِ لَمْ يَنْلَ شَفَاعَتِي۔» ①

”جو آدمی ظہر کی فرض نماز سے پہلے چار رکعت سنتیں ہمیشہ نہیں پڑھے گا اسے میری شفاعت نصیب نہیں ہوگی۔“

امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے کہا کہ یہ حدیث بے اصل ہے۔

## فرض اور نقلي صدقہ، ہدیہ، فرض اور مہمان نوازی

۳۳۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«أَدُوا الزَّكُوَةَ وَتَحَرُّرُوا بِهَا أَهْلُ الْعِلْمِ فَإِنَّهُ أَبْرُو أَنْقَى۔» ②

”تم لوگ زکوہ دو اور تحقیق و تلاش کر کے اسے اہل علم پر خرچ کرو ایسا کرنے میں زیادہ نیکی اور تقویٰ شعاری حاصل ہوتی ہے۔“

اس حدیث کو ہبہ اللہ بن المبارک رضی اللہ عنہ اسکی نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مرفوعاً روایت کیا ہے اور یہ باطل و موضوع حدیث ہے اس کی سند کے اکثر راوی مجھول ہیں۔

۳۴۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَيْسَ فِي الْعِلْمِ زَكُوَةً۔» ③

”ریور میں زکوہ فرض نہیں۔“

امام تہذیب نے کہا کہ یہ حدیث باطل و بے اصل ہے۔

۳۵۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لِكُلِّ شَيْءٍ زَكُوَةٌ وَزَكُوَةُ الدَّارِ بَيْثُ الصِّيَافِةِ۔» ④

”ہر چیز میں زکوہ ہے اور گھر کی زکوہ مہمان نوازی کا کمرہ ہے۔“

① الفوائد المجموعة / ص ۵۸ حدیث نمبر (۱۲۴)

② الفوائد ص ۶۰ (صدقہ الفرض). تنزیہ الشریعة ج ۲ / ص ۱۲۸ (كتاب الصدقات).

الموضوعات ج ۲ / ص ۱۵۰ (كتاب الزکاة)

③ اور الغلیل ج ۳ / ص ۲۹۴ حدیث نمبر (۸۱۷). الاسرار / من ۲۱۲ حدیث نمبر (۲۲۱).

کشف الخفاء ج ۲ / ص ۲۴۵، حدیث نمبر (۲۱۶۱)

④ کنز الاعمال ج ۱۵ / حدیث نمبر (۴۱۰۴). سلسلة احادیث ضعیفة ج ۱ / ص ۲۲۷ حدیث نمبر (۳۱۸)

حافظ سیوطی نے ذیل الیاتی میں کہا کہ اس حدیث کو احمد بن عثمان کذب آپ نے یا اس کے استاذ نے وضع کیا ہے۔

۲۷۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«بَاكِرُوا بِالصَّدْقَةِ فَإِنَّ الْبَلَاءَ لَا يَتَحَطَّ الصَّدَقَةَ» ①

”صدقة دینے میں جلدی کرو کیونکہ بلا و مصیبت صدقہ کو نہیں پھلا سکتی۔“

اس حدیث کو امام ابن عدی نے حضرت انس ﷺ سے مرفوع اور ایت کیا ہے اس کی سند میں ایک وضاع دوسرا مجہول، تیسرا مجہول راوی ہے۔

۲۸۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ:

«الْفَقَرَاءُ مِنَ الدِّيَارِ الْأَغْيَاءُ يَمْسَحُونَ بِهَا ذُنُوبَهُمْ» ②

”فقرالداروں کے لئے رومال کی طرح ہیں جن سے یہ الدار لوگ اپنے گناہ پوچھتے ہیں۔“

اس حدیث کو امام عقیلی نے حضرت انس ﷺ سے مرفوع اور ایت کیا ہے اور یہ جعلی کتاب سے منقول ہے۔

۲۹۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ:

«مَنْ قَالَ لِلْمُسْكِينِ أَبْشِرْ فَقْدَ وَجَبَتْ لَهُ الْحَسَنَةُ» ③

”جو کسی مسکین کو بشارت سنائے اس کے لئے جنت واجب ہو گئی۔“

اس حدیث کو امام بن عدی نے حضرت ابو ہریرہ سے مرفوع اور ایت کیا ہے اور موصوف نے فرمایا کہ یہ حدیث باطل ہے۔ اس کی سند کا ایک راوی عبد الملک بن ہارون بن عترہ کذاب ہے۔

۵۰۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ لَمْ يَكُنْ عِنْدَهُ صَدَقَةً فَلَيَلْعَنِ الْيَهُودَ فَإِنَّهَا صَدَقَةٌ» ④

① مجمع الزوائد، ج ۳/ ص ۱۱۰ فضل الصدقة) الموضوعات، ج ۲/ ص ۱۵۳ (كتاب الصدقة) تنزيله ج ۲/ ص ۱۲۱ (الصدقات)

② الموضوعات ج ۲/ ص ۱۵۴ (الصدقة) تنزيله ج ۲/ ص ۱۲۸ (الصدقات) الفتاوى ص ۶۶ (صدقۃ الفرض)

③ الكامل. ابن عدی. ج ۵/ ص ۱۹۴۲، الموضوعات ج ۲/ ص ۱۵۵ (الصدقة) تنزيله ج ۲/ ص ۱۲۸ (الصدقات)

④ ضعيفة ج ۱/ ص ۱۲۸ حدیث نمبر (۱۰۴) الموضوعات ج ۲/ ص ۱۵۷ (الصدقات) تنزيله الشريعة ج ۲/ ص ۱۳۲ (الصدقات) الاسرار ص ۳۵۹، حدیث نمبر (۵۲۸)

”جس کے پاس صدقہ کرنے کے لئے کوئی چیز نہ ہو وہ یہود پر لعنت کرنا صدقہ ہے۔“

اس حدیث کو حافظ خطیب نے ابو ہریرہ رض سے مرفوعاً روایت کیا ہے اس کی سند میں دو متذکر راوی ہیں نیز حافظ خطیب نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے بھی مرفوعاً روایت کیا ہے اس کی بابت امام حیی بن معین نے فرمایا کہ یہ حدیث مکذوب و باطل ہے۔ اسے کوئی عقل رکھنے والا نہیں بیان کر سکتا۔

۵۱۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

『إِسْتَعِينُو أَعْلَى نَحَاجَ الْحَوَاجِ بِالْكِتَمَانِ فَإِنْ كُلُّ ذَيْ نِعْمَةٍ مَحْسُودٌ』  
 ”ضروریات میں کامیابی حاصل کرنے کے لئے اخفا سے کام لو، کونکہ ہر نعمت والے سے حسد کیا جاتا ہے۔“

اس حدیث کو امام عقلی نے حضرت معاذ سے مرفوعاً روایت کیا ہے اس کی سند میں سعید بن سلام عطار ہے جس کے بارہ میں امام بخاری رض نے کہا کہ اسے واضح حدیث کہا جاتا ہے۔

اس حدیث کو حافظ خطیب نے حضرت عباس رض سے بھی روایت کیا ہے اس کی سند میں حسین بن عبد اللہ الایزاري وضع حدیث کے ساتھ تہم ہے اور امام احمد اور ابن معین نے فرمایا کہ یہ حدیث موضوع ہے۔

۵۲۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

『مَا حُبِيلَ وَلِيُ اللَّهِ إِلَّا عَلَى السُّسْعَاءِ وَخُسْنِ الْعُلُقِ - ۲۴۲』  
 ”ولی اللہ کی فطرت صرف سخاوت و حسن اخلاق ہے۔“

اس حدیث کو امام دارقطنی نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مرفوعاً روایت کیا ہے اور کہا ہے کہ اس کی سند کا ایک راوی یوسف بن السفر جھوٹ بولتا تھا۔ اس کی روایت کردہ مذکورہ حدیث ثابت نہیں ہے۔

① الموضوعات ج ۲ / ص ۱۶۵ (كتاب الصدقة). اسنی الطالب ص ۳۹۔

کشف الخفاء ج ۱ / ص ۱۳۵، حدیث نمبر (۲۴۲)۔

② کشف الخفاء ج ۲ / ص ۲۰۹، حدیث نمبر (۲۲۰)۔ الفوائد المجموعة ص ۷۶۔  
 (صدقۃ الفرض)-تنزیہ ج ۲ / ص ۱۲۹ (كتاب الصدقات)

۵۳۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّ السَّخِيَّ قَرِيبٌ مِّنَ النَّاسِ، قَرِيبٌ مِّنَ اللَّهِ، قَرِيبٌ مِّنَ الْجَنَّةِ، بَعِيدٌ مِّنَ النَّارِ وَإِنَّ الْبَخِيلَ بَعِيدٌ مِّنَ اللَّهِ، بَعِيدٌ مِّنَ النَّاسِ، بَعِيدٌ مِّنَ الْجَنَّةِ قَرِيبٌ مِّنَ النَّارِ وَالْفَاجِرُ السَّعِيُّ أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ مِنْ عَابِدٍ بَخِيلٍ.» ①

”بے شک تنی آدمی لوگوں سے، اللہ تعالیٰ سے اور جنت سے قریب اور جہنم سے دور ہے، لیکن بخیل آدمی اللہ تعالیٰ سے، لوگوں سے، اور جنت سے دور اور جہنم سے قریب رہتا ہے اور تنی فاجر اللہ تعالیٰ کے نزدیک بخیل عبادت گزار سے زیادہ محظوظ اور پسندیدہ ہے۔“

اس حدیث کو امام عقیلؑ نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً روایت کیا ہے اور کہا ہے کہ اس حدیث کی کوئی اصل نہیں۔

حافظ سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے الالی المصنوعۃ میں کہا کہ اس حدیث کو امام ترمذی رحمۃ اللہ علیہ نے اور امام ابن حبان رحمۃ اللہ علیہ نے روضۃ العقولاء میں اور امام تیقین رحمۃ اللہ علیہ نے شعب الایمان میں اور حافظ خطیبؓ نے کتاب المخلص میں روایت کیا ہے۔

امام ابن حبان رحمۃ اللہ علیہ نے اس حدیث کو ”غیریب“ کہا۔ امام تیقین رحمۃ اللہ علیہ نے کہا کہ اس روایت کرنے میں سعید بن محمد و راق منفرد ہے اور وہ ضعیف ہے۔ امام ابن معین رحمۃ اللہ علیہ نے کہا کہ سعید بن محمد و راق ”لیس بشیء“ ہے یعنی روایت میں کچھ بھی معترض نہیں۔

یہ حدیث کئی سندوں سے مردی ہے مگر اس کے باوجود قابل جحت نہیں۔ حضرت انس رضی اللہ علیہ، عائشہ رضی اللہ علیہا اور جابر بن عبد اللہ رضی اللہ علیہ سے کبھی مختلف الفاظ کے ساتھ معنوی طور پر مردی ہے مثلاً باس الفاظ مردی ہے:

«الْسَّخِيُّ الْجَهُولُ أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ مِنْ الْعَابِدِ الْبَخِيلِ.» ②

”جالل تنی آدمی عبادت گزار بخیل سے کہیں زیادہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک پسندیدہ ہے۔“

ایک روایت کے الفاظ یہ ہیں :

❶ الضعفاء الكبير ج ۲ / ص ۱۱۷، حدیث نمبر (۵۹۱). الكامل ج ۳ / ص ۱۲۳۹ (سعید بن محمد الوراق). احادیث ضعیفة ج ۲ / ص ۱۰۱، حدیث نمبر (۶۴۶) الفوائد ص ۳۸ / ۷۷

❷ الالالی ج ۲ / ص ۹۳. الكامل ج ۲ / ص ۱۰۳۹ (رواد بن الجراح). کنز العمال ج ۶ حدیث نمبر (۱۶۲۱۰)

① «شَابٌ سَفِيهٌ سَعْيٌ أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ مِنْ شَيْخٍ بَخِيلٍ عَابِدٍ۔»

”نوجوان بے وقوف تھی آدمی اللہ تعالیٰ کے نزد یک عبادت گزار اور بخیل بڑھے سے کہیں زیادہ پسندیدہ و محبوب ہے۔“

۵۲۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

② «مَنْ أَيْقَنَ بِالْعَالَاقِ حَادَ بِالْعَطِيَّةِ۔»

”جو اللہ تعالیٰ پر یقین رکھتا ہے وہ بخشش کرنے میں تھی ہوتا ہے۔“  
امام صناعی رحمۃ اللہ علیہ نے اس حدیث کو موضوع قرار دیا ہے۔

۵۵۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ :

③ «طَعَامُ الْجَوَادِ دَوَاءٌ وَ طَعَامُ الْبَخِيلِ ذَاءٌ۔»

”سخنی کا کھانا دو اے اور بخیل کا کھانا یہاڑی پیدا کرتا ہے۔“

امام فیروز آبادی رحمۃ اللہ علیہ نے اختصر میں اس حدیث کو ”منکر“ کہا۔ امام ذہبی نے اس کو ”کذب“ یعنی جھوٹ قرار دیا۔ امام ابن عدی رحمۃ اللہ علیہ نے اسے باطل کہا پھر کبھی مقاصد حسنة میں سخاوی نے کہا کہ اس حدیث کی سند کے روایۃ ثقہ ہیں۔

۵۶۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ :

④ «حَلَفَ اللَّهُ بِعَزِيزِهِ وَعَظِيمِهِ وَجَلَالِهِ لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ بَخِيلٌ۔»

”اللہ تعالیٰ نے اپنی عزت و عظمت اور جلالت کی قسم کھا کر فرمایا کہ بخیل جنت میں داخل نہیں ہو گا۔“

مقاصد حسنة میں سخاوی رحمۃ اللہ علیہ نے کہا کہ یہ حدیث کتب حدیث میں نہیں ملی۔

۷۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«لَمَّا بَنَى إِبْرَاهِيمُ الْبَيْتَ صَلَّى فِي كُلِّ رُكْنٍ الْفَرَسْكَعَةَ فَأَوْحَى اللَّهُ إِلَيْهِ يَا إِبْرَاهِيمُ

① احادیث ضیغفہ ج ۲ / ص ۱۰۱، حدیث نمبر (۶۴۶)

② الفوائد المجموعۃ ص ۸۱ (صدقۃ الفرض). کشف الخفاء ج ۲ / ص ۳۲۱ حدیث (۲۳۹۸)

③ الفوائد المجموعۃ ص ۸۱ کشف الاسرار ج ۲ / ص ۴۹ حدیث نمبر (۱۶۵۲) الاسرار ص ۲۴۰ حدیث نمبر (۲۷۹)

④ الفوائد المجموعۃ ص ۸۲ (صدقۃ الفرض)

سَكَانُكَ سَرَّتْ عَوْرَةً أَوْ أَشْبَعَتْ جَوَعَةً۔ ①

”جب حضرت ابراہیم علیہ السلام نے خانہ کعبہ بنایا تو انہوں نے ہرستون کے پاس ایک ہزار رکعت نماز پڑھی اس پر اللہ تعالیٰ نے ان کی طرف یہ وجہ کی کہ گویا آپ نے ایک پر دہ پوشی کی یا ایک بھوکے کو شکم سیر کھانا کھلایا۔“

یعنی ایک پر دہ پوشی ایک بھوکے کو شکم سیر کرانا ہزار رکعات نماز پڑھنے سے بھی افضل ہے۔

حافظ سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے ذیل المآلی نے کہا کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے اس حدیث کو بجا طور پر موضوع کہا ہے۔

۵۸۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ:

«جُحِيلَتُ الْقُلُوبُ عَلَى حُبِّ مَنْ أَحْسَنَ إِلَيْهَا وَبُغْضٍ مَنْ أَسَاءَ إِلَيْهَا۔»

”فطری طور پر دل ان لوگوں سے محبت رکھتے ہیں جو لوگوں کے ساتھ احسان اور اچھا سلوک کرتے ہیں اور ان لوگوں سے بغض رکھتے ہیں جو بد سلوکی کرتے ہیں۔“

امام سخاوی رحمۃ اللہ علیہ نے مقاصد حسنہ میں کہا کہ یہ حدیث باطل ہے۔

۵۹۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّمَا شَرَّ مَنْ أَحْسَنَتْ إِلَيْهِ۔ ②

”جس کے ساتھ تم احسان کرو اس کے شر اور برائی سے فجع کر رہو۔“

امام سخاوی رحمۃ اللہ علیہ نے مقاصد حسنہ میں کہا کہ میں اس حدیث کی معرفت نہیں رکھتا۔

۶۰۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے:

«مَنْ مَشَى فِي حَاجَةٍ أَعْيَهُ كَانَ لَهُ حَيْرًا مِنْ إِغْتِيَّكَافِ عَشْرَ سِينِينَ۔ ③

”جس نے اپنے بھائی کے کام کے لئے کوشش کی تو اس کے لئے دس سال اعتکاف میں عبادت کرنے سے بہتر ہے۔“

امام فیروز آبادی رحمۃ اللہ علیہ نے کتاب الحقر میں اس حدیث کو ضعیف قرار دیا ہے۔

① الفوائد ص ۸۲ (صدقۃ الفرض). تنزیہ الشریعۃ ج ۲ / ص ۴۴ (كتاب الصدقات)

② المقاصد الحسنة ص ۲۰ حدیث نمبر (۲۵) کشف الخفاء / ص ۴۴ حدیث نمبر (۸۶).

الاسرار المرفوعة ص ۸۰ حدیث نمبر (۱۱)

③ تاریخ خطیب ج ۴ / ص ۱۲۶ تا ۱۲۷ حدیث نمبر (۱۸۰۲) وتاریخ خطیب ج ۱۱ / ص ۸۴ حدیث نمبر (۵۷۶۴).

۶۱۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے:

«مَنْ لَمْ يَهْتَمْ بِأَمْرِ الْمُسْلِمِينَ فَلَيَسْ مِنْهُمْ» ①

”جو آدمی مسلمانوں کے معاملات کی پروائیز کرتا اور ان کی اہمیت کو نہیں سمجھتا وہ مسلمانوں میں سے نہیں ہے۔“

امام فیروز آبادی رحمۃ اللہ علیہ نے کتاب الخضر میں کہا کہ یہ حدیث ضعیف ہے۔

۶۲۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے:

«إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ كُلَّ فَتَنَّ وَمَنْ يَسْعَى لِأَجْيَاهِ الْمُؤْمِنِ فِي حَوَالَجِهِ فِي نَفْسِهِ وَوَلِيْهِ» ②

”بے شک اللہ تعالیٰ اس شخص کی جان اور اولاد کے معاملہ میں کفایت کرتا ہے جو اپنے مومن بھائی کی ضروریات میں کوشش ہوتا ہے۔“

حافظ خطیب رحمۃ اللہ علیہ نے کہا کہ یہ حدیث باطل ہے۔

۶۳۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَنْ سَعَى لِأَجْيَاهِ فِي حَاجَةٍ غُفرَلَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأَخَّرَ» ③

”جو آدمی اپنے مسلمان بھائی کی حاجت برآری میں کوشش کرے اس کے اگلے اور پچھلے سارے گناہ معاف کر دیے جائیں گے۔“

حافظ سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے ذیل الملای میں کہا کہ یہ حدیث موضوع ہے۔

۶۴۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَنْ أَخَذَ بِيَدِ مَكْرُوبٍ أَخَذَ اللَّهُ بِيَدِهِ» ④

”جس نے کسی پر بیشان حال کی دست گیری و مدد کی تو اللہ تعالیٰ اس کی دست گیری و مدد کرے گا۔“

● مجمع الزوائد ج ۱ / ص ۲۴۸ (كتاب الزهد بباب الطمع .الفوائد المجموعة ص ۸۳)

(صدقۃ الفرض). سلسلہ احادیث ضعیفة ج ۱ / ص ۳۲۱، ۳۲۱، حدیث نمبر (۳۱۰)

● تاریخ بغداد ج ۷ / ص ۴۲۱ .العلل المتناهیة ج ۲ / ص ۲۲، حدیث نمبر (۸۴۷). تنزیہ ج ۲ / ص ۱۴۲ (الصدقات) الفوائد ص ۸۴ (صدقۃ الفرض)

● الفوائد من (۸۴) (صدقۃ الفرض). تنزیہ ج ۲ / ۱۴۲ (الصدقات والمعروف)

● تاریخ بغداد، ج ۲ / ص ۹۶، ۹۷، ۹۸. تنزیہ الشريعة ج ۲ / ص ۱۴۳ (الصدقات والمعروف). الفوائد المجموعة ص ۸۴ (صدقۃ الفرض)

میران الاعتدال میں امام ذہبی نے کہا کہ یہ حدیث مکذوب ہے اس کے وضع کرنے کا امام احمد بن حسین پر ہے۔

۲۵۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«تَهَذُّوْ تَحَابُوا» ①

”آپس میں ایک دوسرے کو ہدیہ و تقدیر دیا کرو تو ایک دوسرے کے ساتھ محبت ہو جائے گی۔“  
امام فیروز آبادیؒ نے کتاب الخقر میں کہا کہ حدیث ضعیف ہے۔

## روزے کا بیان

۲۶۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

”إِذَا كَانَ أَوَّلَ لَيْلَةً مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ، نَظَرَ اللَّهُ إِلَى خَلْقِهِ الصَّيَامَ، وَإِذَا نَظَرَ اللَّهُ إِلَى عَبْدِهِمْ يَعْذِبُهُ وَفِيهِ فَإِذَا كَانَ لَيْلَةُ النِّصْفِ، فَإِذَا كَانَ لَيْلَةُ خَمْسَةٍ وَعَشْرِينَ۔“ ②

”جب رمضان کی پہلی رات کو اللہ تعالیٰ اپنے روزہ دار بندوں کو دیکھتا ہے اور جب اللہ اپنے کسی بندہ کو دیکھتا ہے تو اس پر عذاب نہیں کرتا، اسی طرح اس حدیث میں پندرہ کی رات اور پچھیں کی رات کا ذکر کر کے اس کی فضیلت بیان کی گئی ہے۔“

ذکر وہ بالا حدیث موضوع ہے۔ اس کی سند میں کئی مجہول روایی ہیں۔ اس کو وضع کرنے کا امام عثمان بن عبد اللہ القرشی پر ہے۔

۲۷۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ:

”إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَيَسَ بِتَارِيكَ أَحَدًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ صَبِيْحَةَ أَوَّلِ يَوْمٍ مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ إِلَّا غَرَّلَهُ۔“ ③

”بے شک اللہ تعالیٰ ماہ رمضان کی پہلی تاریخ کی صبح کو مسلمانوں میں سے کسی کو معاف کئے

۱۔ مجمع الزوائد ج ۴ / ص ۱۴۶ (كتاب البيوع بباب الهدية). التمهيد ج ۶ / ص ۱۱۶  
الترغيب ج ۲ / ص ۴۲۴ (الترغيب في المصالحة)۔ إروا الغليل ج ۶ / ص ۴۴ حدیث نمبر (۱۶۰۱). الفوائد المجموعة ص ۸۴ (صدقۃ الفرض)

۲۔ الفوائد المجموعة ص ۸۸ (الصيام)۔ الموضوعات ج ۲ / ص ۱۹۰

۳۔ تاریخ بغداد: ج ۵ / ص ۹۱۔ سلسلہ احادیث ضعیفہ ج ۱ / ص ۲۰۹، حدیث نمبر (۲۹۶)

بغیر باقی نہیں رکھتا۔“

اس حدیث کو حافظ خطیب<sup>ؓ</sup> نے حضرت انس<sup>ؓ</sup> سے مرفوعاً روایت کیا ہے اور یہ صحیح حدیث نہیں ہے۔ اس کی سند کا ایک راوی کذاب ہے، دوسرا راوی متروک ہے۔ امام نبیقی<sup>ؒ</sup> نے اسے شعب الایمان میں سے ایک دوسری سند سے بھی روایت کیا ہے (مگر اس سند سے بھی یہ حدیث غیر معترہ ہے) ۶۸۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى فِي كُلِّ لَيْلَةٍ مِنْ رَمَضَانَ عِنْدَ الْأَفْطَارِ إِلَّا فِي عَيْنِيْقَنِ مِنَ النَّارِ» ①

”بے شک اللہ تبارک و تعالیٰ ماہ رمضان میں روزانہ افطار کے وقت وہ لاکھ آدمیوں کو جہنم سے آزاد کرتا ہے۔“

یہ حدیث حضرت ابن عباس<sup>رض</sup> سے مرفوعاً مروی ہے مگر ثابت نہیں ہے۔ اسے امام دیلمی<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے روایت کیا ہے۔ امام ابن حبان<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے اس حدیث کو حضرت انس<sup>ؓ</sup> سے مرفوعاً نقل کیا جس میں یہ لفظ ہے کہ اللہ تعالیٰ رمضان میں روزانہ بوقت افطار چلاکھ آدمیوں کو جہنم سے آزاد کرتا ہے لیکن اس حدیث کی بابت بھی امام ابن حبان نے فرمایا کہ باطل و بے اصل ہے۔

امام نبیقی<sup>ؒ</sup> نے اس حدیث کو امام بصری<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> سے مرسل روایت کیا ہے۔ (مرسل حدیث ضعیف حدیثوں کی اقسام میں سے ہے اور معینرنہیں ہوتی) نیز امام نبیقی<sup>ؒ</sup> نے اس حدیث کو حضرت ابو امامہ<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> سے باس لفظ نقل کیا ہے کہ رمضان میں روزانہ بوقت افطار جہنم سے کچھ لوگوں کو آزاد کرتا ہے امام نبیقی<sup>ؒ</sup> نے اس حدیث کو بہت ”غیریب“ قرار دیا ہے۔

امام نبیقی<sup>ؒ</sup> نے اس حدیث کو حضرت ابن مسعود<sup>رض</sup> سے باس الفاظ روایت کیا کہ رمضان میں ہر دن بوقت افطار اللہ تعالیٰ ستر ہزار افراد کو جہنم سے آزاد کرتا ہے اور عید الفطر کے دن اتنے آدمیوں کو آزاد کرتا ہے جتنے آدمیوں کو پورے ماہ رمضان میں آزاد کرتا ہے یعنی بیالیس لاکھ (کیونکہ ایکس لاکھ پورے رمضان میں اور ایکس لاکھ عید الفطر کے دن)

۶۹۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

① تنزیہ الشریعة ج ۲ / ص ۱۵۵ (الصوم). کنز العمال، ج ۸ / ص ۴۷۹،

حدیث نمبر (۲۳۷۱۹). الفوائد المجموعۃ من ۸۹ (الصیام)

«يُوَادِّنُ اللَّهُ لِأَهْلِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَنْ يَتَكَلَّمُوا بَشَرًّاً صَوْمَانَ شَهْرِ رَمَضَانَ  
بِالْجُنَاحِ»۔

”اگر اللہ تعالیٰ آسمانوں اور زمین کے رہنے والوں کو کلام کی اجازت دے تو وہ رمضان کا روزہ  
رکھنے والوں کو جنت کی بشارت دیں۔“

اس حدیث کو امام عقیل بن حنبل نے حضرت انس بن مالک سے مرفوع اور وایت کیا ہے اور کہا ہے کہ اس کی  
سن محبوب ہے اور یہ حدیث غیر محفوظ ہے۔ یہ حدیث حضرت ابو ہریرہؓ سے بھی مردی ہے مگر اس  
سن میں ایک راوی متذکر ہے۔

۴۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«صُومُوا تَصْحُوا»۔<sup>①</sup>

”مسلمانو! تم روزہ رکھو تو صحت مندر ہا کرو گے۔“

امام صنعاوی رحمۃ اللہ علیہ نے کہا کہ یہ حدیث موضوع ہے۔ امام فیروز آبادی نے کتاب الخقر میں کہا  
کہ یہ حدیث ضعیف ہے۔

۵۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے کہ :

«لِكُلِّ شَيْءٍ زَكُوٰةٌ وَزَكُوٰةُ الْحَسْدِ الصومُ»۔<sup>②</sup>

”ہر چیز کی زکوٰۃ ہے اور حُسْد کی زکوٰۃ روزہ ہے۔“

کتاب الخلاصۃ میں کہا کہ مذکورہ بالاحدیث ضعیف ہے۔

۶۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«إِنَّهُ يُسَبِّحُ مِنَ الصَّابِحِ كُلُّ شَعْرَهُ وَيُوَضِّعُ لِلصَّاَئِمِينَ وَالصَّاَئِمَاتِ يَوْمَ الْقِيَمَةِ  
تَحْتَ الْعَرْشِ مَائِدَةً مِنْ ذَهَبٍ»۔<sup>③</sup>

”روزہ دار کا ہر بال تسبیح خوانی کرتا ہے اور بروز قیامت روزہ دار مددوں اور عورتوں کے لئے عرش

الفوائد ص ۹ (الصیام). المقاصد الحسنة ص ۲۶۸ حدیث نمبر (۶۲۷) سلسلہ احادیث  
ضعیفة ج ۱ / ص ۶۷۷ حدیث نمبر (۲۰۲) کشف الخفاء ج ۲ / ص ۴۲ حدیث نمبر  
(۱۶۳۱) مجمع الزوائد ج ۵ / ص ۳۲۴ (الجهاد باب انجزوا تفکمو!)

سنن ابن ماجہ ج ۱ / ص ۵۵۵ حدیث نمبر (۱۷۴۵) کتاب الصیام. مجمع الزوائد  
ج ۲ / ص ۱۸۲ (الصیام). طبرانی کبیر ج ۶ / ص ۲۲۸ حدیث (۵۹۷۳) الفوائد ص ۹ (الصیام)

الفوائد ص ۹ (الصیام)

اللہ کے سایہ میں سونے کا دستِ خوان بچھایا جائے گا۔“  
مذکورہ بالا حدیث کی سند میں ابو عاصمہ و ضارع ہے۔  
۳۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے:

«مَنْ فَطَرَ صَانِعًا عَلَى طَعَامٍ وَشَرَابٍ مِنْ حَلَالٍ صَلَّتْ عَلَيْهِ الْمَلِكَةُ» ①  
”جس نے کسی روزہ دار کو حلال چیز کھلا پا کر افطار کرایا اس کے لئے فرشتے دعائے رحمت  
کرتے ہیں۔“

اس حدیث کو امام ابن عدی نے حضرت سلمان رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً روایت کیا۔  
امام ابن حبان نے کہا کہ یہ حدیث بے اصل ہے۔ ابن عدی والی سند میں دو متروک راوی ہیں  
اور اس حدیث کو امام بقیٰ نے بھی روایت کیا ہے۔  
۴۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے:

«خَمْسٌ يُفَطِّرُ الصَّائِمَ وَيَنْقُضُنَ الْوَضُوءَ الْكَذْبُ وَالنَّيْمَةُ وَالغَيْبَةُ وَالنُّظرُ  
لِشَهْوَةٍ وَالْيَمِينِ الْكَاذِبَةِ» ②

”پانچ چیزوں سے روزہ دار کا روزہ ٹوٹ جاتا ہے اور وضو بھی جاتا رہتا ہے وہ پانچ چیزیں یہ  
ہیں۔ جھوٹ، چغل خوری، غیرت، ثبوت سے دیکھنا اور جھوٹی قسم۔“  
حافظ سیوطی نے الالی المصنوع میں کہا کہ یہ حدیث سعید بن عقبہ کی وجہ سے موضوع ہے کیونکہ  
یہ کہا ہے اور اس سے اوپر کے تین راوی بھی محروم ہیں۔  
۵۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے:

«مَنْ أَقْطَرَ يَوْمَ أَمِنٍ رَمَضَانَ فَلَيُهُدَ بُدْنَةً فَإِنْ لَمْ يَجِدْ فَلْيُطْعِمْ ثَلَاثَنَ صَاعَانِ مِنْ  
تَمَرَ الْمَسَاكِينِ» ③

”جس نے رمضان کا ایک روزہ بھی چھوڑ دیا وہ ایک اونٹ بطور کفارہ قربانی کرے اگر اونٹ  
نہ پا سکے تو تم صاع کھجور مسکینوں کو کھلائے۔“

اس حدیث کو امام دارقطنی نے حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً روایت کیا ہے اس کی سند میں

۱) الفوائد ص ۹۲ (الصيام) المعجم الكبير ج ۶ / ص ۳۲۱، حدیث نمبر (۲۱۶۲) (الموضوعات  
ج ۲ / ص ۱۹۳ (الصيام))

۲) الموضوعات ج ۲ / ص ۱۹۵ (ما يبطل الصوم). کنز العمال حدیث نمبر (۲۲۸۱۳) (۲۲۸۲۰ تا

۳) الفوائد المجموعۃ ص ۹۴ (الصيام). الموضوعات ج ۲ / ص ۱۹۶ (الصيام). کنز العمال  
حدیث نمبر (۲۲۸۲۶)

مقاتل بن سليمان کلہ اب ہے اور اس کی سند کا ایک دوسرا اوی ہارٹ بن عبیدہ کلائی ضعیف ہے۔  
۷۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے:

«مَنْ أَفْطَرَ يَوْمًا مِنْ رَمَضَانَ مِنْ غَيْرِ رُحْصَةٍ وَلَا عَذْرٍ كَانَ عَلَيْهِ أَنْ يَصُومَ ثَلَاثِينَ يَوْمًا وَمَنْ أَفْطَرَ يَوْمَيْنَ كَانَ عَلَيْهِ سِتُّونَ وَمَنْ أَفْطَرَ ثَلَاثَةَ كَانَ عَلَيْهِ تِسْعُونَ يَوْمًا» ①

”جس نے رمضان کا ایک روزہ بلا شرعی اجازت وغیر کے چھوڑا اس پر تیس روزہ بطور کفارہ رکھنا ضروری ہے اور تین روزے چھوڑے تو نوے دن کے روزے لازم ہیں۔“

اس حدیث کو امام دارقطنی نے حضرت انسؓ سے مرفوعاً روایت کیا ہے اور فرمایا کہ یہ حدیث ثابت نہیں۔ اس کی سند میں عمر بن الیوب موصی نام کاراوی ساقط الاعتبار ہے اور اس کی سند میں دوسرا راوی محمد بن صالح ”لیس بشنى“ یعنی غیر معتبر ہے۔

۷۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَنْ صَامَ أَخْرَى يَوْمٍ مِنْ ذِي الْحِجَّةِ وَأَوْلَ يَوْمٍ مِنَ الْمُحْرَمِ فَقَدْ خَتَمَ السَّنَةَ الْمَاضِيَّةَ وَأَفْتَحَ السَّنَةَ الْمُسْتَقْبِلَةَ بِصَوْمٍ جَعَلَهُ اللَّهُ كَفَارَةً خَمْسِينَ سَنَةً» ②

”جس نے ماہ ذی الحجه کی آخری تاریخ اور حرم کی پہلی تاریخ میں روزہ رکھا اس نے سال کے آخری دن اور آنے والے سال کے پہلے دن روزہ رکھا اس لئے اللہ تعالیٰ ان دونوں دنوں کے روزوں کو اس کے پچھاں سال کے گناہوں کا کفارہ بنا دے گا۔“

اس حدیث کو ابن الجہنؓ نے حضرت ابن عباسؓ سے مرفوعاً روایت کیا ہے اس کی سند میں دو کلہ اب راوی ہیں۔

۸۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَنْ صَامَ تِسْعَةَ أَيَّامٍ مِنْ أَوَّلِ الْمُحْرَمِ، بَنَى اللَّهُ لَهُ قَبَّةً فِي الْهَوَاءِ مِيلًا فِي مِيلٍ» ③

”جو شخص اپنے ماہ حرم کے نو دن روزے رکھے گا اس کے لئے اللہ تعالیٰ فضا میں ایک مریع میل لمبا چوڑا قبۃ تعمیر کرائے گا۔“

❶ الموضوعات ج ۱ / ص ۱۹۶ (الصيام). الفوائد ص ۹۴ (الصيام). تنزية الشريعه ج ۲ / ص ۱۴۸ (الصيام)

❷ الفوائد المجموعة ص ۹۶ (الصيام). تنزية، الشريعه، ج ۲ / ص ۱۴۸ (الصيام)

❸ الفوائد ص ۹۶ (الصيام). تنزية، الشريعه، ج ۲ / ص ۱۴۸ (الصيام)

ذکورہ بالا حدیث کو امام ابو عیین نے حضرت انس رض سے مرفوع احادیث کیا ہے اس کی سند میں موئی طویل آفت ہے۔

۷۹۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«مَنْ صَامَ يَوْمَ عَاشُورَاءَ أَغْطِيَهُ تَوَابَ عَشْرَةَ الْأَفِ مَلِكٍ» ①

”جس نے عاشورا کا روزہ رکھا اسے دس ہزار فرشتوں کی عبادت کا ثواب ملے گا۔“

اس حدیث کا ذکر حافظ سیوطی نے الملاعی المصنوعۃ میں طویل عبارت کے ساتھ کیا ہے اور یہ حدیث حضرت ابن عباس رض سے مرفوع امر مروی ہے اور باعتبار سند موضوع ہے۔

۸۰۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«إِنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ صَوْمَ يَوْمَ فِي السَّنَةِ وَهُوَ يَوْمُ عَاشُورَاءَ وَهُوَ الْيَوْمُ الْعَاشِرُ مِنَ الْمُحْرَمَ فَصُومُوهُ وَوَسِعُوا عَلَى أَهْلِنِّكُمْ فَإِنَّهُ الْيَوْمُ الَّذِي تَابَ اللَّهُ فِيهِ عَلَى أَدَمَ النَّبِيِّ» ②

”بے شک اللہ تعالیٰ نے بنو اسرائیل پر سال بھر میں ایک روزہ (یعنی دسویں محرم مراد عاشوراء کے دن) فرض کیا تھا۔ لہذا اے مسلمانو! تم بھی اس دن روزہ رکھو اور اس روز اپنے گھروالوں کو کھارگی کے ساتھ کھلا کر پلا کو اور ان پر خرچ کرو کیونکہ اسی دن اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کی توبہ قبول کی تھی۔“

اس حدیث کو امام ابن ناصر نے حضرت ابو ہریرہ رض سے مرفوع احادیث کیا ہے اور الملاعی المصنوعۃ میں سیوطی نے اسے طویل الفاظ کے ساتھ نقل کیا ہے اور اس حدیث کے مضمون میں اللہ تعالیٰ و رسول پر ایسی جھوٹی باتیں گھری گئی ہیں جن سے روئٹے کھڑے ہو جاتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کذابین پر لعنت بھیجے۔ یہ حدیث بلاشبہ موضوع ہے۔

۸۱۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«مَنْ اكْتَحَلَ بِالْأَثْمَدِ يَوْمَ عَاشُورَاءَ لَمْ يَرْمَدْ أَبَدًا» ③

”جو آدمی عاشوراء (دسویں محرم) کو اٹھ کا سرمد لگائے اسے کبھی آشوب جنم نہیں ہوگا۔“

① الفوائد ص ۹۶ (الصيام)

② الفوائد ص ۹۶ (الصيام). تنزیہ ج ۲ / ص ۱۵۰ (الصيام). لسان الميراث ج ۵ / ص ۲۰۲ حدیث نمبر (۱۰۱۹)

③ تنزیہ ج ۲ / ص ۱۵۷ (الصوم). الاسرار المرفوعة ص ۲۳۶ حدیث نمبر (۴۶۸) کشف الخفاء ج ۲ / ص ۲۶۴ حدیث نمبر (۲۴۱)

محکم دلائل سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بدهات اور ان کا شرعی پوشاہم جاج کی بعض مکرات

۲۸۷

اس حدیث کو امام حاکم رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت ابن عباس رض سے مرفوع ا روایت کیا ہے۔ اس کی سند میں واقع شدہ ایک راوی "جویز" کی بابت امام حاکم رض نے کہا کہ میں جو یہ کی ذمہ داری سے اللہ تعالیٰ کی خدمت میں بے زاری ظاہر کرتا ہوں۔

الآن امصنوعہ میں حافظ سیوطی رحمۃ اللہ علیہ نے کہا کہ اس کو امام رحمۃ اللہ علیہ نے روایت کیا ہے۔ اس کی سند میں ایک راوی مرۃ بالکل ہی ضعیف و غیر معترض ہے۔

امام ابن الجارنے اس حدیث کو اپنی تاریخ میں حضرت ابو ہریرہ رض سے نقل کیا ہے اس کی سند میں امام اسیعیل بن معربن قس ہے جس کو میزان الاعتدال میں غیر مشقہ کہا ہے۔

۸۲ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«مَنْ وَسَعَ عَلَى عَيَّالِهِ يَوْمَ عَاشُورَاءَ وَسَعَ اللَّهُ عَلَى سَائِرِ سَيِّئَةٍ» ①

"جس نے عاشورا کے دن اپنے عیال کے خرچ میں فراخ دلی سے کام لیا تو اللہ تعالیٰ اسے سال بھر کشادگی میں رکھے گا۔"

اس حدیث کو امام طبرانی رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت انس رض سے مرفوع ا روایت کیا ہے۔ اس کی سند میں سلیمان بن ابی عبد اللہ مجھوں ہے اور یہ حدیث غیر محفوظ ہے۔

۸۳ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«رَحْبَ شَهْرُ اللَّهِ وَ شَعْبَانُ شَهْرُ رَبِيعٍ وَ رَمَضَانُ شَهْرُ أَمْتَنِي فَعَنْ صَامَ مِنْ رَحْبَ يَوْمَيْنِ فَلَهُ مِنَ الْآخِرِ ضِعْفَانِ وَ وَزْدٌ كُلُّ ضَعْفٍ مِثْلُ جِبَالِ الدُّنْيَا لَمْ ذَكَرَ أَخْرَ مَنْ صَامَ أَرْبَعَةَ أَيَّامٍ وَ مَنْ صَامَ سِتَّةً أَيَّامٌ لَمْ سَبْعَةَ أَيَّامٌ لَمْ ثَمَانَيْةَ أَيَّامٌ لَمْ هَذِهَا إِلَى خَمْسَةَ عَشَرَ يَوْمًا مِنْهُ» ②

"رجب اللہ تعالیٰ کا مہینہ ہے اور شعبان میرا مہینہ ہے۔ (یعنی شعبان ماہ نبوی ہے) اور رمضان میری امت کا مہینہ ہے جو آدمی رجب کے دو دن روزہ رکھے گا اسے دو گنا

① (الاسرار ص ۳۶) حدیث نمبر (۵۲۲) تنزیہ ج ۱۵۷ / ۲ (الصوم) کشف الخفاء

ج ۲ / ص ۳۹۲ حدیث نمبر (۲۶۴۲) الفوائد ص ۹۸ (الصيام)

② تنزیہ ج ۲ / ص ۱۵۱ (الصوم). الفوائد / ص ۱۰۰ (الصيام). الموضوعات

ج ۲ / ص ۲۰۵ (باب صوم رجب)

ثواب ملے گا اور دونوں میں سے ایک کا وزن دنیا کے پہاڑوں کے برابر ہو گا۔ اس کے بعد اس حدیث میں ماہ رجب کے چار دن چھوپن اور سات سے لے کر پندرہ دن تک روزہ رکھنے کا ذکر کر کے سب کے ثواب واجر کی تفصیل بیان کی گئی ہے۔

یہ حدیث موضوع ہے۔ اس کی سند میں ابو بکر بن حسن نقاش مہتمم ہے اور ایک دوسرا روایت کسانی مجموع ہے، اس حدیث کو المآلی المصنوعۃ کے مصنف نے حضرت ابو سعید خدري رض سے بھی روایت کیا ہے۔

۸۳۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«إِنَّ شَهْرَ رَجَبَ شَهْرٌ عَظِيمٌ مَّنْ صَامَ مِنْهُ يَوْمًا كَتَبَ اللَّهُ لَهُ صَوْمَ الْفَيْضَةِ» ①

”بے شک ماہ رجب عظمت والا ہمینہ ہے جو اس کا ایک دن بھی جو روزہ رکھنے کا اے ہزار سال روزہ رکھنے کا ثواب ملے گا۔“

اس حدیث کو امام ابن شاہین رض نے حضرت علی رض سے مرفوعاً روایت کیا ہے۔ علامہ سیوطی نے المآلی المصنوعۃ میں کہا کہ یہ حدیث صحیح نہیں ہے اس کی سند میں ایک راوی ہارون بن عترہ ہے جو مکرا حدیث بیان کرتا ہے۔

## حج کا بیان

۸۴۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَنْ تَرَوَ حَجَّ قَبْلَ أَنْ يَحْجُّ فَقَدْ بَدَا بِالْمَعْصِيَةِ» ②

”جو آدمی حج سے پہلے شادی کر لے اس نے گناہ کا کام مشرد کیا۔“

اس حدیث کو امام ابن عدی رض نے حضرت ابو ہریرہ رض سے مرفوعاً روایت کیا ہے، اس کی سند میں احمد بن جہور قرقasanی اور محمد بن ایوب ہیں۔ ان میں سے اول الذکر احمد قرقasanی موضوعات

① (تنزیہ حج ۲/ ص ۱۵۲) / (الصوم) الفوائد ص ۱۰۱ (الصیام) الموضوعات

ج ۲/ ص ۲۰۷ / (باب صوم رجب) میزن الاعتدال ج ۲/ ص ۴۸ / حدیث (۵۵۴۰)

② تنزیہ حج ۲/ ص ۱۶۷ / الحج.الفوائد ص ۱۰۳ (الحج).الموضوعات

ج ۲/ ص ۲۱۲ (الحج) ضعیفہ حج ۱ ص ۲۵۶ حدیث نمبر (۲۲۲)

کی روایت کرتا ہے اور دوسرے پر کذب بیانی کا لزام ہے۔

۸۶۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«الْحَجُّ جِهَادٌ كُلَّ ضَعْفٍ» ①

”ہر کمزور آدمی کا جہاد حج ہے۔“

امام صنعاوی رحمۃ اللہ علیہ نے کہا کہ یہ حدیث ضعیف ہے۔

۸۷۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«مَنْ طَافَ بِالبَيْتِ أُسْبُوعًا وَصَلَّى خَلْفَ الْمَقَامِ رَكْعَتَيْنِ وَشَرِبَ مِنْ مَاءِ

رَمَضَانَ غُفرَتْ لَهُ ذُنُوبُهُ بِالْغَةِ مَا بَلَغَتْ» ②

”جس نے ایک ہفتہ خانہ کعبہ کا طواف کیا اور مقام ابراہیم ﷺ کے پیچھے دور کعت نماز

پڑھی اور آب زرم زرم پیا اس کے گناہ چاہے جتنے ہوں سب معاف ہو جائیں گے۔“

اس حدیث کو امام ابن طاہرؓ نے تذکرہ الم موضوعات میں ذکر کیا اور سخاویؒ نے اسے مقاصد الحسنة میں واحدی و دلیلی کے حوالہ سے نقل کیا، اور کہا کہ یہ حدیث صحیح نہیں ہے۔ عوام الناس اس حدیث پر بہت فریغتہ ہیں اور اس کے ثبوت میں انہوں نے خواب اور شبہات کا سہارا لیا حالانکہ اس طرح کی باتوں سے احادیث نبوی ﷺ کا بات نہیں ہو سکتیں۔

۸۸۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«مَنْ طَافَ أُسْبُوعًا فِي الْمَطَرِ غُفرَةٌ مَا سَلَفَ مِنْ ذُنُوبِهِ» ③

”جس نے بارش میں ہفتہ بھر طواف خانہ کعبہ کیا اس کے سارے گزشتہ گناہ معاف ہوں گے۔“

امام صنعاوی نے کہا کہ مذکورہ بالا حدیث باطل و بے اصل ہے۔

❶ الفوائد ص ۱۰۶ (الحج) کشف ج ۲ / ص ۳۵۸ حدیث نمبر (۲۵۲۵). الاسرار ص ۳۴۸ حدیث نمبر (۵۰۱) اسنی المطالب ص ۲۱۹ (حرف الميم).

❷ کشف الخفاء ج ۱ / ص ۴۲۰ حدیث نمبر (۱۱۱۳). الفوائد ص ۱۰۴ (الحج) ص ۱۸۴ (۱۶۷).

❸ الاسرار ص ۱۸۴ (۵۰۲). الفوائد ص ۱۰۶ (الحج)

۸۹۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«مَنْ طَافَ بِالْكَعْبَةِ فِي يَوْمٍ مُطَبِّرٍ كَانَ لَهُ بِكُلِّ قَطْرَةٍ تُصِيبَهُ حَسَنَةٌ وَمُجِيَّعَهُ عَنْهُ بِالْأُخْرَى سَيِّئَةٌ۔» ①

”جس نے بارش کے دن خانہ کعبہ کا طواف کیا اس کے جسم پر جتنے قطرے گریں گے ہر قطرہ کے بدلا ایک سکلی ملے گی اور ایک گناہ معاف ہو گا۔“  
بقول صناعی یہ حدیث بھی باطل اور بلا دلیل ہے۔

۹۰۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«مَنْ طَافَ أُسْبُوْعًا حَالِيًّا كَانَ كَعْتَقَ رَقِيَّةً۔» ②

”جس نے خالی ایک ہفتہ صرف طواف کیا اسے ایک غلام آزاد کرنے کا ثواب ملے گا۔“  
مذکورہ بالا احادیث امام غزالیؒ کی کتاب احیاء العلوم میں منقول ہیں مگر ان کا اعتبار نہیں  
کیونکہ مصنف احیاء العلوم صحیح و موضوع احادیث کی تیزی نہیں رکھتے تھے۔

۹۱۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«إِنَّ اللَّهَ قَدْ وَعَدَ هَذَا الْبَيْتَ أَنْ يُحْجِّمَهُ فِي كُلِّ سَنَةٍ بِسِنَمَاتِ الْفَبِ فَإِنْ نَفَضُوا أَكْنَلَهُمُ اللَّهُ بِالْمَلِكَةِ وَإِنَّ الْكَعْبَةَ تُحْشَرُ كَالْعَرْوَسِ الْمَنْقُوفَةِ كَمُلُّ مَنْ حَجَّهَا يَتَعَلَّقُ بِأَسْتَارِهَا يَسْعَوْنَ حَوْلَهَا حَتَّى تَدْخُلَ الْجَنَّةَ فَيَدْخُلُوْنَ مَعَهَا۔» ③

”بے شک اللہ تعالیٰ نے خانہ کعبہ سے یہ وعدہ کر رکھا ہے کہ ہر سال چھ لاکھ آدمی اس کا  
حج کریں گے، اگر اس سے حجاج کی تعداد کم ہوئی تو اسے اللہ تعالیٰ فرشتوں کے ذریعہ  
پورا کرتا ہے، کعبہ قیامت کے دن سنواری ہوئی دہن کی طرح لا یا جائے گا۔ جتنے لوگوں  
نے حج کیا ہے وہ پردہ کعبہ کو پکڑ کر اس کے گرد دوڑیں گے۔ یہاں تک کہ خانہ کعبہ جنت  
میں داخل ہو جائے گا اور اس کے ساتھ سارے حاجی لوگ بھی داخل جنت ہوں گے۔“  
مذکورہ بالا احادیث بھی موضوع ہے۔

① الفوائد ص ۱۰۶ (الحج)

② الاسرار ص ۳۵۱ حدیث نمبر (۵۰۴)۔ الفوائد ص ۱۰۷ (الحج)

③ الاسرار ص ۱۲۶ حدیث نمبر (۸۸)

۹۲۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«لَمَّا نَادَى إِبْرَاهِيمَ بِالْحَجَّ لَبِيَ الْخَلْقُ فَمَنْ لَبِيَ تَلِيهَا وَاحِدَةً حَجَّ حَجَّةَ وَاحِدَةٍ وَمَنْ لَبِيَ مَرَّيْنَ حَجَّ مَرَّيْنَ» ①

”جب حضرت ابراہیم علیہ السلام نے حج کے لئے اعلان کیا تو لوگوں نے تلبیہ (لبک) کہا۔ چنانچہ جس نے ایک مرتبہ لبک کہا وہ ایک حج کرے گا اور جس نے دوبارہ کہا دونوں حج کرے گا۔“

حافظ سیوطی نے ذیل المکاری میں کہا کہ یہ حدیث محمد بن افعع کی کتاب سے منقول ہے جس کی عام روایات مکر ہیں۔

۹۳ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«مَنْ حَجَّ حَجَّةَ الْإِسْلَامِ وَزَارَ قَبْرِيَ وَغَزَى غَزْوَةَ وَصَلَّى عَلَى عَلَى فِي بَيْتِ الْمَقْدِسِ لَمْ يَسْأَلِ اللَّهُ عَمَّا افْتَرَضَ عَلَيْهِ» ②

”جس نے اسلام کا حج کیا اور میری قبر کی زیارت کی، اور ایک غزوہ کیا اور بیت المقدس میں میرے اوپر درود پڑھا اللہ تعالیٰ اس سے فرائض کے بارے میں سوال نہ کرے گا۔“ ذیل المکاری میں کہا کہ یہ حدیث باطل ہے۔

۹۴ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«إِذَا خَرَجَ الْحَاجُ مِنْ بَيْتِهِ كَانَ فِي حَرْزِ اللَّهِ فَإِنْ مَاتَ قَبْلَ أَنْ يَقْضِيَ شُكْرَهُ غَفَرَ اللَّهُ لَهُ مَا تَقْدَمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأْخَرَ وَإِنْفَاقُهُ الْرِّهْمُ الْوَاحِدُ فِي ذَلِكَ الْوَجْهِ يَعْدِلُ أَرْبَعِينَ أَلْفَ أَلْفَ دِرْهَمٍ فِيمَا سِوَاهُ» ③

” حاجی جب اپنے گھر سے لکھا تو وہ اللہ تعالیٰ کی امان میں آگیا اور وہ اپنا حج پورا کرنے سے پہلے مر گیا تو اس کے اگلے پچھلے سارے گناہ معاف کر دیے جائیں گے۔ اس کے

① الفوائد / ص ۱۰۹ (الحج). تنزیہ ج ۲ / ص ۱۶ (الحج)

② سلسلہ احادیث ضعیفہ ج ۱، ص ۲۴۲ حدیث نمبر (۴). الفوائد ص ۱۰۹ (الحج).

تنزیہ ج ۲، ص ۱۷۵ (الحج)

③ الفوائد ص ۱۰۹ (الحج). تنزیہ ج ۲ / ص ۱۷۵ (الحج). اتحاف ج ۴ / ص ۴۲۴

” راستے میں اس کا خرچ کیا ہوا ایک درہم چار کروڑ درہم کے برابر ہے۔“

حافظ ابن حجر نے کہا کہ مندرجہ بالا حدیث موضوع ہے۔

۹۵ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے :

” مَنْ شَيْبَحَ حَاجًا أَرْبَعِينَ حُطُوَّةً ثُمَّ عَانَقَهُ وَوَدَعَهُ فَلَمْ يَفْتَرِقَا حَتَّىٰ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُ ” ①

” جو شخص کسی حاجی کو چالیس قدم پہنچانے گیا پھر اس سے معاشرہ کر کے اسے الوداع کہا تو دونوں کے جدا ہونے کے وقت اسے بخش دیا جائے گا۔“

ذکورہ حدیث کی سند میں ایک وضایع راوی ہے۔

۹۶ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے :

” لَا يَحْتَمِمُ مَاءُ زَمَرَّ وَنَارُ جَهَنَّمَ فِي حَوْفِ عَبْدٍ أَبْدًا وَمَا طَافَ عَبْدٌ بِالْبَيْتِ إِلَّا وَكَبَّ اللَّهُ لَهُ إِمْكُلْ قَدْمٌ مِّائَةِ أَلْفِ حَسَنَةٍ ” ②

” آب زمرم اور آتش جہنم ایک ہی بندے کے پیٹ میں جمع نہیں ہو سکتے، کوئی بندہ خانہ کعبہ کا طواف کرتا ہے، تو ہر قدم کے بد لے ایک ہزار نیکیاں لکھی جاتی ہیں۔“

ذکورہ بالا حدیث موضوع ہے۔

۹۷ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ :

” مَاءُ زَمَرَّ لِمَا شُرِبَ لَهُ ” ③

” جس مقصد کے لئے بھی آب زمرم پیا جائے وہ پورا ہو گا۔“

اس حدیث کو ابن ماجہ نے حضرت جابر ھبھہ سے ضعیف سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔

حافظ سیوطی نے کہا کہ اس حدیث کی تائید کرنے والی ایک دوسری حدیث حضرت ابن عباس ھبھہ سے مرفوعاً اور موقوفاً دونوں طرح سے مروی ہے اور امیر معاویہ ھبھہ سے بھی یہ حدیث موقوف طور پر مروی ہے اس کو امام نووی ہجۃ النزدی نے ضعیف کہا ہے اور امام دیبا طہیٰ و مذہریٰ نے اسے صحیح کہا ہے۔

❶ الفوائد ص ۱۱۱ (الحج) تنزیہ ج ۲ / ص ۱۷۶ (الحج)

❷ الفوائد ص ۱۱۲ (الحج) تنزیہ ج ۲ / ص ۱۷۵ (الحج)

❸ أسنن المطالب ص ۱۸۸ (حرف الميم). الفوائد ص ۱۱۲ (الحج)

یہ حدیث حضرت ام المؤمنین صفیہؓ اور ابن عمرؓ سے بھی مردی ہے اخقر میں امام حاکم نقل کیا ہے کہ یہ حدیث صحیح نہیں ہے۔

صحیح میں حضرت ابوذر غفاریؓ سے مردی ہے کہ آب زرم کھانے کا کام بھی دیتا ہے اور بیماری سے شفایا بھی کرتا ہے۔

رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

❶ «سُفَهَاءُ مَكَّةَ حَشُوْرُ الْجَنَّةِ»

”مکہ مکہ کے یوقوف لوگوں سے جنت بھری جائے گی۔“

حافظ سخاویؒ نے مقاصد الحسد میں کہا کہ ہمارے استاذ حافظ ابن حجرؓ نے کہا کہ میں اس حدیث سے واقف نہیں۔

رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

❷ «مَنْ وَجَدَ سَعْةً فَلَمْ يَغْذِ إِلَيْيَ فَقَدْ حَفَانِي۔»

”جو میری زیارت کو سمعت ہونے کے باوجود نہیں آیا اس نے میرے ساتھ ظلم کیا۔“ اس حدیث کو امام ابن عذرؓ اور دارقطنیؓ نے غرائب مالک میں اور امام ابن حبانؓ نے کتاب الفضائع میں اور ابن الجوزیؓ نے المصنوعات میں روایت کیا ہے۔

رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

❸ «مَنْ زَارَ قَبْرًا وَجَبَثَ لَهُ شَفَاعَةٌ۔»

”جس نے میری قبر کی زیارت کی اس کے لئے میری شفاعت واجب ہو گئی۔“ امام سخاویؒ نے مقاصد حسنہ میں کہا کہ امام ابن خزیمؓ نے اس حدیث کے ضعیف ہونے کی طرف اشارہ کیا ہے۔

❶ الاسرار المرفوعة ص ٢١٧ حدیث نمبر (٢٢٨) الفوائد ص ١١٣ (الحج) کشف الخفاء ج ١ / ص ٥٥٠ حدیث نمبر (١٤٨١) أنسى المطالب ص ١٢١ تمیز ص ٨٦ المقاصد ص ٢٤١ حدیث نمبر (٥٦٤)

❷ الفوائد ص ١١٧ (الحج)

❸ الفوائد ص ١١٧ (الحج) المقاصد ص ٤١٣ حدیث نمبر (١١٢٥) کشف الخفاء ج ٢ / ص ٣٤٦ حدیث نمبر (٢٤٨٩)

امام تہجی نے اسے بایں الفاظ روایت کیا کہ ”جس نے میری قبر کی زیارت کی گویا اس نے میری زندگی میں میری زیارت کی“ اس کو امام تہجی نے ضعیف کہا۔ موصوف نے یہ بھی کہا کہ اس کے کئی طرق و اسانید ہیں مگر سب کمزور ہیں لیکن ایک دوسرے کو تقویت پہنچاتے ہیں۔

۱۰۱ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

”مَنْ زَارَ قَبْرِيْ ثُكْنَتْ لَهُ شَفَيْعًا وَمَنْ زَارَ أَبِي إِبْرَاهِيمَ فِي عَامٍ وَاجِدَدَ حَلَّ الْحَنَّةِ“ ①

”جو میری قبر کی زیارت کرے گا میں اس کے لئے شفاعت کروں گا اور جو ایک ہی سال میری اور میرے باپ ابراہیم علیہ السلام کی زیارت کرے گا وہ جنت میں داخل ہو گا۔“ امام ابن تیمیہ اور نوویؒ نے اس حدیث کو موضوع و بے اصل قرار دیا ہے حافظ سیوطیؒ نے ذیل الآلی میں کہا کہ اس حدیث میں یہ لفظ بھی مروی ہے :

”مَنْ لَمْ يَزْرَنِي فَقَدْ حَفَانِي“ ②

”جو میری قبر کی زیارت نہ کرے اس نے مجھ پر ظلم کیا۔“

امام صنعاوی نے اس روایت کو روایت کو بھی موضوع کہا اور امام زرکشی و ابن الجوزیؒ نے بھی اسے موضوع کہا ہے۔

## نبی ﷺ کے فضائل

۱۰۲ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

”أَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّينَ، لَا تَرِيْ بَعْدِيْ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ“ ③

”میں نبیوں کے سلسلہ کو ختم کرنے والا ہوں، میرے بعد کوئی نبی نہیں مگر اللہ جا ہے تو ہو گا۔“

۱) الفوائد ص ۱۱۷ (الحج) المقاصد ص ۴۱۲ حدیث نمبر (۱۱۲۶) کشف الخفاء

ج ۲ ص ۳۴۷۹ حدیث نمبر (۲۴۹۰)

۲) کشف الخفاج / ص ۴۲۷. المقاصد ص ۳۸۴ حدیث نمبر (۱۱۷۸)

۳) الباطيل والمناكير ج ۱ / ص ۱۲۰ حدیث نمبر (۱۱۶). الموضوعات ج ۱ /

ص ۲۷۹ (الفضائل والمطالب) الفوائد ص ۳۲۰ (فضائل النبي)

مذکورہ بالا حدیث امام جوزقانی<sup>ؑ</sup> نے حضرت انس رض سے مرفوع احادیث کیا ہے مگر استثناء والا مضمون یعنی اگر اللہ چاہے تو میرے بعد بھی نبی ہو سکتا ہے۔ خانہ ساز موضوع ہے، اس کو زندیقوں میں سے کسی زندیق نے وضع کیا ہے۔ ①

۱۰۳ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ:

«هَبَطَ جِبْرِيلُ عَلَىٰ فَقَالَ إِنَّ اللَّهَ يُفْرِئُ لَكَ السَّلَامَ وَيَقُولُ إِنِّي حَرَمْتُ النَّارَ عَلَىٰ صَلَبٍ أَنْزَلَكَ وَبَطْنَ حَمَلَكَ وَجَهْرٍ كَفَلَكَ أَمَا الصَّلْبُ فَعَبَدَ اللَّهُ وَأَمَا الْبَطْنُ فَأَمْيَنَهُ بِنْتُ وَهِبٍ وَأَمَا الْجَهْرُ فَعَبَدَ الْمُطَلِّبَ وَفَاطِمَةُ بِنْتُ أَسَدٍ» ②

”حضرت جبریل علیہ السلام مجھ پر نازل ہوئے، اور بولے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو سلام کہا ہے اور وہ فرماتا ہے کہ میں نے ایسی پیشہ پر آگ (جہنم) کو حرام کیا ہے جس سے آپ پیدا ہوئے، اور ایسے پیشہ پر بھی جہنم کو حرام کیا جس کے اندر آپ محل کی حالت میں رہے اور ایسی گود کو بھی جہنم پر حرام کیا جس میں آپ پلے بڑھے۔ پیشہ سے

① استثناء والا یہ مضمون کہ ”اگر اللہ چاہے تو میرے بعد نبی ہو سکتا ہے۔“ زندیقوں اور بے دین لوگوں نے اس لئے وضع کر لیا ہے تا کہ نبوت کا دعویٰ کرنے والے خود ساختہ جھوٹے نبیوں کے لئے دروازہ کھول دیں۔ اور لوگوں کو خاتم الانبیاء والرسلین صلی اللہ علیہ وسلم کے خاتم الانبیاء ہونے کا انکار کر کے کفر پر آزادہ کریں۔ اس حدیث نیز اسی مفہوم کی دوسری وضاحتی حدیث (کہ حضرت عائشہ<sup>ؓ</sup> سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم لوگ مجھے خاتم النبیین تو کہو مگر یہ نہ کہو کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں ہوگا۔) سے خود ساختہ جھوٹے نبی مرزا غلام احمد قادیانی نے یہ مسئلہ کیا کہ نبوت کا دروازہ کھلا ہوا ہے۔ اور وہ بھی محمد و موسیٰ و ابراہیم عليهم السلام کی طرح نبی نہ مسلم ہے۔ بلکہ اس کا دعویٰ ہے کہ وہ ان تمام انبیاء سے نو فدا شاہ فضل ہے۔ اس کذاب مرزا کی تعلیمات شیطانی اور انگریزی وحی پر مشتمل ہیں۔ اس خود ساختہ نبی نے جہاد فی سنتیں اللہ کو رد کر دیا تا کہ اسلامی ممالک پر دشمنان اسلام کی سامراجیت کا قدم جم سکے اور اس کے اوپر ایسے ثابت دشمنان خدا و دشمنان رسول کے خلاف بغاوت کی روح مردہ ہو کر رہ جائے۔ اس نے اپنے مزاعم فاسدہ کو قاتل ثبوت میں ڈھال کر پیش کیا تا کہ بے توف اور ضعیف الحقل لوگوں میں اس کی بات روایج پذیر ہو سکے۔

حضرت عائشہ<sup>ؓ</sup> کی طرف مکذوب طور پر منسوب اس روایت کا جواب ہم ”ردیبات القادیانیہ“ نامی اپنے اس مسئلہ کا تبیخ میں دے چکے ہیں جو طباعت کے لئے تیار ہے۔

② الفوائد ص ۲۲۱ (فضائل النبی). الم الموضوعات ج ۱ / ص ۲۸۳ (فضائل لکرام ابویہ...)

مراد آپ کے والد عبداللہ پیٹ سے مراد آپ کی ماں آمنہ اور گود سے مراد دادا عبداللطیب اور قاطمہ بنت اسد (والدہ علی رض بن ابی طالب) ہیں۔

ذکورہ بالا حدیث کی سند میں کئی راوی مجهول ہیں اور یہ حدیث موضوع بھی ہے۔

۱۰۳ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«ذَهَبَتْ لِقَبْرِ أُمِّي فَسَأَلْتُ اللَّهَ أَن يُحْيِيهَا فَأَحْيَاهَا فَأَمْنَتْ بِي وَرَدَهَا اللَّهُ تَعَالَى» ①

”میں اپنی والدہ کی قبر کے پاس گیا اور میں نے اللہ تعالیٰ سے درخواست کی کہ انہیں زندہ کر دے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے انہیں زندہ کیا وہ مجھ پر ایمان لا میں پھر اللہ تعالیٰ نے انہیں واپس بلا لیا۔“

حافظ خطیب وابن شاہین نے اس حدیث کو حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مرفوعاً روایت کیا ہے۔

امام ابن ناصر نے اسے موضوع کہا۔ اس کی سند میں محمد بن زیاد نقاش غیر ثقہ ہے۔ نیز اس کی سند میں احمد بن سیجی حضری اور محمد بن سیجی زھری دوراوی مجهول ہیں۔

حافظ ابن حجر عسقلانیؒ نے لسان المیز ان میں کہا کہ محمد بن سیجی مجهول نہیں بلکہ معروف ہے۔ میران الاعتدال میں حافظ ذہبیؒ نے ترجمہ احمد بن سیجی حضری میں کہا کہ یہ حرم لکھنی سے روایت کرتا ہے۔ اسے ابن یونس نے ”لین“ کہا ہے اور نقاش کچھ ضعیف ہونے کے باوجود قراء کے شذ و استاذ تھے۔

حافظ سیوطیؒ نے المآل المصنوعۃ میں اس حدیث پر طویل لفظی کو کہا کہ صحیح بات یہ ہے کہ اسے موضوع نہ کہا جائے بلکہ ضعیف کہا جائے۔ اس کے سلسلے میں دور سالے لکھے گئے ہیں۔ اس حدیث کے بعض الفاظ یہ ہیں:

رسول اللہ ﷺ نے اپنے رب سے یہ درخواست کی کہ ان کے والدین کو زندہ کر دیا جائے تو اللہ تعالیٰ نے انہیں زندہ کر دیا اور وہ دونوں ایمان لائے اور پھر مر گئے۔

❶ الفوائد ص ۳۲۲ (فضائل النبی). الموضوعات ج ۱ / ص ۲۸۴ (فضائل اسلام آمنة)

امام احمد<sup>رض</sup> نے حضرت ابوذر عقيل<sup>رض</sup> سے روایت کی کہ میں نے عرض یا کیا رسول اللہ! میری ماں کہاں ہے؟ آپ<sup>صلی اللہ علیہ وسالم</sup> نے فرمایا جہنم میں۔ پھر آپ<sup>صلی اللہ علیہ وسالم</sup> نے فرمایا کہ میری ماں تمہاری ماں کے ساتھ ہیں۔ کیا تم کو یہ چیز ناپسندیدہ ہے؟

١٠٥ رسول اللہ<sup>صلی اللہ علیہ وسالم</sup> سے مردی ہے :

«شَفِعَتْ فِي هُوَ لَاءُ النَّفَرِ فِي أَبِيٍّ وَعَمِّيْ أَبِي طَالِبٍ وَأَخِيْ مِنَ الرَّضَاعَةِ يَعْنِي إِنَّ السَّعْدِيَةَ.» ①

”میری سفارش ان افراد کے بارے میں قبول کی گئی ہے۔ میری ماں، میرے چچا اور میرے رضائی بھائی یعنی حیمہ سعدیہ کے ہیں۔“ اس حدیث کو حافظ خطیب<sup>رض</sup> نے حضرت ابن عباس<sup>رض</sup> سے مرفوعاً روایت کیا ہے اور کہا ہے کہ یہ حدیث باطل ہے۔

١٠٦۔ «أَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَعْطَى رَجُلًا عَرَقَ ذَرَاعِيهِ وَجَعَلَهُ فِي قَارُورَةٍ حَتَّى امْتَلَأَتْ فَجَعَلَ يَنْظِبُ بِهِ قِيمَتُهُ مِنْهُ أَهْلُ الْمَدِينَةِ رِيمَحَاطِيَّةً وَسَمُوَّةَ بَيْتِ الْمُطَبِّيَّينَ.» ماؤجده<sup>رض</sup> ”رسول اللہ<sup>صلی اللہ علیہ وسالم</sup> نے اپنے دونوں ہاتھوں کا پینڈا ایک آدمی کوششی میں بھر کر دیا وہ آدمی اسے بطور عطر استعمال کرنے لگا۔ جس سے الہ مدینہ عمدہ خوبیوں سونگھتے رہتے تھے اور لوگوں نے شخص مذکور کے گھر کا نام ”بیت امطہبین“ رکھ دیا۔“ مذکورہ حدیث کو حافظ خطیب<sup>رض</sup> نے حضرت ابو ہریرہ<sup>رض</sup> سے مرفوعاً روایت کیا اور کہا کہ یہ حدیث باطل ہے۔

١٠٧ رسول اللہ<sup>صلی اللہ علیہ وسالم</sup> نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھ سے کہا : «مَنْ صَلَّى عَلَيْكَ فِي الْيَوْمِ وَاللَّيْلَةِ مَا فَدَّ صَلَبِيْتُ عَلَيْهِ الْفَى صَلَةٍ وَيَقْضِي لَهُ الْفُ حَاجَةَ أَيْسَرُهَا أَنْ يُعْتَقَهُ مِنَ النَّارِ.» ② ”جو آدمی آپ اپردن اور رات میں سو مرتبہ درود پڑھے گا میں اس پر دو ہزار

❶ تنزیہ ج ۱ / ص ۳۲۲ (المناقب). الم الموضوعات ج ۱ / ص ۲۸۴ (الفضائل. ذكر أبيه وعمه...)

❷ تنزیہ ج ۱ / ص ۳۲۱ (المناقب). الفوائد ص ۳۲۵ (فضائل النبي). الم موضوعات ج ۱ / ص ۳۰۲ (الصلوة عليه)

رحمتیں نازل کروں گا اور اس کی ایک ہزار حاجات پوری کی جائیں گی جن میں سب سے عموی حاجت یہ ہے کہ اسے جہنم سے آزاد کر دیا جائے گا۔

اس حدیث کو حافظ خطیب<sup>رض</sup> نے حضرت ابن مسعود<sup>رض</sup> سے روایت کیا اور موصوف نے کہا کہ یہ حدیث باطل ہے۔ میرزاں الاعتدال میں حافظ ذہبی نے کہا کہ یہ حدیث سند و متن دونوں اعتبار سے موضوع ہے۔

۲۰۸ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«أَنَا مِنَ الَّهِ، وَالْمُؤْمِنُونَ مِنِيْ وَالْخَيْرُ فِيْ وَقْفِيْ أُمْتِيْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ۔» ①  
”میں اللہ تعالیٰ سے ہوں اور مجھ سے سارے مومن ہیں اور ہر طرح کا خیر مجھ میں اور میری امت میں قیامت تک کے لئے ہے۔“  
امام صنعاۃ نے کہا کہ یہ حدیث موضوع ہے۔

۱۰۹ راوی نے کہا :

«مَامَاتُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَتَّىٰ قَرْءَ وَكَتَبَ۔» ②  
”نبی کریم ﷺ مرنے سے پہلے پڑھنا لکھنا سیکھ گئے تھے۔“  
امام طبرانی<sup>رض</sup> نے کہا کہ یہ حدیث مذکور اور قرآن مجید کے خلاف ہے۔ ③

① الاسرار ص ۱۱۹ حدیث نمبر (۷۲) کشف الخفاء ج ۱ / ص ۲۳۷ حدیث نمبر (۶۱۹)

(تنزیہ ج ۲ / ص ۴۰۲ : (الكتاب الجامع) الفوائد ص ۲۲۶ (فضائل النبي)

② سلسلہ احادیث ضعیفة ج ۱ / ص ۲۴۹ حدیث نمبر (۲۴۲) تنزیہ ج ۱ / ص ۲۳۷ (المناقب). الفوائد ص ۳۲۶ (فضائل النبي)

③ امام طبرانی کا مقصد یہ ہے کہ حدیث مذکور مندرجہ ذیل قرآنی آیت کے خلاف ہے۔ وَمَا كُنْتَ تَتَلَوَّ أَيْنَ قَبْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلَا تَنْخُطُهُ بِيَمِينِكَ سورة الحجۃ (۲۸) ”رسول آپ نبی ہونے سے پہلے نہ کتاب پڑھتے تھے نہ اپنے ہاتھ سے لکھتے تھے۔“ مستشرقین، عیسائی مبلغین اور مغربی تدبیر یافتہ بعض مسلمانوں نے اس روایت کو دلیل بنا کر دیا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اپنی آخری زندگی میں لکھنے پڑھنے لگے تھے۔ حالانکہ یہ بات باطل ہے اور کتاب و سنت اور اجماع امت کے خلاف ہے۔ اس کا مقصد آپ کی نبوت میں تک اندازی ہے کیونکہ آپ کی ناخواندگی آپ کے واضح معجزات میں سے ہے۔ یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کے اس وصف کا ذکر بطور احسان کیا ہے۔ میں نے آپ کے ناخواندہ ہونے پر ایک کتاب لکھی ہے جس کا نام ”الردا الشافی الوافر على من نفي امية سید الاول ائمہ والا والآخر“ رکھا ہے اس میں میں نے بعض ہندوستانیوں اور مستشرقین کی تردیدیں کی ہے۔

۱۰ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«أَذْبَنْتُ رَبِّي فَأَحْسَنَ تَادِبِيٌّ» ①

”اللہ تعالیٰ نے میری تربیت کی اس نے مجھے بہت اچھی تربیت دی۔“

مذکورہ حدیث کی کوئی ثابت شدہ سند معلوم نہیں ہوئی۔

۱۱ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«أَنَا أَفَصَحُ مَنْ نَطَقَ بِالضَّادِ» ②

”میں حرف ضاد بولنے والوں مراد اہل عرب میں سب سے زیادہ فتحی ہوں۔“

سند کے اعتبار سے یہ حدیث بے اصل گھر معنوی طور پر اس کا مضمون صحیح ہے۔

۱۲ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«لَا أَعْلَمُ حَلْفَ جَدَارِيَ هَذَا» ③

”میں اپنی اس دیوار کے پیچھے کی خبر نہیں رکھتا۔“

حافظ ابن حجرؓ نے کہا کہ یہ حدیث بے اصل ہے۔

۱۳ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«أَأَنْسَابَةَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَتْ أَطْوَلَ مِنْ وُسْطِيِّ»

”نبی کریم ﷺ کی اگاثت شہادت درمیانی انگلی سے بڑی تھی۔“

مذکورہ حدیث صحیح نہیں ہے۔

۱۴ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«وَلِدُثُ فِي زَمِنِ الْمُلِكِ الْعَادِلِ» ④

”میں عدل والے بادشاہ کے زمانہ میں پیدا ہوا ہوں۔“

مذکورہ حدیث بے اصل ہے۔

① کشف الخفاء ج ۱ / ص ۷۲ حدیث نمبر (۱۶۴) الفوائد ص (۳۲۷) (فضائل النبی)

سلسلہ احادیث ضعیفة ص ۱۰۱ (۷۲). کنز حدیث نمبر (۳۱۸۹۵)

۲ الفوائد ص ۳۲۷ (فضائل النبی) کشف الخفاء ج ۱ / ص ۲۳۲ حدیث نمبر (۶۹) المقاصد

ص ۹۵ حدیث نمبر (۱۸۵)

۳ الفوائد ص ۳۲۷ (فضائل النبی)

۴ الفوائد ص ۳۲۷ (فضائل النبی). المقاصد ص ۴۵ حدیث نمبر (۱۲۷۱). کشف

الخفاء ج ۲ / ص ۴۷۶ حدیث نمبر (۲۹۲۷)

۱۱۵ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے:

«لَا تَجْعَلُونِي كَفَدْحَ الرَّأْكِ۔» ①

”تم لوگ مجھے سوار کے پیالہ کی طرح مت بنالو۔“

امام صنعاوی نے کہا کہ یہ حدیث موضوع ہے۔

۱۱۶ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِذَا سَمِيْتُمْ وَلَدًا مُحَمَّدًا فَعَظِمُوهُ، وَوَقِرُوهُ وَبَخِلُوهُ وَلَا تُذْلُوهُ وَلَا تُحَقِّرُوهُ

، وَلَا تُجْهِهُوهُ۔» ②

”جب تم کسی لڑکے کا نام ”محمد“ رکھو تو اس کی تعظیم و توقیر اور عزت کرو، اسے ذیل و خیر اور کتر درجے کا مت بناؤ۔“

ذکورہ حدیث کی سند میں ایک راوی پر وضع حدیث کا الزام ہے۔ اس معنی کی کئی روایات ہیں مگر کوئی صحیح نہیں۔

۱۱۷ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے:

«رَبِّنَا مَحَالِسُكُمْ بِالصَّلَاةِ عَلَىٰ فَإِنْ صَلَوْتُكُمْ عَلَىٰ نُورٍ لَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ۔» ③

”مجھ پر درود کے ذریعہ اپنی مجلسوں کو مزین کیا کرو، کیونکہ مجھ پر تمہارا پڑھا ہوا درود تمہارے لئے قیامت کے دن نور بن جائے گا۔“

امام سخاویؒ نے مقاصد حسنے میں کہا کہ اس حدیث کی سند ضعیف ہے۔

۱۱۸ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«الصَّلَاةُ عَلَى النَّبِيِّ أَفْضَلُ مِنْ عِنْقِ الرِّقَابِ۔» ④

① الفوائد ص ۳۲۷ (فضائل النبي) مجمع الزوائد ج ۱۰ / ص ۱۰۰ / باب فيما يستفتح به الدعاء... کنز حدیث نمبر (۲۲۵۲) و (۲۲۵۴) و (۲۲۵۶) و (۳۱۱۷) ص ۹۱

② الفوائد ص ۳۲۸ (فضائل النبي) کنز حدیث نمبر (۴۵۱۹۸) تاریخ خطیب ج ۲ / ص ۹۱

③ الفوائد ص ۳۲۸ (فضائل النبي) کشف الخفاء ج ۱ / ص ۵۲۶ حدیث نمبر (۱۴۴۳)

④ المقاصد ص ۲۲۵ حدیث نمبر (۵۴۸) تیزی ص ۸۴: أنسی المطالب ص ۱۱۸

الاسرار المرفوعة ص ۲۲۵ حدیث نمبر (۲۶۷) المقاصد ص ۲۶۶ حدیث نمبر (۶۳۰) کشف الخفاء ج ۲ / ص ۳۹ حدیث نمبر (۱۶۱۸) أنسی المطالب ص ۱۲۴ تیزی ص ۹۴

بدهات اور ان کا شرعی پوشاہی مکرات

۵۰۱

”نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود پڑھنا غلاموں کو آزاد کرنے سے افضل ہے۔“ حافظ ابن حجر نے کہا کہ مذکورہ حدیث خانہ ساز جھوٹ ہے۔

۱۱۹ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے کہ:

”مَنْ صَلَّى عَلَىٰ عِنْدَ قَبْرِيْ سَمِعَتُهُ وَمَنْ صَلَّى عَلَىٰ نَائِيْا وَكَلَّ اللَّهُ مَلَكًا يُبَلَّغُنِيْ۔“

”جو آدمی مجھ پر میری قبر کے پاس درود پڑھے گا اسے میں خود سن لیا کروں گا مگر جو دور سے مجھ پر درود پڑھے گا اس کے لئے اللہ تعالیٰ نے فرشتہ مقرر کر رکھا ہے جو مجھے اس کا درود پہنچانا تاریخ ہے گا۔“

مذکورہ حدیث کی سند میں سدی صیغہ کہ اب ہے مگر اس حدیث کے دوسرے شواہد بھی ہیں۔

۱۲۰ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

”الصَّلَاةُ عَلَى النَّبِيِّ لَا تُرْدَ“<sup>②</sup>

”نبی کریم ﷺ پر بھیجا ہوا درود و دو نبیں جوتا۔“

یہ حدیث مرفوعاً صحیح نہیں ہے۔ اس کی ہم معنی ایک حدیث یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔

”كُلُّ الاعْمَالِ فِيهَا الْمَقْبُولُ وَالْمَرْدُودُ إِلَّا الصَّلَاةُ عَلَىٰ فَإِنَّهَا مَقْبُولَةٌ غَيْرُ مَرْدُودَةٍ“<sup>③</sup>

”ہر اعمال میں مقبول و مردود دونوں طرح کی چیزیں ہیں مگر مجھ پر پڑھا جانے والا درود مقبول ہی ہوتا ہے۔ مردود نہیں ہو سکتا۔“

۱ سلسلہ احادیث ضعیفہ ج ۱ / ص ۲۲۹ حدیث نمبر (۲۰۳) مشکوٰۃ ج ۱ / ص ۲۹۵ حدیث نمبر (۹۲۴) (کتاب الصلاۃ باب الصلاۃ علی النبی... ) کنز الاعمال حدیث نمبر (۶۲۱، ۲۱۹۷، ۲۱۹۸) تفسیر ابن کثیر ج ۶ / ص ۴۶۶۔

۲ الاسرار المرفوعة ص ۲۳۶ حدیث نمبر (۳۶۹) المقاصد ج ۲۶ حدیث نمبر (۶۲۱) کشف الخفاء ج ۲ / ص ۳۹ حدیث نمبر (۱۶۰) اسنی المطالب ص ۱۳۴ تمیز ص ۹۴۔

۳ الاسرار ص ۲۶۸ حدیث نمبر (۳۴۵) کشف الخفاء ج ۲ / ص ۱۷۴ حدیث نمبر (۱۹۶۲) المقاصد ص ۳۲۲ حدیث نمبر (۸۱۶) تمیز ص ۱۱۷۔

حافظ ابن حجرؓ نے کہا کہ یہ حدیث بہت ضعیف ہے۔

۱۲۱ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَنْ قَالَ كُلُّ يَوْمٍ ثَلَاثَ مَرَأَتٍ صَلَوَةُ اللَّهِ عَلَى آدَمَ غَفَرَ اللَّهُ الدُّنُوبَ وَإِنْ كَانَتْ أَكْثَرُ مِنْ زَيْدَ الْبَحْرِ وَكَانَ فِي الْجَنَّةِ رَفِيقَ آدَمَ» ①

”جس نے روزانہ تین مرتبہ حضرت آدم علیہ السلام پر درود پڑھا تو اللہ تعالیٰ اس کے سارے گناہ معاف کر دے گا خواہ اس کے سارے گناہ سندھ کے جھاگ سے بھی زیادہ ہوں اور وہ آدمی حضرت آدم علیہ السلام کے ساتھ جنت میں جائے گا۔“

یہ حدیث منکر ہے۔

۱۲۲ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَنْ صَلَّى وَهُوَ مَشْغُولٌ نَادَاهُ مَلَكٌ يَا عَبْدَ اللَّهِ إِسْتَأْنِفِ الْعَمَلَ وَقَدْ غَفَرَ اللَّهُ مِنْ ذَنِبِكَ» ②

”جس نے بحالت مشغولیت مجھ پر درود بھیجا اس کو ایک فرشتہ پکار کر کہتا ہے کہ اے بندہ خدا تمہارے سارے گناہ اللہ تعالیٰ نے بخش دیے اب سے تم اپنا کام کرو۔“

یہ حدیث بھی منکر ہے۔

۱۲۳ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَنْ صَلَّى عَلَى فِي كُلِّ حُمُّرَةٍ أَرْبَعِينَ مَرَّةً مَحَا اللَّهُ عَزَّوَ جَلَّ عَنْهُ ذُنُوبَ أَرْبَعِينَ سَنَةً وَمَنْ صَلَّى عَلَى مَرَّةٍ وَاحِدَةٍ فَتَقْبَلَتْ مِنْهُ مَحَا اللَّهُ عَنْهُ ذُنُوبَ تَمَّا يَئِنَّ سَنَةً» ③

”جو آدمی ہر جمعہ کو مجھ پر چالیس مرتبہ درود پڑھے گا اللہ تعالیٰ اس کے چالیس سال کے

① الحاوی لابن القعنده ج ۲ / ص ۱۹۴ تنزہ الشريعة ج ۲ / ص ۳۲۶ كتاب الذكر والدعاء الفوائد ص ۳۲۸ (باب فضائل النبي)

② تنزیہ الشريعة ج ۲ / ص ۱۲۷ (كتاب الصلاة) کنز حديث نمبر (۲۰۱۲۳) الفوائد ص ۳۲۸ (فضائل النبي).

③ تنزیہ ج ۲ / ص ۳۲۱ (كتاب الذكر والدعاء) الفوائد ص ۳۲۹.

گناہ معاف کر دے گا۔ اور جو بھی پر صرف ایک مرتبہ درود پڑھے گا لیکن وہ اللہ تعالیٰ کے یہاں مقبول ہو جائے تو اس کے اسی سال کے گناہ معاف ہو جائیں گے۔  
یہ حدیث بھی غیر معتبر ہے۔

## خلافے راشدین ﷺ کے مناقب

### مناقب حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ

۱۲۴ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

① «إِنَّ اللَّهَ أَتَحْدَدُ لِأَبِي بَكْرٍ فِي الْأَعْلَى عَلَيْسِ قَبْةٍ مِّنْ يَأْقُوتِهِ يَضْبَأُ مُعْلَقَةً بِالْقُلْرَةِ۔»  
”اللہ تعالیٰ نے ابو بکر صدیق ﷺ کے لئے سفید یا قوت کا گندہ بنا کھا ہے جو قدرت  
الہی سے معلق ہے یعنی اس کی بنیاد ظاہر فضائل ہے۔“

اس حدیث کو حافظ خطیب بغدادیؒ نے حضرت براء بن عازب ﷺ سے مرفوع اور ایت کیا  
ہے اور کہا ہے کہ یہ حدیث موضوع ہے۔

۱۲۵ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«هَبَطَ جِبْرِيلُ - وَعَلَيْهِ طَنَفَسَةٌ، وَهُوَ يَتَحَلَّلُ بِهَا فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَا جِبْرِيلُ ! مَا نَزَّلْتَ إِلَيْيَ فِي مِثْلِ هَذَا الذِّي فَقَالَ إِنَّ اللَّهَ أَمَرَ الْمَلَائِكَةَ أَنْ تَتَحَلَّلُ فِي السَّمَاءِ لِتَحَلَّلُ أَبِي بَكْرٍ فِي الْأَرْضِ -» ②

”حضرت جبریل نازل ہوئے اس حال میں کہ ان کے اوپر کپڑے تھے وہ ان کپڑوں کو  
اوڑھے ہوئے تھے۔ ان سے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس قسم کے بھیں  
میں آپ کوئی چیز لے کر میرے پاس نازل ہوئے ہیں؟ حضرت جبریل ﷺ نے کہا  
کہ اللہ تعالیٰ نے آسمان کے تمام فرشتوں کو حکم دیا ہے کہ اس طرح کے کپڑے اوڑھیں  
کیونکہ زمین میں حضرت ابو بکر ﷺ اسی طرح کا کپڑا اوڑھے ہوئے ہیں۔“

① تنزیہ ج ۱ / ص ۳۴۳ (باب مناقب الخلفاء الاربعة) الفوائد ص ۳۳۲ (باب مناقب الخلفاء)

② الموضوعات ج ۱ / ص ۳۱۴ الفوائد ص ۳۳۲ (مناقب الخلفاء الاربعة)

اس حدیث کو حافظ خطیب<sup>ؓ</sup> نے حضرت ابن عباس<sup>ؓ</sup> سے مرفوعاً روایت کیا ہے اور یہ حدیث موضوع ہے۔

۱۲۲ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«لَمَّا وُلِدَ أَبُو بَكْرٍ الصَّدِيقُ أَقْبَلَ اللَّهُ عَلَى جَنَّةِ عَدْنٍ فَقَالَ وَاعْزَزْنِي وَجَلَلْنِي لَا دَخْلَكَ إِلَّا مَنْ يُعِجبُ هَذَا الْمَوْلُودُ» ①

”جب حضرت ابو بکر صدیق<sup>ؓ</sup> پیدا ہوئے تو اللہ تعالیٰ نے ”جنت عدن“ کی طرف متوجہ ہو کر فرمایا کہ میری عزت و جلال کی قسم تیرے اندر صرف وہ داخل ہو گا جو اس پچے یعنی ابو بکر صدیق<sup>ؓ</sup> سے محبت کرے گا۔“

اس حدیث کو حافظ خطیب<sup>ؓ</sup> نے حضرت ابن عمر<sup>ؓ</sup> سے مرفوعاً روایت کیا ہے اور کہا کہ یہ باطل ہے۔

۱۲۳ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«إِنَّ اللَّهَ حَعَلَ أَبَا بَكْرٍ خَلِيفَتِي عَلَى دِينِ اللَّهِ وَوَحْيِهِ فَاسْمَعُوا لَهُ تُفْلِحُوا وَأَطِيعُوهُ تَرْسَلُوا» ②

”اللہ تعالیٰ نے ابو بکر صدیق<sup>ؓ</sup> کو اپنے دین اور وحی پر میرا خلیفہ و نائب بنایا ہے لہذا تم ان کی اطاعت کرو تو کامیاب رہو گے اور ان کی فرمانبرداری کرو تو ہدایت پا گے۔“

اس حدیث کو حافظ خطیب<sup>ؓ</sup> نے حضرت ابن عباس<sup>ؓ</sup> سے مرفوعاً روایت کیا ہے اور یہ حدیث موضوع ہے۔

۱۲۴ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«قَوْلُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَكَلِّمُ مَعَ أَبِيهِ بَكْرٍ وَكُنْتُ بِنِيهِمَا كَالْرُنْجِيِّ» ③

① تاریخ خطیب ج ۲ / ص ۳۰۹ تنزیہ ج ۱ / ص ۳۴۳ . الفوائد ص ۲۳۶ (باب مناقب الخلفاء)۔

② تاریخ خطیب ج ۱۱ / ص ۶۹۴ . میزان الاعتدال ج ۲ / ص ۱۸۰ حدیث نمبر

(۶۰۴۴) لسان المیزان ج ۱ / ص ۲۳۱ حدیث نمبر (۱۰۰۷) الموضوعات ج ۱ / ص ۳۱۵ (الفضائل والمناقب)

③ الفوائد ص ۲۲۵ (باب مناقب الخلفاء)

”حضرت عمر بن الخطاب نے کہا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے بات کرتے تھے اور میں دونوں کے درمیان جوشی غلام کی طرح رہا کرتا تھا۔“  
امام ابن تیمیہ نے کہا کہ یہ حدیث موضوع ہے۔

۱۲۹ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے:  
❶ «مَاصِبُ اللَّهِ فِي صَدَرِي إِلَّا صَبَبْتُهُ فِي صَدَرِ أَبِي بَكْرٍ ﷺ»۔  
”الله تعالیٰ نے میرے سینے میں جو علم و عرفان ذالا ہے، اسے میں نے ابو بکر کے سینے میں منتقل کر دیا ہے۔“

اس حدیث کو صنف الملاصہ نے بیان کیا اور کہا کہ یہ حدیث موضوع ہے۔

۱۳۰ حضرت عبداللہ بن ابی اوفری یا حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے:  
«رَأَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُتَكَبِّعًا عَلَى عَلَيِّ ﷺ وَإِذَا أُبُو بَكْرٍ وَعُمَرَ أَقْبَلَا فَقَالَ يَا أَبَا الْحَسَنِ اجْبِهِمَا فَيَحِّهُمَا تَدْخُلُ الْجَنَّةَ» ❷  
”میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو حضرت علی رضی اللہ عنہ پر نیک لگاتے ہوئے دیکھا تھے میں حضرت ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما آئے آپ ﷺ نے فرمایا کہ اے علی! ان دونوں یعنی ابو بکر رضی اللہ عنہ و اور عمر رضی اللہ عنہ سے محبت کیا کرو۔ ان کی محبت کی بدولت جنت میں داخل ہو جاؤ گے۔“

اس حدیث کو حافظ خطیب<sup>ؒ</sup> نے حضرت عبداللہ بن ابی اوفری سے روایت کیا ہے گریہ موضوع ہے۔ یہ حدیث حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے بھی مروی ہے اور ان سے بھی صحیح نہیں ہے۔

۱۳۱ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے:  
«إِنَّ فِي السَّمَااءِ الدُّنْيَا أَمَانِيْنَ الْفَ مَلَكٍ يَسْتَغْفِرُونَ اللَّهَ لِمَنْ أَحَبُّ أَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ وَفِي السَّمَااءِ الثَّانِيَةِ أَمَانِيْنَ الْفَ مَلَكٍ يَلْعَنُونَ مَنْ أَبْغَضَ أَبَا بَكْرٍ

❶ الموضوعات ج ۱ / ص ۲۱۹ (الفضائل والمناقب) الفوائد ص ۳۲۵ (باب مناقب الخلفاء) المنار المنيف ص ۱۱۵ حدیث نمبر (۲۴۰) الاسرار ص ۴۷۶۔ اسنی المطالب ص ۱۹۴۔

❷ الموضوعات ج ۱ / ص ۳۲۲ (باب ما يجمع فضائل ابی بکر...) الفوائد ص ۳۳۸ (باب مناقب الخلفاء الاربعه...)

وَعَمْرٍ۔”<sup>①</sup>

”آسان دنیا پر اسی ہزار فرشتے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ و عمر رضی اللہ عنہ سے محبت رکھنے والوں کے لئے اللہ تعالیٰ سے استغفار کرتے ہیں اور دوسرے آسان پر اسی ہزار فرشتے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ و عمر رضی اللہ عنہ سے بعض رکھنے والوں پر لعنت کرتے ہیں۔“  
اس حدیث کو حافظ خطیب<sup>ؓ</sup> نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً روایت کیا ہے اور کہا کہ اسے حسن بن علی عدوی نے وضع کیا۔

صاحب الالائی حافظ سیوطی<sup>ؒ</sup> نے ذکر کیا کہ اس حدیث کو امام دیلمی نے اور انہیں کی سند سے حافظ ابو قیم نے روایت کیا مگر یہ حدیث بالکل بے فائدہ ہے۔ اس حدیث کو امام ابن شاہین<sup>ؒ</sup> نے دوسری سند میں روایت کیا جس میں محمد بن عبد اللہ سمرقندی راوی وضاءع ہے۔

## مناقب حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ تعالیٰ عنہ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے:

«لَمَّا أُسْرِيَ إِلَى السَّمَاءِ فَصَرُّتُ فِي السَّمَاءِ الرِّبْعَةِ، سَقَطَ فِي حَمْرَى تُفَاحَةً، فَأَخْدُثُهَا يَدِي فَانْفَلَقَتْ فَخَرَجَتْ مِنْهَا حُورَاءُ تُفَهِّمَةً فَقُلَّتْ لَهَا تَكْلِيمٌ لِمَنْ أَنْتَ؟ قَالَتْ لِلْمُقْتُولِ شَهِيدًا عُشَمَانَ بْنَ عَفَانَ۔»<sup>②</sup>

”میں جب معراج میں گیا تو چوتھے آسان پر جس وقت پہنچا اس وقت میری گود میں ایک سیب آ کر گراہی نے اسے اپنے ہاتھوں سے کپڑا تو اس کے دو ٹکڑے ہو گئے اور اس سے ایک حور قہقهہ لگاتے ہوئے نکلی۔ میں نے اس حور سے کہا کہ بتاؤ تم کس کے لئے ہو؟ حور نے کہا کہ شہادت پانے والے مقتول عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کے لئے۔

① تاریخ خطیب ج ۲ / ص ۳۸۲ الموضعات ج ۱ / ص ۳۲۶ حدیث نمبر (۳۲۷۰) الفوائد ص ۳۳۸ (باب مناقب الخلفاء۔۔۔ تنزیہ ج ۱ / ص ۳۴۸) (مناقب الخلفاء الاربعة) میزان الاعتدال ج ۱ / ص ۵۰۸ حدیث نمبر (۱۹۰) الکامل ج ۲ ص ۷۵۲ (باب ذکر ماسرق العدوی) لسان المیزان ج ۲ / ص ۲۲۰۔ ۲۲۱۔ حدیث نمبر (۹۸۷) الموضعات ج ۱ / ص ۳۲۹ (باب فضائل ابی بکر و عمر) تنزیہ ج ۱ / ص ۳۷۴ (مناقب الخلفاء)

اس حدیث کو حافظ خطیب<sup>ؓ</sup> نے حضرت ابن عمر<sup>رض</sup> سے مرفوعاً روایت کیا ہے اور یہ موضوع ہے اس کو وضع کرنے کا الراام محمد بن سلیمان ہشام و راق پر ہے۔

۱۳۳ رسول اللہ<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> سے مروی ہے :

❶ «إِنَّ لِكُلِّ نَبِيٍّ خَلِيلًا مِنْ أُمَّتِهِ وَإِنَّ خَلِيلَيْ عُثْمَانَ»

”ہر نبی کے لئے ان کی اپنی امت میں سے کوئی نہ کوئی خلیل (گجری دوست) ہوتا ہے اور میرے خلیل حضرت عثمان بن عفان<sup>رض</sup> ہیں۔“

حافظ سیوطی<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے ذیل المآی میں کہا کہ مذکورہ حدیث مطلقاً کا بیجاد کردہ باطیل میں سے ہے۔

۱۳۴ رسول اللہ<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> سے مروی ہے :

«مَا فِي الْحَجَّةِ شَجَرَةٌ إِلَّا مَكْتُوبٌ عَلَى كُلِّ وَرْقَةٍ مِنْهَا لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ

❷ رَسُولُ اللَّهِ ابُو بَكْر الصَّدِيقِ، وَعُمَرُ الْفَارُوقُ وَعُثْمَانُ ذُو النُّورَيْنِ۔»

”جنت کے ہر درخت کی ہر پتی پر، کلمہ توحید، ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ“ کے ساتھ ابو بکر صدیق اور عمر فاروق اور عثمان بن عفان ذوالنورین لکھے ہوئے ہیں۔ رضی اللہ عنہم“ اس حدیث کو امام طبرانی<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے حضرت ابن عباس<sup>رض</sup> سے مرفوعاً روایت کیا ہے امام جان اور ذہبی<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے اسے موضوع کہا۔

## مناقب حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ

۱۳۵ رسول اللہ<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> سے مروی ہے :

«خُلِقْتُ أَنَا وَهَارُوئُ بْنُ عِمْرَانَ وَيَحْيَى بْنُ زَكْرِيَا وَعَلِيٌّ بْنُ ابِي طَالِبٍ مِنْ

❸ طَبِيعَةً وَاحِدَةً۔»

❶ الفوائد ص ۲۴۲ (مناقب الخلفاء) تاریخ خطیب ج ۶ / ص ۲۲۱: تنزیہ ج ۱۔

ص ۲۹۲ (مناقب الخلفاء) حلیہ ج ۵ / ص ۲۰۲ العلل المتناهیہ ج ۱ / ص ۱۹۹۔

❷ تاریخ خطیب ج ۵ / ص ۴۰۰ تنزیہ ج ۱ / ص ۲۵۰ (مناقب الخلفاء) الفوائد ص ۲۴۲ (مناقب الخلفاء) المجموعات ج ۱ / ص ۳۲۷۔

❸ تاریخ خطیب ج ۶ / ص ۹۰ المجموعات ج ۱ / ص ۲۳۹ / (فضائل علی) تنزیہ ج ۱ / ص ۲۵۱ (مناقب الخلفاء) الفوائد ص ۲۴۲ (مناقب الخلفاء)

”میں اور پارون و یحییٰ بن زکریا علیہ السلام اور حضرت علیؓؑ بن ابی طالب ایک ہی مشی سے پیدا کئے گئے ہیں۔“

اس حدیث کو حافظ طیب نے حضرت علیؓؑ سے مرفوعاً نقل کیا ہے یہ موضوع ہے اور اس کی آفت محمد بن خلف مروزی ہے یعنی اس شخص نے اس حدیث کو وضع کیا ہے۔

۱۳۶ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«خَلِقْتُ آنَّا وَعَلَىٰ مِنْ نُورٍ وَكُنَّا عَلَىٰ يَوْمِنَ الْعَرْشِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ ادْمَ بِالْفَيْ

عَامَ ثُمَّ خَلَقَ اللَّهُ ادْمَ فَأَنْقَلَنَا فِي أَصْلَابِ الرِّجَالِ ثُمَّ جُعْلَنَا فِي صُلُبٍ

عَبْدُ الْمُطَلِّبِ ثُمَّ شَقَّ أَسْمَاءً نَاعِنَ إِسْمِهِ فَاللَّهُ مَحْمُودٌ وَآنَا مُحَمَّدٌ وَاللَّهُ الْأَعْلَىٰ

وَعَلَيْهِ عَلَيْهِ» ①

”میں اور علیؓؑ نور سے پیدا ہوئے اور ہم دونوں تخلیق آدم ﷺ سے دو ہزار سال پہلے عرش الہی کے دائیں جانب موجود تھے، پھر جب حضرت آدم ﷺ پیدا کئے گئے تو ہم آدمیوں کی پتوں میں منتقل ہوتے رہے۔ اور آخر میں ہم دونوں عبدالمطلب کی پشت میں منتقل ہوئے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے ہمارے نام اپنے نام سے نکالے چنانچہ اللہ تعالیٰ محبود و عالیٰ کے نام سے موسوم ہے اور میں محمد ﷺ کے نام سے اور علیؓؑ کے نام سے موسوم ہے۔

یہ حدیث موضوع ہے۔ اسے جعفر بن احمد بن علی بن یہاں راضی و ضارع نے وضع کیا ہے۔ ۱۳۷ ”قَوْلُ عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ آنَا عَبْدُ اللَّهِ وَأَخُو رَسُولِ اللَّهِ آنَا الصَّدِيقُ الْأَكْبَرُ لَا يَقُولُهَا بَعْدِي إِلَّا كَاذِبٌ صَلَيْتُ قَبْلَ النَّاسِ بِسَبْعِ سِنِينَ۔“ مawardī

حضرت علیؓؑ کا قول ہے کہ میں عبد اللہ اور برادر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صدیق اکبر ہوں۔ میرے علاوہ اس بات کو اگر کوئی کہے تو وہ جھوٹا ہے۔ میں نے تمام لوگوں سے سات سال پہلے نماز پڑھی۔ (یعنی میں سات سال تک تھا مسلمان رہا کوئی اور دوسرا مسلمان نہیں ہوا تھا)۔“

① الم الموضوعات ج ۱ / ص ۳۴۰ (فضائل علی) تنزیہ ج ۱ / ص ۳۵۱ (مناقب) الفوائد ص ۲۴۲۔ (مناقب الخلفاء...)

اس حدیث کو امام نسائیؓ نے خصائص میں روایت کیا ہے، اس کی سند میں عباد بن عبد اللہ اسدی پر اس حدیث کو وضع کرنے کا الزام ہے۔ امام ابن المدینی نے عباد موصوف کو ”ضعیف الحدیث“ کہا۔ امام ابن حبانؓ نے اس کا ذکر الثقات میں کیا ہے۔

میزان الاعتدال میں حافظہ ہبیؓ نے کہا کہ یہ حدیث حضرت علیؓ پر کذوب ہے۔ اسے امام حاکم نے المستدرک میں نقل کر کے کہا کہ ”صحیح علی شرط اشیخین“، مگر حافظہ ہبیؓ نے اس پر تقدید کرتے ہوئے کہا کہ اس حدیث کی سند میں عباد بن عبد اللہ ضعیف ہے پھر یہ کیسے صحیح ہوئی؟ اس حدیث کو امام ابن ابی شیبہ نے ”المصنف“ میں روایت کیا مگر اس میں ”انا الصدیق الاکبر“ کا لفظ موجود نہیں ہے اور اس کی سند میں عباد کی جگہ زید بن وہب الجھنی ہیں۔

۱۳۸ رسول اللہ ﷺ نے حضرت علیؓ سے کہا :

«أَنْتَ أَوْلُ مَنْ أَمْنَ بِي ، وَأَنْتَ أَوْلُ مَنْ يُصَاصِفُهُنِّي بَوْمَ الْقِيَامَةِ ، وَأَنْتَ الصَّدِيقُ الْأَكْبَرُ وَأَنْتَ الْفَارُوقُ تُفَرِّقُ بَيْنَ الْحَقِّ وَالْبَاطِلِ وَأَنْتَ يَعْسُوبُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَالَ يَعْسُوبُ الْكُفَّارَ .» ①

”تم مجھ پر سب سے پہلے ایمان لانے والے ہو، تم قیامت کے دن مجھ سے سب سے پہلے مصافحہ کرو گے۔ تم صدیق اکبر ہو، تم فاروق اعظم ہو، حق و باطل کے درمیان فیصلہ کرتے ہو تم مونوں کے سرتاج ہو اور مال کفار کا اصل سرمایہ ہو۔“

اس حدیث کو امام البزاز نے حضرت ابوذر غفاریؓ سے مرふ عارویت کیا ہے، اس کی سند میں محمد بن عبد اللہ بن ابی رافع متهم ہے اور اس سند میں ایک دوسرا اوی ”عباد“ ضعیف راضی ہے۔

۱۳۹ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«إِنَّ أَجَحَى وَوَزِيرِي وَخَلِيفَتِي مِنْ أَهْلِي وَخَيْرُ مَنْ أَتَرَكَ مِنْ بَعْدِي يَقْضِي دَيْنِي وَيَنْجُزُ مَا عَدَّيْ عَلَيْ -» ②

① مجمع الزوائد ج ۹ / ص ۱۰۲ (مناقب علی)۔ تنزیہ ج ۱ / ص ۳۵۲ (مناقب الخلفاء)۔

الموضوعات ج ۱ / ص ۴۴ (فضائل علی) الفوائد ص ۳۴۴ (مناقب الخلفاء)۔

۲ میزان الاعتدال ج ۴ / ص ۱۲۷ حدیث نمبر (۸۵۹۰) تنزیہ ج ۱ / ص ۳۵۲ (مناقب الخلفاء)۔

الموضوعات: ج ۱ حدیث نمبر (۱۳۴۷) الفوائد ص ۳۴۶ (مناقب الخلفاء الاربعہ)

”بے شک میرے بھائی، میرے وزیر، میرے گھر والوں میں سے میرا جانشین اور میرے بعد میرے چھوڑے ہوئے سب سے بہتر آدمی جو میرا قرض ادا کریں گے اور میرے وعدوں کو پورا کریں گے وہ علیٰ ھفظہ ہیں۔“

اس حدیث کو امام ابن حبان نے حضرت انس ھفظہ سے مرفوعاً روایت کیا ہے۔ امام ابن الجوزی و ذہبی نے کہا کہ یہ حدیث موضوع ہے۔ اس کو وضع کرنے کا الزام مطر بن میمون اسکاف پر ہے۔

۱۲۰ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے:

”أَوْلُكُمْ وَرُؤُذًا عَلَى الْحَوْضِ أَوْلُكُمْ إِسْلَامًا عَلَى ابْنِ أَبِي طَالِبٍ۔“ ①

”میرے پاس حوض کو ثپر سب سے پہلے آنے والے وہ ہوں گے جو سب سے پہلے مسلمان ہوئے اور وہ علیٰ ھفظہ بن ابی طالب ہیں۔“

اس حدیث کو امام ابن عدی نے حضرت سليمان سے مرفوعاً روایت کیا۔ اس کی سند میں عبد الرحمن بن قیس زعفرانی وضاع ہے۔ جس کی متابعت سیف بن محمد نے کی ہے مگر سیف زعفرانی سے بھی برآ ہے۔

حافظ خطیب اور حاکم نے بھی اس حدیث کو مذکورہ سند سے روایت کیا۔ اور حارث بن ابی اسامہ نے یحییٰ بن ہشام سمسار سے اس کو روایت کیا یہ یحییٰ سمسار اس حدیث کی نقل میں زعفرانی و سیف کا متابع ہے، مگر یہ کذاب ہے۔

ابو بکر بن ابی عاصم نے عبد الرزاق کی سند سے ان تینوں کی متابعت کرنے والے راوی سے یہ حدیث نقل کی ہے مگر یہ حدیث حضرت سليمان سے موقوفاً مردی ہے۔

الآن الی المصنوعہ میں حافظ سیوطی نے کہا کہ ابو بکر بن ابی عاصم والی متابعت کننده روایت بہت قوی ہے اور اس کا موقف ہونا مصربنیں کیونکہ یہ مرفوع کے حکم میں ہے ان چاروں افراد یعنی عبد الرحمن بن قیس زعفرانی، سیف بن محمد، یحییٰ بن ہشام سمسار اور عبد الرزاق نے اس حدیث کو امام سفیان ثوری سے نقل کیا ہے۔ اور امام ابن مردویہ نے اس حدیث کو محمد بن یحییٰ مازنی عن

① تنزیہ ج ۱ / ص ۳۷۷ (مناقب الخلفاء)۔ الفوائد ص ۳۴۶ (مناقب الخلفاء) الموضوعات ج ۱ / ص ۳۴۶ (فضائل على...) العلل المتناهية ج ۱ / ص ۲۰۷ (فضل على بن ابی طالب)

سفیان کی سند سے روایت کیا ہے۔ اس طرح سفیان سے اس کو نقل کرنے میں پائیج راوی ایک دوسرے کے متاثع ہو گئے۔ اور عبد الرزاق اتنے ثقہ ہیں کہ ان کے لئے متاثع کی کوئی حاجت نہیں۔ الغرض کثرت طرق و متاثع سے مل کر یہ حدیث معتبر قرار پاتی ہے جو مرفوع القلم کے حکم میں ہیں۔

۱۳۱ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«مَنْ لَمْ يَقْلُ عَلَيِّ خَيْرُ النَّاسِ فَقَدْ كَفَرَ». ①

”جو آدمی یہند کہے کہ حضرت علیؓ سب سے افضل ہیں وہ کافر ہے۔“

اس حدیث کو حافظ خطیبؓ نے حضرت علیؓ سے مرفوع ا روایت کیا اور یہ موضوع ہے اس کے وضع کا الزام محمد بن کثیر کو فی پڑھے۔

امام حاکمؓ نے اس کو حضرت ابن مسعودؓ سے مرفوع اس طرح نقل کیا ہے:

”عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنْ جَبَرِيلَ أَنَّهُ قَالَ يَا مُحَمَّدُ اعْلَمُ بِخَيْرِ الْبَشَرِ مِنْ أَنِي فَقَدْ كَفَرَ“. ②

”نبی کریم ﷺ نے فرمایا کہ حضرت جبریل نے کہا کہ اے محمدؓ! (ﷺ) علیؓ خیر البشر ہیں جو اس بات سے انکار کرے اس نے کفر کیا۔“

اس حدیث کی سند میں محمد بن علیؓ جرجانی پر وضع حدیث کا الزام ہے نیز اس کی سند میں دوسرے راوی محمد بن شجاعؓ تجھی کذاب ہے۔ اور سند کا تیسرا راوی عمر بن حفص کو فی ساقط الاعتبار ہے۔

اس حدیث کو حافظ خطیبؓ نے حضرت جابرؓ سے اسی لفظ کے ساتھ مرفوع ا روایت کیا ہے مگر اس حدیث میں انہوں نے حضرت جبریلؓ کا ذکر نہیں کیا لیکن اس کی سند میں ایک راوی کذاب ہے۔ میزان الاعتدال میں حافظ ذہبیؓ نے اس حدیث کو باطل کہا ہے۔

۱۳۲ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

❶ تاریخ خطیب ج ۲ / ص ۱۹۲ حدیث نمبر (۴۶) الفوائد ص ۳۴۷ (مناقب الخلفاء) الموضوعات ج ۱ / ص ۳۴۷ (فضائل علی)

❷ تاریخ خطیب ج ۷ / ص ۴۲۱ الفوائد ص ۳۴۸ (المناقب ..) الموضوعات ج ۱ / ص ۳۴۸ (فضائل علی)

① «عَلَىٰ خَيْرِ الْبَرِّيَّةِ»

”علیٰ سب سے زیادہ بہتر ہیں۔“

ذکورہ حدیث کو امام ابن عدیؓ نے حضرت ابوسعید خدریؓ سے مرفوعاً روایت کیا کہ اس کی سند میں احمد بن سالم ابوسرہ ساقط الاعتبار ہے۔

میران الاعتدال میں اسے کہا گیا ہے۔ حافظ ابن الجوزیؓ نے اس حدیث کو موضوع کہا ہے۔

۱۳۳ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

② «أَنَا ذَارُ الْحِكْمَةِ وَعَلَىٰ بَابُهَا»

”میں حکمت کا گھر اور علیؓ اس کا دروازہ ہیں۔“

ذکورہ حدیث کو ابویعیم نے حضرت علیؓ سے مرفوعاً روایت کیا اور امام ابن الجوزیؓ نے موضوع کہا ہے۔

۱۳۴ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

③ «وَصَنِّي وَمَوْضِعُ سِرَّى وَخَلِيقَتِى فِى أَهْلِى وَخَيْرِ مَنْ أَخْلَفَ بَعْدِى عَلَىٰ»

”میرے وصی، میرے راز وال، میرے گھر والوں میں میرے جانشین اور اپنے بعد میں سب سے بہتر جس کو چھوڑ کر جانے والا ہوں وہ علیؓ بن ابی طالب ہیں۔“

اس حدیث کو امام ابن تاشرؓ نے حضرت سلمانؓ ص سے مرفوعاً روایت کیا۔ امام عبدالغفارؓ نے کہا کہ اس حدیث کے اکثر راوی مجهول و ضعیف ہیں۔

❶ الفوائد ص ۳۴۸ (فضائل ومناقب) کنز ج ۱۱ / ص ۶۶۵ لسان المیزان ج ۱۔

ص ۱۷۵ حدیث نمبر (۵۵۸) الكامل ج ۱ / ص ۱۷۴ تاریخ خطیب ج ۷ حدیث نمبر

(۴۲۱) الموضوعات ج ۱ / ص ۳۴۹ (فضائل علی)

❷ الموضوعات ج ۱ / ص ۳۴۹ (فضائل علی). الفوائد ص ۳۴۸ (مناقب الخلفاء..)

❸ الموضوعات ج ۱ / ص ۳۷۴ (فضائل علی) الاسرار ص ۳۷۷ حدیث نمبر

(۵۷۰). تنزیہ ج ۱ حدیث نمبر (۳۵۶) (مناقب الخلفاء). الفوائد ص ۳۶۹ (باب مناقب

الخلفاء..) کشف الخلفاء ج ۲ / ص ۴۶۵ حدیث نمبر (۲۸۹۵) تاریخ خطیب ج ۱۱۔

ص ۵۰ و ج ۷. ص ۱۷۳۔

امام جوز قافیٰ نے کہا کہ یہ حدیث باطل و بے اصل ہے۔  
۱۲۵ مذکورہ بالا حدیث کا وازدی نے مندرجہ ذیل الفاظ میں نقل کیا ہے۔

«شَيْلَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ وَصَبَّهُ؟ فَقَالَ مَنْ كَانَ وَصِبُّ مُوسَى؟ قَالَ يُؤْشِعُ، قَالَ فَإِنَّ وَصِبَّهُ يَقْضِي دَيْنَهُ وَيَنْجَزُ مَوْعِدَهُ وَخَيْرُ مَنْ أَخْلَفَ بَعْدِيَّ عَلَيْهِ» ②

”نبی ﷺ سے پوچھا گیا کہ آپ ﷺ کو وصیت کر کے جاری ہے ہیں؟ آپ ﷺ نے فرمایا حضرت موسیٰ الطیبؑ نے کس کو وصیت کی تھی؟ لوگوں نے کہا کہ حضرت یوشع الطیبؑ کو۔ آپ ﷺ نے فرمایا میرے وصی اور میرے وارث علیؑ ہیں جو میرا قرض ادا کریں گے اور میرے وعدوں کا نفاذ کریں گے اور وہی میرے بعد سب سے بہتر شخص ہیں جن کو میں چھوڑ کر جارہا ہوں۔“

مذکورہ بالا سند کی روایت میں ایک راوی متذوک ہے دوسرا راوی ضعیف ہے۔ اس حدیث کو اس معنی کے ساتھ امام ابن حبانؓ نے ایک موضوع وجعلی تحریک سے نقل کیا ہے۔ اس حدیث کو امام عقیلؓ نے ”وَصِيٌّ عَلَى هَبْلَهُ بْنِ أَبْيَ طَالِبٍ“ کے لفظ کے ساتھ نقل کیا ہے یعنی میرے وصی علیؑ ہیں۔

میرزاں الاعتدال میں مذکور ہے کہ یہ روایت مکذوب ہے امام حاکمؓ نے اسے حضرت بریدہؓ سے مرفوعاً روایت کیا ہے۔ اس کی سند میں ایک وضاءع راوی ہے۔ (الفوائد الجموعیۃ احادیث الموضوعۃ نمبر ۱۱۳۳۲ تا ۱۱۳۳۴ امام شوکانی)

① اس حدیث اور حدیث ”نذر خرم“ جیسی روایت کو جو حقیق الحدیث علماء کے زدیک موضوع وضعیف ہیں۔ شیعہ نے اس بات کی دلیل بنا رکھا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی وحی کے مطابق حضرت علیؑ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے وصی اور خلیفہ ہیں اور جو لوگ اس وصیت کے خلاف عمل ہیروا ہوئے انہوں نے اللہ و رسول کے ساتھ کفر کیا۔ اپنے اسی اصول کے مطابق ان شیعوں نے حضرت علیؑ سے پہلے تینوں خلفاء راشدین حضرت ابو بکر و عمر و عثمان کے کافر ہونے کا فتویٰ دیا ہے۔ نیزان لوگوں نے ان تمام افراد کو کافر قرار دیا ہے جو حضرت علیؑ سے پہلے والے خلفاء کی خلافت کو صحیح مانتے ہیں۔ ہاں کچھ محققین شیعہ حضرت ابو بکر و عمر کو کافر نہیں کہتے بلکہ فاسق و ظالم کہتے ہیں کہ انہوں نے حضرت علیؑ کے حق خلافت کو غصب کر لیا۔ جو لوگ تفصیل کے ساتھ اس موضوع پر تدقیق کے دلائل سے ادراکیت حاصل کرنا چاہتے ہیں وہ امام ابن تیمیہ کی کتاب ”منحان الشیوه فی تقضی کلام الفیہۃ والقدرۃ“ کا مطالعہ کریں یہ کتاب اس مضمون پر بسے مفصل ہے۔

② الفوائد ص ۳۶۹ (مناقب الخلفاء) الموضوعات ج ۱ / ص ۳۷۴ (فضائل علی). الضعفة الكبير ج ۲ / ص ۴۶۹ (تنزية ج ۱ / ص ۳۵۶) (المناقب والمثالب) الاسرار ص ۳۷۷ حدیث نمبر (۵۷۰)

## توحید کا بیان

اللہ تعالیٰ اور تقدیر پر ایمان، ایمان کی معرفت، ایمان کے شعبے، ایمان کی طرف دعوت دینے والوں کی فضیلت

۱۳۶- الخلاصہ میں مذکور ہے کہ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے:

«الْيَقِينُ الْإِيمَانُ كُلُّهُ» ①

”یقین پورے کا پورا ایمان ہے۔“

امام صنعاوی و سخاوی نے کہا کہ یہ حدیث موضوع ہے۔

۱۳۷- رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے:

«الْإِيمَانُ عَقْدٌ بِالْقُلْبِ وَأَفْرَارٌ بِاللِّسَانِ وَعَمَلٌ بِالْأَرْكَانِ» ②

”ایمان دل کے ساتھ یقین رکھنے کا اور زبان سے اقرار کرنے کا اور احکام پر عمل کو کہتے ہیں۔“

مذکورہ بالاحدیث کو امام ابن ماجہ نے عبدالسلام بن صالح سے روایت کیا ہے۔ اس کو حافظ ابن الجوزی نے موضوع کہا ہے۔

۱۳۸- رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے:

«إِنَّ مِنْ تَعَامِ إِيمَانَ الْعَبْدِ أَنْ يُسْتَشْهِي فِي تَحْلِيَّ حَدِيبَةٍ» ③

”یہ بات بندہ کے ایمان کے کمال میں سے ہے کہ وہ اپنی ہربات میں استثنای کرے۔“

یہ حدیث حضرت ابو ہریرہؓ سے مرفوعاً مردی ہے۔ اسے مخارک بن عباد راوی کے سبب معلوم قرار دیا گیا ہے لیکن میں کہتا ہوں کہ اسے موضوع کہنے میں نظر ہے۔

① سلسلہ احادیث ضعیفة ج ۱ / ص ۵۰ حديث نمبر (۴۹۹) کشف الخلفاء ج ۲ ص ۵۰۵

حدیث نمبر (۳۲۰۲) الاسرار ص ۴۹۶ حديث نمبر (۶۲۲)

② کشف الخفاء ج ۱ / ص ۲۱ حديث نمبر (۲۴) الفوائد ص ۴۵۲ (كتاب الایمان) تذكرة ص ۱۴۰ الاسراء ص ۱۴۲ حدیث نمبر (۱۱۱)

③ تنزیہ ج ۱، ص ۱۵۲ (كتاب التوحيد) الفوائد ص ۴۰۲ (كتاب الایمان) کنز ج ۲ ص ۵۷ حديث نمبر (۵۴۶۸) الموضوعات ج ۱ / ص ۱۲۵ (كتاب الایمان) الاسرار ص ۱۳۲ حديث نمبر (۱۰۰) کشف الخفاء ج ۱ / ص ۲۹۵ حدیث نمبر (۷۷۵)

۱۳۹ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

① «مَنْ لَمْ يَعْلَمْ مُؤْمِنًا حَقًا فَهُوَ كَافِرٌ حَقًا۔»

”بُو حقیقت میں مومن نہیں وہ حقیقت میں کافر ہے۔“

ذیل اللہ اعلیٰ میں کہا کہ اس حدیث کے وضع کرنے میں گناہ گار سمعان بن مہدی ہے۔

۱۵۰ حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ حضور اکرم ﷺ نے فرمایا :

② «مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ عَرَفَ رَبَّهُ وَمَنْ عَرَفَ رَبَّهُ كَلَّ لِسَانَةً۔»

”جس نے اپنے آپ کو پہچانا اس نے اپنے رب کو پہچانا اور جو اپنے رب کو پہچان جائے اس کی زبان عاجز ہوتی ہے۔“

امام نووی نے کہا کہ یہ حدیث ثابت نہیں۔ امام ابن تیمیہ نے کہا کہ یہ حدیث موضوع ہے۔ مقاصد حسنہ میں ذکور ہے کہ اس کا مرفوع ہونا غیر معروف ہے یہ تیمی بن معاذ کا قول ہے۔

۱۵۱ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ :

”كُنْتُ عَنْ زَرْأَ لَا أُعْرَفُ فَأَحْبَيْتُ أَنْ أُعْرَفَ فَخَلَقْتُ خَلْقًا فَعَرَفْتُهُمْ بِيْ  
عَرَفْتُهُمْ بِيْ۔“ ③

”میں ایک غیر معروف خزانہ کی طرح تھا تو میں نے چاہا کہ لوگ مجھے پہچانیں اس لئے میں نے تخلقات کو پیدا کیا اور ان سے اپنا تعارف کرایا تب لوگوں نے مجھے پہچانا۔“ امام نووی نے کہا کہ یہ حدیث ثابت نہیں، امام ابن تیمیہ نے کہا کہ یہ حدیث نہیں ہے اور اس کی کوئی سند معلوم نہیں اور اس کی کوئی ضعیف سند ہی ہے۔ زرکش اور جمارے شیخ نے بھی یہی بات کہی ہے۔

① تنزیہ ج ۱ / ص ۱۵۴ (كتاب الایمان)

کشف الخفاء ج ۲ / ص ۳۶۱ حدیث نمبر (۲۵۲) المقاصد ص ۴۱۹ حدیث نمبر

(۱۱۴۹) الاسرار ص ۳۵۱ حدیث نمبر (۰۶)

② الدرر المنتشرة ص ۱۵۲، سلسلہ احادیث: ضعیفہ ج ۱ / ص ۹۶

③ المنشورة ص ۱۲۶ الاسرار ص ۲۷۳ حدیث نمبر (۲۵۲) (تنزیہ ج ۱ / ص ۱۴۸)

(كتاب التوحيد) کشف الخفاء ج ۲ / ص ۱۹۱ حدیث نمبر (۲۰۱۶) المقاصد ص ۳۲۷

حدیث نمبر (۸۳۸) تیز ص ۱۲۱۔ اسنی المطالب ص ۱۷۰

ذیل اللائی میں ہے اسے امام ابن تیمیہ نے بجا طور پر موضوع کہا ہے۔

۱۵۲ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«لَوْ وُزِّنَ خَوْفُ الْمُؤْمِنِ وَرَحْمَةُ اللَّهِ أَعْظَمَاً» ①

”مؤمن کے خوف اور امید کو اگر تو لا جائے تو دونوں برابر ہوں گے۔“

اس حدیث کا مرفوع ہوتا ہے اصل ہے یہ بعض اسلاف کا قول منقول ہے۔

۱۵۳ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«حُبُّ الْوَطَنِ مِنَ الْإِيمَانِ» ②

”وطن کی محبت ایمان سے ہے۔“

اس کا معنی اگرچہ صحیح ہے مگر اس کی کسی سند پر مجھے واقعیت نہیں ہو سکی۔ علامہ سخاویؒ نے مقاصد حسنہ میں ایسا ہی کہا ہے۔

۱۵۴ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«حُبُّ الْهِرَةِ مِنَ الْإِيمَانِ» ③

”بلی سے محبت رکھنا ایمان میں سے ہے۔“

یہ حدیث موضوع ہے۔

۱۵۵ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَنْ أَسْلَمَ عَلَى يَدِيهِ رَجُلٌ وَجَبَتْ لَهُ الْحَيَّةُ» ④

”جس کے ہاتھ پر کوئی آدمی مسلمان ہوا اس کے لئے جنت واجب ہو گئی۔“

① الدرر المنتشرہ ص ۱۳۲ الاسرار ص ۲۹۶ حدیث نمبر (۳۸۷) (تنزیہ ج ۲ / ص ۴۰۲)

(كتاب الجامع) کشف الخفاء ج ۲ / ص ۲۱۲ (۲۲۴) تمیز ص ۱۳۳ اسنی المطالب ص ۱۸۵۔

② الاسرار ص ۱۸۰ حدیث نمبر (۱۶۴) کشف الخفاء ج ۱ / ص ۱۲ حدیث نمبر (۱۱۰۲)

(سلسلہ احادیث ضعیفة ج ۱ / ص ۵۰) حدیث نمبر (۳۶) الدرر المنتشرہ

ص ۷۴۔ المقاصد ص ۱۸۳ حدیث نمبر (۳۸۶) اسنی المطالب ص ۹۵۔

③ کشف الخفاء ج ۱ / ص ۴۱۵ حدیث نمبر (۱۱۰۴) الاسرار ص ۱۸۲ حدیث نمبر (۱۶۵)

اسنی المطالب ص ۹۵۔

④ الاسرار ص ۳۲۷ حدیث نمبر (۴۰۶) الموضوعات ج ۱ / ص ۱۳۷ (كتاب الایمان)

الفوائد ص ۴۰۰ (كتاب الایمان)

امام صنعتی نے کہا کہ یہ حدیث موضوع ہے۔ المآل المصنوعۃ میں کہا کہ اس کی سند میں محمد بن معادی غیر ثقہ راوی ہے، لیکن اس کی متابعت سعید بن کثیر نے کی جو ثقہ ہیں وجبیز میں ہے کہ سعید بن عفیر کو امام احمد وغیرہ نے ثقہ کہا ہے۔

۱۵۶ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَا كَانَ زَنْدَةً إِلَّا وَأَصْلُهَا التَّكْذِيبُ بِالْقَدْرِ» ①

”ہر زندگیت (بے دینی) کی جڑ تقدیر کی تکذیب ہے۔“

مذکورہ بالاحدیث کی سند میں بحر بن کثیر کذاب ہے مگر میں کہتا ہوں (سخاویٰ کہتے ہیں) کہ یہ حدیث ”لایاں بے“ سند (قدرے معتبر سند) کے ساتھ مردی ہے۔

۱۵۷ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«الْقَدْرُ سِرُّ اللَّهِ فَلَا تَفْشُوا اللَّهَ سِرَّهُ» ②

”تقدیر اللہ تعالیٰ کا راز ہے، الہذا اللہ تعالیٰ کے راز کو افشاء مت کرو۔“

یہ حدیث ضعیف ہے۔ کتاب المختصر للفر و ز آبادی

۱۵۸ مقاصد حسنة میں مذکور ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے :

«إِذَا أَرَادَ اللَّهُ إِنْفَادَ قَضَائِهِ وَقَدِرَهُ سُلِّبَ ذُوِّي الْعُقوْلِ عَقُولُهُمْ حَتَّى يَنْفَذُ فِيهِمْ قَضَاءُهُ وَقَدْرُهُ» ③

”اللہ تعالیٰ جب اپنے قضاء و قدر کو نافذ کرنا چاہتا ہے تو اہل عقل کی عقولیں سلب کر لی جاتی ہیں پھر لوگوں میں اللہ تعالیٰ کی قضا و قدر نافذ ہوتی ہے۔“

اس حدیث کی سند میں ایک راوی کذاب ہے جو حدیث وضع کرتا ہے اور اس کی سند میں دوسرا راوی متروک ہے اور امام تہمیں کے یہاں یہ حدیث ابن عباس رضی اللہ عنہ پر موقوف طریق سے مردی ہے۔

① الموضوعات ج ۱ / ص ۶۷۴ (باب نکر القدر) الفوائد ص ۶۰۰ (نکر احادیث المتفرقة)

② سلسہ احادیث ضعیفة حدیث نمبر (۴۱۳۰)

③ کشف الخفاء ج ۱ / ص ۱۸۱ حدیث نمبر (۱۹۵) المقاصد ص ۳۴ حدیث نمبر (۵۰۳) اسنی المطالب ص ۲۸۰۔

## انبیاء کرام، خضر والیاس کا تذکرہ اور جنت میں کن کی لوگوں کوڈاڑھی ہوگی

۱۵۹۔ «عَنْ جَابِرٍ كَانَ نَقْشُ خَاتَمِ سُلَيْمَانَ بْنَ دَاوَدَ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ  
رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ». ①

”حضرت جابر رض سے مروی ہے کہ حضرت سلیمان علیہ السلام کی مہر انگشتی پر ”لَا إِلَهَ  
إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ“ لکھا ہوا تھا۔“

الملائی المصنوعۃ میں کہا کہ اس روایت کی سند میں اباظیل کی نقل کرنے والا راوی ہے اور یہ  
روایت حضرت عبادۃ بن الصامت رض سے بھی مروی ہے۔

۱۶۰۔ «عَنْ رَبَاحٍ، قَالَ رَأَيْتُ رَجُلًا يُمَاثِلُنِي عُمَرَ بْنَ عَبْدَ الْعَزِيزِ يَعْتَمِدُ عَلَى  
يَدِهِ فَقَالَ يَا رَبَاحُ إِذَا لَكَ الْعُضُرُ بَشِّرْنِي أَنِّي، سَالِي وَأَغْدِلُ». ②

”حضرت رباح رض سے مروی ہے کہ میں نے ایک آدمی کو دیکھا جو حضرت عمر  
بن عبد العزیز رض کے ساتھ جا رہا تھا اور آپ اس کے ہاتھ پر ٹیک لگائے ہوئے تھے تو  
عمر بن عبد العزیز رض نے مجھ سے کہا کہ، اے رباح! میرے ساتھ چلنے والے یہ  
حضرت خڑختے انہوں نے مجھے بشارت دی ہے کہ میں عنقریب خلیفہ ہوں گا اور  
عدل گتری کروں گا۔“

الملائی المصنوعۃ میں ہے کہ رباح کی روایات ہوا کی طرح ہیں۔ حافظ ابن حجر رحمہ اللہ علیہ نے کہا کہ  
حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سلسلے میں وارد شدہ روایات میں سب سے زیادہ صحیح روایت یہی ہے۔

① کنز ج ۱۱ / ص ۴۹۸ حدیث نمبر (۲۲۳۲۷) (سلیمان علیہ سلام) تنزیہ ج ۱ ص ۲۲۷ (کتاب الانبیاء والقدماء) الفوائد ص ۴۹۷ (کتاب الایمان) سلسلہ احادیث ضعیفة ج ۲ / ۱۴۰ / ۷۰۲) تنزیہ ج ۱ / حدیث نمبر (۲۲۷) ذکر القدماء

② تنزیہ ج ۱ / ص ۲۲۶ (کتاب الانبیاء والقدماء) الموضوعات ج ۱ / ص ۱۹۸ (کتاب ذکر جماعة من ...)

بدهات اور ان کا شرعی پوشاہم ججاج کی بعض مکرات ۱۶۱

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے :

«إِنْ كَانَتِ الْجُبْلَى لَتَرَى يُوسُفَ فَتَضَعُ حَمْلَهَا» ①

”حاملہ عورت حضرت یوسف ﷺ کو دیکھتی تو اس کا حمل گرا جاتا تھا۔“

اس روایت کی سند میں کئی متروک روایہ ہیں ان میں سے بعض کو کچھ لوگوں نے ثقہ کہا ہے۔

۱۶۲ - «عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ يَلْتَقِي الْحَضْرَ وَالْيَاسَ كُلُّ عَامٍ - إِنَّمَا

”حضرت ابن عباس ؓ سے مردی ہے کہ ہر سال حضر اور الیاس علیہما السلام سے ملاقات ہوا کرتی ہے۔“

اس روایت کو بیان کرنے میں حسن بن زریق منفرد ہے اور یہ مجہول ہے۔ امام ابن عدیؑ و ذہبیؑ نے کہا کہ اس روایت کی سند منکر ہے۔

۱۶۳ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«رَجَمَ اللَّهُ أَبْيَ الْحَضْرَ لَوْ كَانَ حَيًّا لَمَارَنِي» ②

”اللہ تعالیٰ میرے بھائی خضر پر رجم فرمائے اگر وہ زندہ ہوتے تو مجھ سے ملاقات کرتے۔“

ہمارے شیخ نے کہا کہ اس حدیث کا مرفوع ہونا صحیح نہیں بلکہ یہ قول ایسے بعض اسلاف کا ہے جو حیات خضر کے منکر تھے۔

۱۶۴ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«إِنْ لَا يَرَاهِيمُ الْخَلِيلَ وَلَا يُبَرِّ بَكْرَ الصَّدِيقِ لِحَجَةَ فِي الْحَجَةِ» ③

”جنت میں ابراهیم (خلیل اللہ) علیہ السلام اور حضرت ابو بکر صدیق ص کو دیکھی ہوگی۔“

۱ الم الموضوعات ج ۱ / ص ۱۹۲ (نکر جماعة من الانبياء۔۔۔ تنزیہ ج ۱ / ص ۲۲۲ (كتاب الانبیاء) الفوائد ۴۹۴ (نکر الاحادیث المترفة)

۲ الم الموضوعات ج ۱ / ص ۱۹۵ (ذکر مانقل من انه لا يلتقي الخضر) المنار المنیف ص ۶۷ حدیث نمبر (۱۲۵)

۳ الاسرار ص ۲۰۷ حدیث نمبر (۲۱۲) کشف الخفاء ج ۱ / ص ۵۱۳ حدیث نمبر (۱۳۷۰). المقاصد ص ۲۲۵ حدیث نمبر (۵۱۲) تمیز ص ۸۰۔ آسنی المطالب ص ۱۱۴۔

۱ کشف الخفاء ج ۱ / ص ۲۷۱ حدیث نمبر (۶۱۴) الاسرار ص ۱۲۴ حدیث نمبر (۸۲) المقاصد ص ۱۱۶ حدیث نمبر (۲۲۸)۔ آسنی ۶۸۔ تمیز ص ۳۸۔

یہ حدیث صحیح نہیں، مشہور کتاب حدیث میں یہ حدیث نظر نہیں آئی اور نہ بھرے ہوئے کتابوں ہی میں اسے دیکھا گیا ہے۔

۱۶۵ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

❶ «أَهُلُ الْعِتَّةِ جُرْدٌ إِلَّا مُؤْسَنٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَإِنَّ لَهُ لِجُهَيْةَ تَضْرِبُ إِلَى شُرُّتِهِ»۔

”جنتی لوگ بے ڈاڑھی و بے موچھ کے ہوں گے، صرف حضرت موسیٰ علیہ السلام کوڈاڑھی ہوگی جو ناف تک لکھتی ہوگی۔“

اس حدیث کو امام طبرانیؑ نے ضعیف سند کے ساتھ روایت کیا ہے۔ امام قرطیؑ نے ذکر کیا کہ اس طرح کی بات حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بھائی ہارون علیہ السلام کے بارے میں بھی مروی ہے مگر میں اس کے ثابت ہونے کو نہیں جانتا۔

۱۶۶ حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے :

«جَاءَ عَزِيزٌ إِلَى بَابِ مُوسَى بَعْدِ مَا مَرْحَى اسْمَهُ مِنْ دِيَوَانِ الْبَيْوَةِ فَحَحَبَ فَرْجَعَ وَهُوَ يَقُولُ مَا لَهُ مَوْتَىٰ أَهْوَىٰ عَلَىٰ مِنْ ذَلِيلٍ سَاعَةً» ❷

”عزیر ﷺ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے دروازہ پر اس وقت آئے جب کہ عزیر کا نام دفتر نبوت سے مٹا دیا گیا تھا اس نے حضرت موسیٰ ﷺ نے ان سے ملاقات نہیں کی اور پر دہ میں پڑے رہ گئے اس پر عزیر نے کہا کہ سو مرتبہ مرنا تھوڑی دیر کی ذلت سے کہیں زیادہ میرے لئے آسان ہے۔“

ذیل المکالمی میں کہا کہ یہ حدیث ابو عفص عدی کی بیلیات (موضوعات) سے ہے۔

۱۶۷ مروی ہے :

«مَرَّ ذُئْبٌ بِيَعْقُوبَ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَقَالَ أَكُلْتُ يُوسُفَ وَلَدِيَ فَقَالَ كَيْفَ أَكُلْ وَلَدَكَ وَقَدْ حُرِّمَتْ لَهُوْمُ الْأَنْبِيَاءِ عَلَىٰ حَجَيْعِ الْوُحُوشِ وَالسَّبَاعِ۔» ما وجدته ”ایک بھیڑیا کا گزر حضرت یعقوب علیہ السلام پر ہوا۔ انہوں نے بھیڑیا سے کہا کہ تم

❸ سلسلہ احادیث ضعیفہ ج ۲ / ص ۱۴۲ حدیث نمبر (۷۰۴)

❹ العلل ج ۱ / ص ۰۰ حدیث نمبر (۴۷) (باب فی نکر جماعة من القدماء)۔  
تنزیہ الشریعة ج ۱ / ص ۲۴۷ (كتاب الانبياء والقدماء)۔

نے میرے بیٹے یوسف اللہ علیہ السلام کو کھایا ہے؟ بھیڑ یانے کہا کہ یہ کیسے ہو سکتا ہے جب کہ تمام حشی جانوروں اور درندوں پر انہیاً علیہم السلام کا گوشت حرام ہے؟“  
یہ حدیث بھیط کذاب کی جعلی کتاب میں ہے۔

۱۶۸۔ «أَوَّلُ مَنْ أَتَحَدَّ الْخَبَرُ الْمُتَلَقِّفُ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ۔»  
”سب سے پہلے جس نے چھوٹا سا تو شہزادان تیار کیا وہ حضرت ابراہیم علیہ السلام ہیں۔“  
یہ حدیث بھی غلط کذاب کی جعلی کتاب سے ماخوذ ہے۔

”لَخَمَ“ کے لفظ میں حرف ”خاء“ کو فتح اور کسرہ یعنی زبر اور زیر دونوں کے ساتھ اور اس کے بعد والے حرف ”باء“ کو سکون ہے۔ اس لفظ کی مونٹ ”لَخَمَة“ ”بروزن“ ”الْمَبْدَة“ آتی ہے۔ ”لَخَمَة“ ایسے تو شہزادان کو کہتے ہیں جس میں چار طل (تقریباً ڈریہ کلو) کھانے پینے کا سامان آسکے۔

## خرقه، صوفیا، چله کشی اور مجاہدہ

۱۶۹ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے:

«رَجَعْنَا مِنَ الْجَهَادِ الْأَصْغَرِ إِلَى الْجَهَادِ الْأَكْبَرِ۔» ①  
”ہم جہاد اصغر (کفار و مشرکین کے خلاف اسلوون سے قبال و جنگ) سے بڑے بڑے جہاد (صوفیا کے وظائف) کی طرف واپس آئے ہیں۔“  
امام فیروز آبادیؒ نے کتاب الحقر میں کہا کہ یہ حدیث ضعیف ہے۔

۱۷۰ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے فرمایا :

«أَعْلَمُكَ عَلَيْكَ نَفْسُكَ الَّتِي يَئِنْ جَنِيبَكَ۔» ②  
”تمہارا سب سے بڑا شکن تمہارا نفس ہے جو دو پہلوؤں کے درمیان ہے۔“  
مذکورہ بالارواحت کی سند میں وضائی راوی ہے۔

۱۷۱ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

① کشف الخفاء ج ۱ / ص ۱۱۰ حدیث نمبر (۱۳۶۲)۔ الاسرار ص ۲۰۶ حدیث نمبر (۲۱۱) الدرر المنقثہ ص ۸۹

② سلسلہ احادیث ضعیفة ج ۲ / ص ۳۰۸ حدیث نمبر (۱۱۶۴) کشف الخفاء ج ۱ ص ۱۶۰ حدیث نمبر (۴۱۵)

«أَفَضَلُ الْأَعْمَالِ مَا أَنْجَرَتْ عَلَيْهِ النَّفْسُ۔» [ما وجدته]

”اعمال میں سب سے زیادہ افضل وہ عمل ہے جس کو نفس حیرا اور تبرکہ کرے۔“  
یہ حدیث مرفوع ائمہ میں ملی۔

٧٢١) رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَنْ زَهَدَ فِي الدُّنْيَا أَذْخَلَ اللَّهُ الْحِكْمَةَ فِي قَلْبِهِ فَأَنْطَقَ بِهَا لِسَانَهُ وَعَرَفَهُ دَاءَ الدُّنْيَا وَدَوَاهَا وَأَغْرَجَهُ مِنْهَا سَالِمًا إِلَى دَارِ السَّلَامِ۔» ①

”جو آدمی دنیا میں زہد اختیار کرے گا اس کے دل میں اللہ تعالیٰ حکمت بھر دے گا اور زبان سے حکمت کی باتیں بولنے کی توفیق دے گا اور اسے دنیا کی بیماریوں اور اس کے علاج کی معرفت بخشے گا اور اسے دنیا سے آخرت کے مقام دار السلام (جنت) میں محفوظ طریق پر لے آئے گا۔“

یہ روایت صرف ابو موییؓ سے مردی ہے اور غیر معتبر ہے۔

٧٢٢) رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَنْ زَهَدَ فِي الدُّنْيَا أَرَبَعِينَ يَوْمًا أَخْلَصَ فِيهَا الْعِبَادَةَ أَجْزَى اللَّهُ بِنَابِيعَ الْحِكْمَةِ مِنْ قَلْبِهِ عَلَى لِسَانِهِ۔» ②

”دنیا میں جو شخص چالیس روز زہد اختیار کرے گا اور اس مدت میں خلوص کے ساتھ عبادت کرے گا اللہ تعالیٰ اس کے دل سے حکمت کے جسمے جاری کر کے زبان پر لے آئے گا۔“

ذکورہ بالاحدیث کو امام ابوالثین نے روایت کیا اور یہ حدیث ساقط الاعتبار ہے۔

٧٢٣) مندرجہ بالاحدیث ہی کی طرح یہ حدیث بھی مردی ہے البتہ اس میں ”اخلوص فیها العبادۃ“ کے بجائے ”اخلوص اللہ“ کا لفظ ہے۔ اسے بھی امام ابوالثین نے روایت کیا ہے۔

① الفوائد ص ٢٤٣ (كتاب الأدب والزهد...)

② الموضوعات ج ۲ / ص ۱۴۴ (كتاب الحدود...)(باب من أخلص أربعين)

الفوائد ص ٢٤٣ (كتاب الأدب والزهد). الكامل ج ٥ / ص ١٩٤٥.

۷۵ ۱۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے:

«مَاءِنْ عَبْدٍ يُعْلِصُ لِلَّهِ أَرْبَعِينَ صَبَاحًا إِلَّا ظَهَرَتْ يَنَائِيَعُ الْحِكْمَةِ مِنْ قَلْبِهِ عَلَى لِسَانِهِ» ①

”جو بندہ چالیس دن خلوص کے ساتھ رہے گا اس کے دل سے زبان حکمت کے جتنے  
جاری ہو جائیں گے۔“

یہ حدیث ضعیف ہے یا موضوع ہے۔

۷۶ ۱۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَنْ أَكَلَ الْخَلَالَ أَرْبَعِينَ يَوْمًا نُورَ اللَّهِ قَلْبَهُ وَفِي رَوَايَةِ لَابِي نُعَيْمٍ مَنْ أَخْلَصَ لِلَّهِ مُؤْمِنًا.....؟» ②

”جس نے چالیس روز صرف حلال چیز کھائی اور ابو قیم کی روایت میں ہے کہ جو چالیس  
روز تک اللہ تعالیٰ کے لئے خلوص کے ساتھ زندگی کر اترتا ہا اللہ تعالیٰ اس کے قلب کو  
منور کر دے گا۔“

ذکورہ بالا حدیث کو امام ابو قیم و ابن عدیؑ نے روایت کیا۔ امام ابن عدیؑ نے اسے منکر کہا  
اور صنعاوی نے موضوع کہا۔

۷۷ ۱۔ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے:

«مَنْ أَخْلَصَ لِلَّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا ظَهَرَتْ -الخ-» ③

”جو شخص چالیس روز اللہ تعالیٰ کے لئے خلوص کے ساتھ رہے گا اس کے زبان پر حکمت

① اتحاف ج ۶ / ص ۷۔ کشف الخفاء ۲ / ص ۳۱۱۔ سلسلہ احادیث ضعیفة ج ۱ ص ۵۵  
حدیث نمبر (۲۸)۔ الموضوعات ج ۲ / ص ۱۴۴۔ الاسرار ص ۲۲۶ حدیث نمبر  
(۴۵۴)۔ ترغیب ج ۱ ص ۵۶ کنز ج ۲ / ص ۲۶ حدیث نمبر (۵۲۷۱)۔

② اتحاف ج ۶ ص ۷۔

③ سلسلہ احادیث ضعیفة ج ۱ / ص ۵۵ حدیث نمبر (۳۸)۔ الموضوعات ج ۳۔  
ص ۱۴۴۔ الاسرار ص ۲۲۶ حدیث نمبر (۴۵۴)۔ ترغیب ج ۱ / ص ۵۶ (الترغیب فی۔۔)  
کنز ج ۲ / ص ۲۶ حدیث نمبر (۵۲۷۱)۔ المقاصد الحسنة ص ۳۹۰ حدیث نمبر (۱۰۵۴)

کے چشمے جاری ہوں گے۔“

مقاصد حسنہ میں امام سخاوی نے کہا کہ یہ حدیث ضعیف سند کے ساتھ حضرت ابوالیوب انصاری رض سے مرفوعاً مردی ہے اور اس کی تائید میں حضرت انس رض سے بھی اسی معنی کی حدیث مردی ہے بلکہ امام قضاۓ نے اسے ابن عباس رض سے بھی مرفوعاً روایت کیا ہے لیکن بہر حال یہ حدیث غیر معتبر ہے۔

۱۷۸ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَنْ حَضَرَهُمَا أَرْبَعَنَ يَوْمًا يُدْرِكُ التَّكْبِيرَ الْأُولَىٰ كُتِبَ لَهُ بَرَاءَةٌ مِنَ النَّارِ وَبَرَأَةٌ مِنَ الْيَقَاقِ۔» [ماوجده]

”جو آدمی چالیس روز عشاء و فجر کی نماز با جماعت بخیر اول کے ساتھ پڑھے گا اس کے لئے دخراپ چیزوں سے برآت و آزادی لکھوی جائے گی، جہنم سے اور منافت سے۔“  
ذکورہ حدیث حضرت انس رض سے مردی ہے، اس کا مرفوع ہونا ثابت نہیں ہے۔

۱۷۹ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَامِنْ عَبْدٍ يَخْلُصُ لِلَّهِ أَرْبَعَنَ۔» الخ  
حوالہ فرق سے نقل کریں۔

۳۱۷، ۳۲۷ ایں مندرج شدہ احادیث و نمبر ۳۱۷ یعنی ۱۷۹ کے الفاظ کے ساتھ مردی ہیں معنوی طور پر سب کا حاصل مضمون ایک ہے۔

اس حدیث کو امام ابن عدریؒ و ابن الجوزیؒ نے حضرت ابووسیؑ سے مرفوع ا نقش کیا ہے  
ملالی المصنوعۃ میں یہ حدیث کئی ایسی سندوں سے مردی ہے جن میں کوئی منکر راوی نہیں مگر وہ سب کی سب مرسل ہیں۔

امام عراقیؒ نے اس حدیث کو صرف ضعیف کہنے پر اتفاق کیا ہے یعنی اسے موضوع نہیں کہا ہے۔ کتاب الوجیہ میں ذکور ہے کہ روایت ذکورہ حضرت ابوالیوب رض، ابن عباس رض اور ابو مویؑ سے مردی ہے گرماں کی سندوں میں کوئی سند مجہول و متروک سے خالی نہیں ہے، مگر میں کہتا ہوں کہ ان روایات میں سے کسی پر الام و ضع نہیں ہے۔

۱۸۰ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«شَحِنَةٌ وَلَحْمَةٌ بِقِلَّةِ الطَّعَامِ وَالْتَّغْلِيرُ فِي أَنَّ مِنْ قِلَّةِ الطَّعَامِ حُضُورُ الْمَلَائِكَةِ

وَكَثِرَةُ التَّفْكِيرُ فِيمَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ۔» [ما وجدته]

”روحانیت کو قلت طعام اور لکھر کے ذریعہ بڑھا دی اور ترقی دو کم خوبی سے فرشتے آتے ہیں اور کثرت تکھران چیزوں میں کرنے سے جو اللہ تعالیٰ سے متعلق ہیں فرشتے حاضر ہو اکرتے ہیں۔“  
اس حدیث کی سند میں ایک راوی کذاب ہے۔

١٨١ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«لَوْصَلَيْتُمْ حَتَّى تَكُونُوا كَالْحَنَّا يَا وَصَمَّتُمْ حَتَّى تَكُونُوا كَالْأَوْنَارِ كَانَ الْأَشْنَانُ أَحَبُ إِلَيْكُمْ مِنَ الْوَاحِدِ لَمْ تَلْعُغُ الْأَسْقَامَةَ۔» ①

”اگر تم لوگ نماز پڑھتے پڑھتے کمان کی طرح میڑ ہے ہو جاؤ اور روزہ رکھتے رکھتے تانت کی طرح پتھے ہو جاؤ لیکن اگر دنیا وی چیزوں میں سے ایک کے بالقابل دو چیزوں پانے کی تم کو تمنا ہو تو تم کو استقامت اور دین میں ثبات قدی حاصل نہیں ہو سکتی۔“

یہ حدیث باطل ہے۔

١٨٢ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«مَنْ حَاجَ بِوَمَا وَاحْتَبَبَ الْمُحَارِمَ أَطْعَمَهُ اللَّهُ مِنْ ثَمَارِ الْحَنَّةِ۔» [ما وجدته]  
جو شخص ایک روز فاقہ کرے اور ”محارم (حرام چیزوں) سے بچا رہے اللہ تعالیٰ اس کو جنت کے پھل کھلانے گا۔“

اس حدیث کو طالقانی نے وضع کیا ہے۔

١٨٣ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«ذَرْهَ مِنْ أَعْمَالِ الْبَاطِنِ خَيْرٌ مِنَ الْجَبَالِ الرَّوَاسِيِّ مِنْ أَعْمَالِ الظَّاهِرِ۔» [ما وجدته]  
”درہ بھر باطنی اعمال پہاڑوں کے برابر ظاہری اعمال سے بہتر ہیں۔“  
مذکورہ بالاروایت ساقط الاعتبار ہے۔

١٨٤ - «لَيْسَ الْحَسْنُ الْبَصْرِيُّ رَحْمَةً اللَّهِ مِنْ عَلَيْيَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ۔» ②

”امام حسن بصریؑ نے حضرت علیؑ کا دیا ہوا خرقہ تصوف پہنا تھا۔“

① تنزیہ ج ۲ / ص ۳۱۱ (كتاب الادب والزهد)

② المقاصد ص ۳۳۱ حديث نمبر (۸۵۲)

علامہ سخاویؒ نے مقاصد حسنة میں کہا کہ امام ابن وجید ابن الصلاح نے اس روایت کو باطل قرار دیا۔ اسی طرح ہمارے شیخ حافظ ابن حجرؓ نے کہا:

”اس روایت کی اسانید میں سے کوئی بھی ثابت نہیں، کسی صحیح حسن یا ضعیف روایت میں یہ منقول نہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صوفیا کے بیہاں مردوج طریقہ پر اپنے کسی صحابیؓ کو خرقہ تصوف پہنانیا اور نہ اپنے کسی صحابی کو ایسا کرنے کا حکم دیا۔ اس سلسلے میں بالصراحت جو روایت بھی مردوجی ہے وہ باطل ہے۔ پھر اس شخص کی بات خانہ ساز جھوٹ ہے کہ حضرت علیؓ نے حسن بصریؓ کو خرقہ تصوف پہنانیا کیونکہ انہر حدیث حضرت علیؓ سے حسن بصریؓ کے سامنے تک کو ثابت نہیں مانتے پھر تو حضرت علیؓ کا موصوف حسن بصریؓ کو خرقہ تصوف پہنانا اور بھی دور کی بات ہے۔“

ذکرہ بالا بات کہنے میں ہمارے شیخ حافظ ابن حجرؓ نہیں ہیں بلکہ اہل علم کی ایک جماعت ان سے پہلے یہ بات کہہ چکی ہے حتیٰ کہ ان حضرات نے بھی اسی طرح کی بات کہی ہے جنہوں نے دوسروں سے خرقہ ذکرہ پہنا اور دوسروں کو پہنانیا ہے۔ مثلاً دمیاطی، ذہبی، حکاری، ابو حیان، علائی، مغلطائی، عراقی، این الملقون، انباسی، برہان طبی، ابن ناصر الدین انہوں نے یعنی حافظ ابن حجرؓ نے اس روایت پر ایک مستقل کتابچہ میں بحث کی ہے۔

اسی طرح ہمارے اصحاب میں سے فوت ہو جانے والے بعض دوسرے حضرات نے بھی اس سلسلے میں مستقل کتابچہ لکھا ہے اور میں نے بھی اس حدیث کے تمام طریقہ کو ایک مستقل کتابچہ میں واضح کیا ہے، بلکہ اس کتابچہ کے علاوہ بعض کتابوں پر اپنے لکھے ہوئے حواشی کے ضمن میں بھی میں نے اس سلسلے میں کلام کیا ہے۔ اس کے ساتھ یہ معاملہ بھی ہے کہ میں نے اعیان صوفیا کی ایک جماعت کے حکم کی تعمیل میں لوگوں کو خود خرقہ ذکرہ پہنانیا ہے۔ حتیٰ کہ یہ کام میں نے خانہ کعبہ کے سامنے کیا ہے۔ صالحین کرام کے تذکرہ سے تبرک حاصل کرنے اور معتبر حفاظت میں سے جو لوگ اسے ثابت مانتے ہیں ان کے طور و طریقہ کی پیروی میں میں نے ایسا کیا ہے۔<sup>①</sup>

① از مترجم: جس چیز کا ثبوت کتاب و منت اور صحابہ سے نہ ہوا اور آدمی کو اس کا اعتراف بھی ہو کہ یہ چیز ثابت نہیں اسے ”معتبر حفاظ“ کی تقلید یا صالحین سے تبرک حاصل کرنے کی غرض سے کرنا ہمارے نزدیک درست نہیں ہے۔ اس طرح کی تقلید و تمرک کا دروازہ لکھنے میں جو خدا یا پوشیدہ ہیں وہ مخفی نہیں۔

## اویاء کے کرام اور ان کی مشابہت اختیار کرنے کی فضیلت نیز

### اویاء کے خواص اور اقسام مثلاً خاتم الاولیاء

۱۸۵ - «عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ لَنْ تَخْلُوُ الْأَرْضُ مِنْ نَلَّا ثِينَ مِثْلَ إِبْرَاهِيمَ حَلَيلَ الرَّحْمَنِ بِهِمْ يُعَافَوْنَ وَبِهِمْ يُرَزَّقُونَ وَبِهِمْ يُمَطَّرُونَ -» ①

”حضرت ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ روزے زمین حضرت ابراہیم خلیل الرحمن جسے صاحب فضائل تیس اولیاء اللہ سے بھی خالی نہیں ہو سکتی لیکن دنیا میں اتنے بڑے بڑے تیس اولیاء ہر وقت ضرور موجود ہیں گے جن کی برکت سے لوگ امن و عافیت سے رہیں گے، روزی پائیں گے اور بارش سے بہرہ ورہوں گے۔“

اس حدیث کی سند میں ایک راوی واضح اور دوسرا راوی ضعیف ہے۔

۱۸۶ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«مَنْ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ» ②

”جس نے کسی قوم کی مشابہت اختیار کی تو وہ اسی قوم کے ایک فرد کی طرح ہے۔“

اس حدیث کو امام ابو داؤدؓ وغیرہ نے روایت کیا ہے جس کی سند اگرچہ ضعیف ہے مگر اس کی تائید کرنے والی سندوں سے بھی معنوی طور پر یہ روایت منقول ہے (یعنی کہ یہ روایت اپنے شواہد سے مل کر درجہ حسن کو ملچھ جاتی ہے اور قابل اعتبار قرار پاتی ہے)

۱۸۷ - «لَا يَشْبَهُ الزَّئْرُ الزَّئْرَ حَتَّى يَشْبَهَ الْعَلْقُ الْعَلْقَ وَمَنْ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ» ③

❶ الم الموضوعات ج ۲ / ص ۱۵۱ (باب عدو الاولیاء) تنزیہ ج ۲ / ص ۲۰۶ (كتاب الادب والزهد) سلسلہ احادیث ضعیفہ ج ۲ / ص ۵۷۵ حدیث نمبر (۱۳۹۲) کنز ج ۱۲۔  
ص ۱۸۷ حدیث نمبر (۲۴۶۰۲)

❷ ابوداؤد: ج ۴ / ص ۳۱۴ حدیث نمبر (۴۰۳۱) مسند امام احمد ج ۲ / ص ۵۰: نصب الرایہ ج ۴ / ص ۳۴۷ (كتاب الجنیات) مجمع ج ۱۰: ص ۶۷۰ (باب من تشبه) کنز ج ۹ / ص ۱۰ حدیث نمبر (۲۴۶۸۰) تہذیب ج ۶ / ص ۸۰: مشکوہ ج ۲ / ص ۴۷۷ حدیث نمبر (۴۳۴۷) (كتاب اللباس) الدرر المنتشرہ. ص ۱۴۸ کشف الخفاء ج ۲ / ص ۳۳۲ حدیث نمبر (۲۴۳۶)  
❸ تنزیہ ج ۲ / ص ۲۱۲ / (كتاب الادب والزهد)

”ایک وضع دوسری وضع قطع کے مشابہ اس وقت تک نہیں ہوتی جب تک کہ طور و طریقہ اور عادات و اخلاق میں مشاہدہ و موافقت نہیں ہو جاتی، جو آدمی کسی قوم کی مشاہدہ اختیار کرے وہ اسی قوم کا ایک فرد ہے۔“  
اس حدیث کی سند میں حفص بن سالم جھوٹا دجال ہے۔

۱۸۸ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«إِذَا أَلْفَ الْقَلْبُ الْأَعْرَاضَ عَنِ اللَّهِ تَعَالَى إِبْلَاهُ اللَّهُ تَعَالَى بِالْوَقِيعَةِ فِي الصَّالِحِينَ۔» ①

”جب دل اللہ تعالیٰ سے اغراض و انحراف کو پسند کرنے لگتا ہے تو اللہ تعالیٰ ایسا کرنے والے آدمی کو نیک و صالح لوگوں پر زبان درازی و طعنہ زدنی میں جلا کر دیتا ہے۔“  
اس روایت کا مرفوع ہونا بے اصل ہے اور یہ روایت منکر ہے۔ کہا جاتا ہے کہ یہ قول بعض صوفیا سے منقول ہے جس کو ہم نے لکھ لیا ہے۔

۱۸۹ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«ذَكْرُ الْأَنْبِيَاءِ مِنَ الْعِبَادَةِ وَذَكْرُ الصَّالِحِينَ كُفَّارَةً لِلْذُنُوبِ وَذَكْرُ الْمُوْتَ صَدَقَةً وَذَكْرُ النَّارِ مِنَ الْجِهَادِ۔ الخ» ②

”انبیاء کرام کا تذکرہ عبادات میں سے ہے۔ صالحین کا تذکرہ گناہوں کا کفارہ ہے اور موت کو یاد کرنا صدقہ ہے اور جنم کو یاد کرنا جہاد ہے۔“

یہ حدیث کتاب العروض سے منقول ہے اور کتاب العروض کی احادیث مکر ہیں۔

۱۹۰ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«عِنْدَ ذِكْرِ الصَّالِحِينَ تَنْزَلُ الرَّحْمَةُ۔»

① تنزیہ ج ۲ / ص ۳۱۷ حدیث نمبر (۱۳۲) الفوائد ۵۰۸۔ کتاب الصلوات، تنکرہ ص ۱۹۳ (باب فضل الاولیاء)۔ کنز ج ۱۱ / ص ۴۷۷ حدیث نمبر (۲۲۲۷) کنز ج ۱۵ / ص ۸۶۴ حدیث نمبر (۴۲۴۲۸) کنز ج ۱۵ / ص ۹۱۸ حدیث نمبر (۴۳۵۸۴)

② کشف الخفاء ج ۲ / ص ۹۱ حدیث نمبر (۱۷۷۲) الفوائد، ص ۵۰۸

③ تنزیہ ج ۲ / ص ۳۹۶ (كتاب الجلمع) سلسلہ احادیث الفواد ص ۵۰۸ (ذکر احادیث المتفرقہ) تذکرہ ص ۱۹۳ (فضل الاولیاء) الاسرار ص ۲۴۹ حدیث نمبر (۳۰۶)

”صالحین کے تذکرہ کے وقت رحمت نازل ہوتی ہے۔“  
ہمارے شیخ حافظ ابن حجر اور ان کے شیخ حافظ عراقی نے ”تخریج احیاء العلوم“ میں کہا کہ اس حدیث کا مرفوع ہونا بے اصل ہے، البتہ یہ امام سفیان بن عینہ کا قول ہے۔

۱۹۱ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے:

»إِذَا أَحَبَّ اللَّهُ عَبْدًا إِبْلِلَةً ..... وَإِذَا أَحَبَّهُ الْحُبُّ الْبَالِغُ إِقْتَنَاهُ قِيلَ وَمَا إِقْتَنَاهُ؟

قالَ لَمْ يَقْرُكَ لَهُ أَهْلًا وَلَا مَالًا۔« ①

”اللہ تعالیٰ جب اپنے کسی بندے سے محبت کرتا ہے تو اسے مصیبت میں مبتلا کرتا ہے اگر وہ اپنے بندے سے زیادہ محبت کرتا ہے تو اس کو اپنے لئے مخصوص کر لیتا ہے۔ لوگوں نے پوچھا کہ مخصوص کرنے کا کیا مطلب ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا کہ اس کے اہل و عیال اور مال و منال کا خاتمه کرو یا ہے یعنی وہ بے مال و عیال ہو کر رہ جاتا ہے۔“  
اس روایت کو امام طبرانی نے نقل کیا ہے اور وہیز میں ہے کہ اس کی سند کا ایک راوی محمد بن زیاد ”لیس بشی“، یعنی علم حدیث میں کچھ نہیں ہے۔

۱۹۲ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے:

»إِذَا أَحَبَّ اللَّهُ عَبْدًا إِبْلِلَةً فَإِنْ صَبَرَ أَحْبَبَاهُ وَإِنْ رَضِيَ أَصْطَفَاهُ۔« ②

”اللہ جب کسی بندے سے محبت کرتا ہے تو اسے مصیبت میں مبتلا کرتا ہے بندہ اگر اس پر صبر کرتا ہے تو اسے منتخب کر لیتا ہے اور اگر وہ اس پر راضی و خوش ہوتا ہے تو اسے برگزیدہ بنالیتا ہے۔“

اس روایت کو امام دیلمی نے بلا سند ذکر کیا ہے۔

۱۹۳ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے:

»إِذَا أَحَبَّ اللَّهُ عَبْدًا أَقْنَاهُ لِنَفْسِهِ وَلَمْ يَشْغُلُهُ بِزُوْجَةٍ وَلَا وَلِيًّا۔« ③

❶ الموضوعات ج ۲ / ص ۲۰۱ (باب البلاء علامة المحب). الفوائد من ۸۰ (ذكر الاحاديث المتفرقة)

❷ كنز ج ۱۱ / ص ۱۰۰ حدیث نمبر (۳۰۷۹۲)

❸ موضوعات ج ۲ / ص ۲۲۸ (باب التعذب) تنزیه ج ۲ / ص (۲۱۲) (كتاب النكاح) میزان

ج ۲ / ص ۶۶۷ حدیث نمبر (۵۲۶۲) كنز ج ۱۱ / ص ۱۰۰ حدیث نمبر (۳۰۷۹۲)

”اللّٰهُ تَعَالٰی جَبْ كَسِي بَنْدَه سے مُبْتَكَر تَابَهُ تَوَسِي اپنے لئے مُخْصُوصَ كَر لِيتا ہے اور وہ اسے بیوی پھوپھو میں مصروف نہیں کرتا۔“

یہ حدیث حضرت انس رض سے مردوی ہے اور موضوع و خانہ ساز ہے۔

۱۹۳ رسول اللّٰه صلی اللہ علیہ و آله و سلّم سے مردوی ہے:

«عِيَارٌ أَمْتَى فِي كُلِّ قَرْنٍ خَمْسِيَّةٍ وَالْأَبْدَالُ أَرْبَاعُونَ فَلَا الْحَمْسِيَّةُ  
يَنْقُضُونَ وَلَا الْأَرْبَاعُونَ كُلُّمَا مَاتَ رَجُلٌ أَبْدَلَ اللّٰهُ مِنَ الْخَمْسِيَّةِ مِائَةً  
مَكَانَهُ وَأَدْخَلَ مِنَ الْأَرْبَاعِينَ مَكَانَهُمْ قَالُوا يَا رَسُولَ اللّٰهِ إِذْنًا عَلَى  
أَعْمَالِهِمْ قَالَ يَعْفُونَ عَمَّنْ ظَلَمُهُمْ وَيُحْسِنُونَ إِلَى مَنْ أَسَاءَ إِلَيْهِمْ  
وَيَتَوَسَّوْنَ فِيمَا أَتَاهُمُ اللّٰهُ» ①

”ہر صدی میں سے میری امت میں سے افضل اور سب سے زیادہ با کمال لوگوں کی تعداد پانچ سو ہوگی، اور ابدال کی تعداد چالیس ہوگی اس تعداد میں کوئی کمی نہیں ہوگی۔ اگر افضل تین پانچ سو آدمیوں میں سے کوئی مر گیا تو اس کی جگہ ابدال میں سے کسی کو اللہ تعالیٰ کر دے گا۔ لوگوں نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! ہم کو ان لوگوں کے اعمال چلا یے کہ وہ کیا عمل کریں گے؟ آپ صلی اللہ علیہ و آله و سلّم نے فرمایا کہ وہ لوگ ان کو معاف کر دیا کریں گے جو ان پر ظلم کریں گے اور ان کے ساتھ جو بدسلوکی کرے گا، اس کے ساتھ یہ لوگ اچھا سلوک کریں گے اور اللہ تعالیٰ نے انہیں جو کچھ دیا ہو گا اس کے ذریعہ دوسروں کی غم خواری کریں گے۔“

یہ حدیث صحیح نہیں ہے اور اس کا ایک راوی غیر معروف یعنی مجہول ہے۔

## انبیاء کے کرام علیہما السلام کی بعض قبروں کا تذکرہ

۱۹۵ رسول اللّٰه صلی اللہ علیہ و آله و سلّم سے مردوی ہے:

① کنز، ج ۱۲ / ص ۱۸۵ حدیث نمبر (۳۴۵۹۱) الفوائد ص ۲۴۵ (كتاب الادب)  
الموضوعات ج ۲ / ص ۱۵۱ (باب عدد الاولیاء) سلسلة احادیث ضعیفة ج ۲۔  
ص ۳۲۹ حدیث نمبر (۹۳۵) تذكرة ص ۱۹۴

”قَبْرُ إِسْمَاعِيلَ فِي الْجَحْرِ۔“<sup>①</sup>

”حضرت اسماعیل الطیبلی کی قبر خاتہ کعبہ کے مقام ”جحر“ میں ہے۔“

ذکورہ بالا حدیث کی سند ضعیف ہے۔

۱۹۶ کوہ لبنان کی وادی بقاع میں جس قبر کو حضرت نوح علیہ السلام کی قبر کہا جاتا ہے وہ ساتویں صدی ہجری میں بنائی گئی ہے۔

دمشق کے مشرقی جانب جس مزار کو حضرت ابی ھبہ بن کعب صحابی کا مزار کہا جاتا ہے اس کے بارے میں تمام علماء کا اتفاق ہے کہ اس جگہ حضرت ابی بن کعب کبھی آئے تک نہیں وہاں ان کا دفن ہونا تو بہت دور کی بات ہے۔

مقام معلیٰ کے جس پہاڑ میں ابن عمر رضی اللہ عنہ کی قبر بتلاتے ہیں وہ کسی طرح بھی صحیح نہیں اگرچہ لوگوں کا اتفاق ہے کہ موصوف ابن عمر رضی اللہ عنہ کا انتقال مکہ مکرمہ میں ہوا تھا۔

قاہرہ کے جس مزار کو مزار حسین کہا جاتا ہے وہاں بالاتفاق حضرت حسین رضی اللہ عنہ مfone نہیں ہوئے، وہاں بعض مصری لوگوں نے یہ کہا ہے کہ وہاں حضرت حسین رضی اللہ عنہ کا سرد فن ہے، مگر بعض علماء کی نظری کرتے ہیں۔

جس مقام کو لوگ سیدہ نفیرہ بنت حسین بن زید کا مزار کہتے ہیں اسے بھی بعض اہل معرفت قبر نفیرہ نہیں مانتے البتہ یہ مانتے ہیں کہ اس خطہ میں سیدہ نفیرہ کی قبر کہیں ضرور ہے مگر وہ جگہ تعین کے ساتھ غیر معروف ہے۔

اور مصر کے مقام قراونہ میں جس جگہ کو لوگ حضرت عقبہ رضی اللہ عنہ میں عامر کا مزار کہتے ہیں اس کی بنیاد صرف ایک خواب ہے جسے بعض لوگوں نے زمانہ طویل گزر جانے کے بعد دیکھا تھا اور یہ بات گزر چکی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے مقرر کردہ کچھ فرشتے مردوں کو ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل کر دیا کرتے ہیں۔<sup>②</sup>

① کشف الخفاہ ج / ۲ ص ۱۳۶ حديث نمبر (۱۸۰۴) تذكرة ص ۲۲۰۔

العقاصد ص ۳۰۳ حديث نمبر (۷۵۸) تمیز ص ۱۱۔ اسنی ص ۱۵۳۔

② حدیث نمبر ۱۹۶۱۳۲ علامہ محمد بن طاہر بن علی ثقیہ ہندی متوفی ۹۸۶ھ کی کتاب تذکرہ المؤمنات سے ماخوذ ہیں۔

## فصل

**نبی ﷺ پر درود کے سلسلے میں کچھ بدعات اور واهیات**

### خواب و روایات کا تذکرہ

۱۹۷۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«الصَّلَاةُ عَلَىٰ نُورٌ عَلَى الصِّرَاطِ وَمَنْ صَلَّى عَلَىٰ يَوْمَ الْجُمُعَةِ ثَمَانِينَ مَرَّةً غُفِرَتْ لَهُ ذَنُوبُ ثَمَانِينَ عَامًا۔» ①

”مجھ پر پڑھا ہوا درود میں صراط پر نور بن جائے گا اور جو آدمی جمعہ کے دن مجھ پر اسی مرتبہ درود پڑھے گا اس کے اسی سال کے گناہ بخش دیے جائیں گے“  
حافظ ابن حجر نے کہا کہ مذکورہ بالاحدیث کو روایت کرنے میں حاجج بن شان منفرد ہے جو ضعیف راوی ہے۔ نیز اس کے علاوہ اس روایت کی سند میں چار ضعیف رواۃ موجود ہیں۔

۱۹۸۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«الصَّلَاةُ عَلَى النَّبِيِّ أَفْضَلُ مِنْ عِتْقِ الرِّقَابِ۔» ②

”نبی ﷺ پر درود پڑھنا غلاموں کو آزاد کرنے سے افضل عبادت ہے۔“  
حافظ ابن حجر نے کہا کہ اس حدیث کا مرفوع ہونا مکذوب ہے البتہ حافظ ابن عساکر نے اسے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے موقوف قول کے طور پر روایت کیا ہے۔

۱۹۹۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«الصَّلَاةُ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا تُرْدَّ۔» ③

① اسنی المطالب ص ۱۳۴۔ لکنجز ۱ / ص ۴۹۔ حدیث نمبر (۲۱۴۹)

② الدرر المنتشرہ ص ۱۰۳۔ کشف الخلفاج ۲ / ص ۳۹۔ حدیث نمبر (۱۶۱۸)۔ تذکرہ ص ۸۹۔  
الاسرار ص ۲۲۵۔ حدیث نمبر (۲۶۷)۔ المقاصد۔ ص ۲۶۶۔ حدیث نمبر (۶۲۹)۔ اسنی المطالب  
ص ۱۳۴۔ السنن والمبتدعات ص ۲۴۔

③ اسنی المطالب ص ۱۳۴۔ الاسرار ص ۲۳۶۔ حدیث نمبر (۲۶۹)۔ المقاصد ص ۲۶۶۔  
حدیث نمبر (۶۲۱)۔ کشف الخفاء ص ۳۹۔ حدیث نمبر (۱۶۲۰)۔ تمیز ص ۹۴

”دنی کریم ﷺ پر پڑھا ہو اور ورنہیں ہو سکتا۔“

امام حافظی نے کہا کہ مذکورہ بالاروایت ابو سلیمان دارانی کا قول ہے۔ جس کو احیاء العلوم میں امام غزالی نے مرفوع حدیث کے طور پر لکھ دیا ہے حالانکہ اس کی تخریج کرنے والے کو یہ پا نہیں چل سکا کہ یہ روایت کس نے نقل کی ہے۔

۲۰۰ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے:

❶ «الصَّلُوةُ عَلَيْهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا يَطْلَبُهَا الرِّبَاعُ». ❶

”ریا کاری کے طور پر رسول اللہ ﷺ پر پڑھا ہو اور وہ باطل و رائیگان نہیں ہو سکتا۔“

اس حدیث کو بعض علمانے ذکر تو کیا ہے مگر یہ صحیح نہیں کیونکہ ریا کاری سے سارے اعمال باطل ہو جاتے ہیں پھر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو ریا کاری والا درود کیونکہ ہدیہ کیا جا سکتا ہے جب کہ یہ ایک خبیث و ناپاک عمل ہے اور ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم پاکیزہ و ظاہر ہیں۔ (انی المطالب)

۲۰۱ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے:

❶ «لَا تُسْتَبِّنُونَ فِي الصَّلَاةِ». ❶

”تم لوگ درود میں مجھے ”سید“ مت کہو۔“

یعنی میرے لئے ”سیدنا“ کا لفظ استعمال کرو۔

یہ روایت بے اصل ہے، صحیح لفظ ”لا تسودونی“ ہے یعنی مجھے سردار مت کہو۔

۲۰۲ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے:

❶ «لَا تَحْمِلُونَ كَفَدَحَ الرَاكِبِ». ❶

❶ اسنی المطالب ص ۱۳۴۔ السنن والمبتدعات ص ۲۴۔ (فی بیان احادیث و اخبار و منامات واهیہ)

❷ الاسرار ص ۳۸۱ حدیث نمبر (۵۸۵) المقادی ص ۴۶۳ حدیث نمبر (۱۲۹۲) تمیز

ص ۱۸۵ اسنی المطالب ص ۲۵۳۔ السنن والمبتدعات۔ ص ۲۴۰ (اخبار و منامات واهیہ)

❸ مجمع الزوائد ج ۱۰ / ص ۱۵۵ (باب فيما يستفتح به الدعاء) مصنفہ عبدالرزاق ج ۲۔

ص ۲۱۶، حدیث نمبر (۳۱۱۷) کنز ج ۱ / ص ۵۰۹ حدیث نمبر (۲۲۰۲ و ۲۲۰۳) و ۲۲۵۴۔ تذکرہ ص ۸۸ (باب فضل الرسول۔) الفوائد ۲۲۷ (باب فضائل النبی)

”تم مجھ کو سوار کے پیالہ کی طرح نہ کر دو۔“

یعنی میرا ذکر اور مجھ پر درود پڑھنے میں تاخیر نہ کیا کرو۔

اس روایت کی سند میں موسیٰ بن عبیدہ رہبی ہے جس پر امام احمد و ابن معینؓ نے کلام کیا ہے۔ ابن طاہر مقدسی کی کتاب التذکرہ میں اسی طرح مرقوم ہے۔

۲۰۳ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«لَا تُصْلِّوْا عَلَى الْبَيْتِرَاءَ قَالُوا وَمَا الصَّلوَةُ الْبَيْتِرَاءُ؟ قَالَ تَقُولُوا اللَّهُمَّ  
صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّنَسِّكُونَ، بَلْ قُولُوا اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّعَلَى  
آلِ مُحَمَّدٍ» ①

”تم لوگ مجھ پر ”وروتیراء“ مت پڑھا کر لوگوں نے کہا کہ درود بتیراء کیا چیز ہے؟

آپ ﷺ نے فرمایا کہ صرف لفظ ”اللهم صلی علی محمد“ کہہ کر رک جاؤ اور اس کے بعد ”وعلی آل محمد“ نہ کہو اس کو بتیراء کہتے ہیں تم لوگ مجھ پر پورا درود ”اللهم  
صلی علی محمد وعلی آل محمد“ پڑھا کرو۔“

الحرز المتع میں کہا ہے کہ یہ روایت ابن سعد نے نقل کی ہے مگر اس کی سند سے میں واقعی  
نہیں اور یہ بے اصل روایت ہے۔

۲۰۴ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«مَنْ صَلَّى عَلَى رُوحِ مُحَمَّدٍ فِي الْأَرْوَاحِ وَعَلَى حَسَدِ مُحَمَّدٍ فِي الْأَحْسَادِ  
وَعَلَى قَبْرِهِ فِي الْقُبُوْرِ رَأَنِي فِي مَنَابِهِ وَمَنْ رَأَنِي فِي مَنَابِهِ رَأَنِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ۔  
إِلَى قَوْلِهِ وَشَفَعْتُ فِيهِ وَشَرَبْتُ مِنْ حَوْضِي وَحَرَّمْ عَلَى النَّارِ» ②

”جو آدمی روایت نہ کوئہ میں منقول شدہ الفاظ کے ساتھ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر  
درود پڑھنے گا وہ مجھے (یعنی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو) خواب میں دیکھے گا اور جو مجھے  
خواب میں دیکھے گا وہ مجھے قیامت میں بھی دیکھے گا میں اس کے لئے سفارش کروں گا  
اور وہ میرے حوض کوڑ سے پانی پیئے گا اور جہنم پر حرام کر دیا جائے گا۔“

① السنن والمبتدعات ص ۲۴۱ (احادیث و اخبار واهیہ فی الصلاۃ)

② السنن والمبتدعات ص ۲۴۱ (باب فی بیان احادیث فی الصلاۃ

یہ روایت جزوی کی کتاب الدلائل میں مذکور ہے۔ اس کتاب میں اس طرح کے الفاظ پر مشتمل خوفناک مصیبیتیں (احادیث موضوع) بہت ہیں۔ حرز المنجع میں کہا کہ اس روایت کو ابو القاسم اسستی نے ”الدر المظہم فی المولد العظیم“ میں نقل کیا ہے لیکن اس کے اصل پر میں ابھی تک واقف نہیں ہو سکا۔

## جزوی کی کتاب الدلائل میں منقول شدہ

### وطیفہ جمعہ سے متعلق حدیث

۲۰۵۔ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

«مَنْ قَرَأَ هَذِهِ الْصُّلُوةَ مَرَّةً وَاحِدَةً كَبَّ اللَّهُ لَهُ تَوَابَ حَجَّةً مَقْبُولَةً وَتَوَابَ مَنْ أَعْتَقَ رَبَّيْهِ مِنْ وَلَدِ اسْمَاعِيلَ فَيَقُولُ اللَّهُ يَأْمَلُ إِلَيْكُنِي هَذَا عَبْدُ مِنْ عَبْدِي أَكْثَرُ الصُّلُوةِ عَلَى حَسَبِيِّ مُحَمَّدٍ فَوَاعْزِنِي وَجَلَالِي وَمَحْدِي وَإِرْفَاقَاعِي لَا عَطِيَّةٌ بِكُلِّ حَرْفٍ صَلَّى فَصَرَا فِي الْحَجَّةِ وَوَجْهُهُ كَالْقَمَرِ وَكَفَهُ فِي كَفِ حَسَبِيِّ مُحَمَّدٍ» ①

”جس نے یہ درود بروز جمع ایک بار پڑھا، اس کے لئے اللہ تعالیٰ ایک مقبول حج اور اولاد اسماعیل کا ایک غلام آزاد کرنے کا ثواب لکھے گا اور اللہ تعالیٰ کہے گا اے میرے فرشتو امیرے تمام بندوں میں سے میرا یہ بندہ میرے حبیب محمد ﷺ پر سب سے زیادہ درود بھیجنے والا ہے، لہذا میری عزت و جلال، شرف و بلندی کی قسم! میں اسے اس کے پڑھنے ہوئے درود کے ہر حرف کے بدله جنت میں ایک محل عطا کروں گا اور اس کا چھروہ چاند کی طرح روشن ہوگا اور اس کا ہاتھ میرے محبوب محمد ﷺ کے ہاتھ میں ہو گا۔“ اس حدیث پر جھوٹ کے آثار و علامات واضح ہیں، یہ حدیث کتب صحاح متہ میں قطعاً نہیں ہے اور نہ اس کا وجود مندرجہ ذیل ”اور مندابا حنفی“ میں ہے۔ بلکہ کتاب الدلائل کے معتبر اور قابل

① السنن والمبتدعات ص ۲۴۱ (فصل فی بیان احادیث و اخبار و منامات واهیہ و بدھ فی الصلاة علی النبی)

بَدْعَاتُ الْأَرْثَانِ كَا شَرْعِيٍّ پُوْسْتَارِيٍّ

اعتماد شارح بن حجر اور ائمہ ترمذی و بخاری کے مصنفوں کے مطابق اس کے مصنف کے خلاف یہ لکھا ہے کہ انہیں اس حدیث کی کوئی بھی اصل نہیں ملی اس کتاب کو تونذر آتش کر دینا چاہیے اس کے اندر جو آیات اور احادیث صحیح ہیں انہیں چھوڑ کر باقی پوری کتاب کو جلا دینا چاہئے۔

۲۰۶ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«مَنْ صَلَّى عَلَى مَائِلَةَ صَلْوَةٍ حِينَ يُصْلِي الصُّبْحَ قَبْلَ أَنْ يَتَكَلَّمَ، فَقَضَى اللَّهُ لَهُ مَائِلَةَ حَاجَةٍ، عَجَلَ اللَّهُ لَهُ مِنْهَا تَلَاثَيْنَ حَاجَةً وَأَخْرَجَهُ سَعْيَنَ وَفِي الْمَغْرِبِ مِثْلَ ذَلِكَ، قَالُوا وَكَيْفَ الصَّلَاةُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ إِنَّ اللَّهَ وَمَنْ يَكْتَهُ يُصْلُوْنَ عَلَى النَّبِيِّ الْآيَةِ، اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ حَتَّى تَعْدُ مِائَةً» ①

”جس نے مجھ پر سو مرتبہ درود نماز فجر کے بعد بات چیت سے پہلے پڑھا اللہ تعالیٰ اس کے لئے سو ضرورتیں پوری کرے گا، ان میں سے تیس تو جلدی یعنی دنیا میں پوری کر دے گا اور ستر کو موخر کر دے گا، یعنی آخرت میں پوری کر دے گا، اور مغرب کے وقت بھی اتنی تعداد میں درود پڑھنے کا ایسا ہی ثواب و بدله ہو گا۔ لوگوں نے کہا کہ آپ پر درود کیسے پڑھا جائے آپ نے فرمایا کہ پہلے ”ان الله و ملاتکته يصلون“ والی پوری آئیت پڑھو پھر ”اللهم صلی علیہ“ پڑھو اسی طرح سو کی تلتی پوری کر ڈالو۔“ اس حدیث کو ہم نے اور ہمارے ساتھ بعض دوسرے اہل علم نے حلاش کیا مگر اس کی کوئی اصل ہم نہیں پاسکے۔

۲۰۷ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

«مَنْ صَلَّى عَلَى صَلْوَةٍ وَاجْدَةً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ عَشْرًا وَمَنْ صَلَّى عَلَى عَشْرَةَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ مَائِلَةً وَمَنْ صَلَّى عَلَى مَائِلَةَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ الْفَاءَ وَمَنْ صَلَّى عَلَى الْفَاءَ زَاهَمَتْ كَفْفُهُ كَهْفَةٌ عَلَى بَابِ الْحَجَّةِ» ②

① اتحاف ج ۵۱ ص ۱۴۱. السنن والمبتدعات ص ۱۴۱ (فی بیان احادیث و اخبار و منامات واهیہ). السنن والمبتدعات ص ۲۴۲. فصل فی احادیث الواصیۃ

② (ما وجدت هذی الحدیث فی دار الدعوة السلفیۃ)

”جو شخص مجھ پر ایک بار درود پڑھے گا اللہ تعالیٰ اس پر دس رحمتیں نازل فرمائے گا، اور جو مجھ پر دس مرتبہ درود پڑھے گا اس پر اللہ تعالیٰ سو رحمتیں نازل کرے گا، اور جو مجھ پر سو بار درود پڑھے گا اس پر اللہ تعالیٰ ایک ہزار رحمتیں نازل کرے گا اور جو مجھ پر ایک ہزار بار درود پڑھے گا اس کی حوصلی کی ہی تھی سے جنت کے دروازہ پر لکرائے گی۔“

مصنف ”الحرزاًمبعَد“ نے کہا کہ میں اس حدیث کے اصل پرواقن فیں ہو سکا۔

۲۰۸ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

『مَنْ صَلَّى عَلَيَّ وَاجِدَةً أَمْرَ اللَّهَ حَافِظَتِيهِ أَنْ لَا يُكَبَّ عَلَيْهِ ذُنُوبُهُ تَلَاهُ أَيَامٌ』 ①

”جس نے مجھ پر ایک بار درود پڑھا اس پر مقرر کرد کاتین کرام (فرشتوں) کو اللہ تعالیٰ حکم دے گا کہ تین دن تک اس کے گناہ نہ لکھیں۔“

ذکورہ بالا حدیث کی سند پر بھی ”الحرزاًمبعَد“ کے مصنف واقف نہ ہو سکے۔

۲۰۹ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

مَنْ قَالَ حَزَرِيَ اللَّهُ عَنِّيْ مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِمَا هُوَ أَهْلُهُ أَتَعَبَ سَبْعِينَ مَلَكًا الْفَ صَبَاحَ۔

”جس نے کہا کہ اللہ تعالیٰ میری طرف سے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو ان کے شایان شان جزادے، وہ ستر فرشتوں کو ایک ہزار بیج (مرا دا ایک ہزار دنوں) تک تحکادے گا۔“

یعنی ستر فرشتوں کو ایک ہزار دن عبادت کرنے میں وہ ثواب نہیں مل سکتا جو دعا نے ذکور کرنے والے کوں جائے گا۔

ذکورہ بالا روایت کی سند میں ہانی بن متوك ضعیف راوی ہے۔ (الحرزاًمبعَد)

امام ابن حبان نے کہا کہ ہانی ذکور کی روایات میں مکر بکثرت داخل ہو جاتی تھیں لہذا اس کی روایت سے استدلال کسی طرح بھی جائز نہیں۔ (میزان الاعتراض)

۲۱۰ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

❶ سلسلہ احادیث ضعیفة ج ۲ / ص ۱۹۲ حدیث نمبر (۱۰۷۷) تاریخ خطیب ج ۸ / ص ۳۳۸ کنز ج ۲ / ص ۲۲۴ حدیث نمبر (۲۹۰۰) المعجم الكبير ج ۱۱ / ص ۲۰۶ حدیث نمبر (۱۱۰۹). السنن والمبتدعات ص ۲۴۲. (الاحادیث...)

«مَنْ صَلَّى رَكْعَيْنِ لِلَّهِ الْجُمُعَةَ، ثُمَّ يَقُولُ أَلْفَ مَرَّةٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ النَّبِيِّ الْأَمِيِّ فَإِنَّهُ لَا يَتِيمُ الْقَابِلَةَ حَتَّى يَرَانِي فِي الْمَنَامِ۔»

”جس نے جمع کی شب میں دو رکعتیں لعل پڑھنے کے بعد ایک ہزار مرتبہ ”صلی اللہ علی محدث النبی الائی“ کہا وہ دوسری رات پوری ہونے سے پہلے مجھے خواب میں ضرور دیکھے گا۔“

شیخ محمد بن احمد کہتے ہیں کہ اس حدیث کے بارے میں مجھ پر یہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ کم از کم یہ ضعیف درجہ کی حدیث ہے اور ساتھ ہی ساتھ صحیح مسلم میں وارد شدہ اس صحیح حدیث کے معارض بھی ہے:

«لَا تَحْتَصُوا لِلَّهَ الْجُمُعَةَ بِقِيَامِ مِنْ بَيْنِ الْلَّيْلَيْنِ۔»<sup>①</sup> (صحیح مسلم)

”رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ جمعہ کی رات میں دوسری راتوں کے مقابلہ میں کوئی مخصوص قسم کی نفلی نماز مت پڑھو۔“

لہذا ہر وہ حدیث، اثر (قول صحابی وتابعی) اور قول شیخ و عالم جس میں مذکورہ قسم کی دعا و ثواب کا تذکرہ ہو اس کی طرف نہ نظر التفات ڈالوں اس کی تقدیم اس پر عمل کرو، کیونکہ اس کا معاملہ دو باتوں میں سے کسی ایک سے خالی نہیں ہو سکتا یا تو وہ ضعیف موضوع ہے یا ایجاد شدہ بدعت اور جعلی چیز ہے اور دونوں صورتوں میں وہ روایت ناقابل عمل ہے۔

۲۱ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے:

«مَنْ قَالَ شُكْلَ نَبَوْمَ اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَوةً تَكُونُ لَكَ رِضَاءً وَلِحَقْهِ أَدَاءً تَلَاثَيْنِ مَرَّةً فَتَحَّ اللَّهُ مَا بَيْنَ قَبْرِهِ وَ قَبْرِ نَبِيِّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ۔»

”جس نے روزانہ تیس مرتبہ یہ کہا کہ (اے اللہ! محمد ﷺ پر تو اسی رحمت نازل کر جو تیرے لئے باعث رضا اور حق محمد ﷺ کی ادائیگی کا سبب ہو) تو اس کے پڑھنے والے کی قبر اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر کے درمیان اللہ تعالیٰ پرده کھول دے گا۔“

مذکورہ بالاروایت میں نے شرحی یعنی کی کتاب ”الفوائد فی الصَّلَاتِ وَالْعَوَادِ“ میں دیکھی جو آدمی عافیت و سلامتی چاہتا ہو وہ اس کتاب پر اعتماد نہ کرے نہ اسے قابل التفات سمجھے۔ اس

<sup>①</sup> الترغيب والترهيب ج ۲ / ص ۱۲۷ (باب الترغيب في الصوم..) فتح الباري ج ۴ / ص ۲۲۳ (كتاب الصوم)

کتاب میں بکثرت ابا طمیل، خرافات و غویات اور ضلالات ہیں۔

۲۱۲ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«إِنَّ آدَمَ لَمَّا رَأَمَ الْقُرْبَ مِنْ حَوَّاءَ طَلَبَ مِنْهُ الْمَهْرَ فَقَالَ يَا أَرْبَبِ مَاذَا أَعْطِيهَا؟ قَالَ يَا آدَمَ صَلَّى عَلَى صَفِيفِي مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عِشْرِينَ مَرَّةً فَفَعَلَ.» [مأجودة]

حضرت آدم ﷺ نے جب حضرت حوا ﷺ کی قربت چاہی تو حوانے ان سے ”مهر“ کا مطالب کیا حضرت آدم ﷺ نے کہا ہے میرے رب ! میں انہیں کون سی چیز مہر میں دوں ؟ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ میرے برگزیدہ نبی محمد ﷺ پر بیش مرتبہ درود پڑھئے چنانچہ حضرت آدم ﷺ نے بیش بار درود پڑھا۔“

مذکورہ بالاروایت کا بھی وہی حال ہے جو اس سے پہلے والی روایت کا حال ہے، کسی بھی معبر کتاب میں اس کا وجود نہیں ہے۔ علمائیں سے کسی نے اسے اپنی کتاب میں قطعاً داخل نہیں کیا یہ روایت تم صرف صوفیا اور سلسلہ پیری مریدی چلانے والوں کی کتابوں میں پاسکتے ہو جن کو نبی مухوم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی صحیح و موضوع روایات میں تیز اور فرق معلوم نہیں۔

۲۱۳ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«أَوْحَى اللَّهُ إِلَى مُؤْمِنِي أَتَحِبُّ أَنْ لَا يَنَالَكَ مِنْ عَطْشٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟ قَالَ نَعَمْ، قَالَ فَاكْثِرِ الصَّلَاةَ عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.» ①

”اللہ تعالیٰ نے حضرت موی ﷺ کی طرف یہ وحی کیا کہ تم یہ چاہتے ہو کہ بروز قیامت تم کو پیاس نہ لگے؟ حضرت موی ﷺ نے کہا کہ ہاں ! اللہ تعالیٰ نے فرمایا تو محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر بکثرت درود پڑھا کرو۔“

یہ روایت اسرائیلیات میں سے ہے، کسی قابل اعتماد کتاب میں اس کی کوئی اصلاح نہیں، یہ روایت تم کو ان صوفیا کے علاوہ کسی اور کی اتصانیف میں نہیں مل سکتی جوتا رعنگوت سے بھی زیادہ کمزور سندوں کے ساتھ خطرناک قسم کی روایات نقل کیا کرتے ہیں۔

① السنن المبتدعات ص ۲۴۳ ((فصل فی بیان احادیث و اخبار و منامات و اهیة))

## شکاری کے ساتھ ہرن کا قصہ

۲۱۳۔ مروی ہے کہ ایک شکاری ایک ہرنی کو کٹاے ہوئے تھا، اس ہرنی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ آپ اس شکاری کو حکم دیجئے کہ مجھے چھوڑ دے تاکہ میں جا کر اپنے بچوں کو دودھ پلا آؤں اور پھر واپس آ جاؤں گی۔

رسول اللہ ﷺ نے ہرنی سے کہا کہ اگر تم واپس نہ آئی تو کیا ہو گا؟ ہرنی نے کہا کہ اگر میں واپس نہ آؤں تو اللہ تعالیٰ مجھ پر اسی طرح لعنت کرے جس طرح اس شخص پر لعنت کرتا ہے جو آپ کا ذکر سن کر آپ ﷺ پر درد نہیں پڑھتا ہرنی کی یہ بات سن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس کے خاص بن گئے۔

اس قصہ کا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر مکذوب ہونا ظاہر ہے، بعض لوگوں نے اسے حلیۃ الاولیاء کی طرف منسوب کیا ہے اور حلیۃ الاولیاء میں بہت سے اکاذیب، اباطیل، مصیبت و خطرناک باتیں یعنی خرافات و لغویات جو عقائد و اعمال کو بگاڑنے والی ہیں موجود و منقول ہیں:

۲۱۵۔ «اللَّهُمَّ صَلِّ أَفْضَلَ صَلَوةً عَلَى أَسْعَدِ مَحْلُوقَاتٍ - صَلِّ اللَّهُ عَلَى طَةِ  
خَيْرِ الْخَلْقِ وَاحْلَامَهَا - اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى الْحَيِّبِ الْمَحْبُوبِ مُشْفِي الْعَلِيلِ وَ  
مُفَرِّجِ الْمُكْرُوبِ -»

”اے اللہ! تو اپنے سب سے زیادہ سعادت مند مخلوق پر افضل ترین رحمت نازل فرم۔  
اللہ تعالیٰ افضل ترین و پسندیدہ مخلوق محمد ﷺ پر اپنی رحمت نازل فرمائے۔ اے اللہ تو  
حبیب، محبوب، بیمار کو شفا دینے والے اور پریشانیوں کو دور کرنے والے محمد ﷺ پر  
رحمت نازل فرم۔“

یہ درود بدعت اور غیر مشرع ہے۔ ان میں لب و ہجہ کی اور لغوی غلطیاں بھی ہیں، لہذا ان کا  
ترک واجب ہے۔

اس طرح کے مردی بعض دوسرے درود بھی لازمی طور پر ترک کر دینا چاہیے۔ (حدیث نمبر  
۱۹۵- ۲۱۳۲)

## تتمہ

**خلفاءٰ راشدین، اہل بیت و عام صحابہ کے  
عمومی و خصوصی مناقب میں وارشده مزید روایات**

ذکر عمر

۲۱۶. رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«لَوْلَمْ أَبْعَثْ فِيْكُمْ لَبِيعَ عُمَرٍ» ①

”اگر میں تم میں رسول بنا کر نہ بھیجا گیا ہوتا تو میرے بجائے حضرت عمر رض بن خطاب نبی بنا کر بھیجے گئے ہوتے۔“

اس حدیث کو امام ابن عدی نے حضرت بلاں رض سے مرفوعاً روایت کیا ہے، اس کی سند میں ایک وضاع راوی ہے۔

۲۱۷. رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«رَأَيْتُ لَيْلَةً أُسْرِيَ بِي فِي الْعَرْشِ حَرِيدَةً حَضَرَاءَ فِيهَا مَكْتُوبٌ بِنُورٍ أَيْضُّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ أَبُو بَكْر الصَّدِيقُ، عُمَرُ الْفَارُوقُ» ②

”شب معراج میں میں نے عرش پر ایک سر برہنی دیکھی جس میں کلمہ توحید کے ساتھ ابو بکر صدیق رض و عمر فاروق رض لکھا ہوا تھا یخیر سفید نور سے لکھی ہوئی تھی۔“

اس حدیث کو حافظ خطیب بغدادی رض نے حضرت ابو الدرداء رض سے مرفوعاً روایت کیا، اس سند کا ایک راوی وضاع ہے۔

① کنز ج ۱۱. ص ۵۸۱ حدیث نمبر (۳۲۷۶۱) الفوائد ص ۳۲۶ (ذکر عمر) (مناقب الخلفاء)  
تنزیہ ج ۱ / ص ۳۷۲ (باب مناقب الخلفاء) الموضوعات ج ۱ / ص ۳۲۰ (باب فضائل عمر

ص) کشف الخفاء ج ۲ / ص ۲۳۱ حدیث نمبر (۲۱۲۰). الكامل ج ۲ حدیث نمبر (۱۰۷۱)

② تاریخ خطیب ج ۱۱ / ص ۲۰۴. الموضوعات ج ۱ / ص ۳۲۷ (باب ما یجمع فضائل  
ابی بکر و عمر) الفوائد ص ۳۳۹ (باب مناقب الخلفاء)

۲۱۸ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :

«مَنْ شَتَّمَ الصِّدِّيقَ فَإِنَّهُ زَنْدِيقٌ وَمَنْ شَتَّمَ عُمَرَ فَمَا وَاهَ سَقْرٌ وَمَنْ شَتَّمَ عُثْمَانَ

خَصْمُهُ الرَّحْمَانُ وَمَنْ شَتَّمَ عَلَيْنَا فَعَحْصَمُهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ» ①

”جو شخص حضرت ابو بکرؓ کو گالی دے وہ زندیق ہے، جو عمرؓ کو گالی دے اس کا شہکارا جہنم ہے، جو عثمانؓ کو گالی دے اس کا حریف و مخالف اللہ ہے اور جو حضرت علیؓ کو گالی دے اس کے حریف محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔“

یہ حدیث موضوع و خانہ ساز ہے۔

### ذکر فاطمہؓ

۲۱۹ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

«بَاعْلَىٰ ! إِنَّ اللَّهَ زَرَّجَكَ فَاطِمَةَ وَجَعَلَ صِدَاقَهَا الْأَرْضَ فَمَنْ مَثَّى عَلَيْهَا  
مُبِغْضَالَكَ يَمْشِي حَرَاماً» ②

”اے علیؓ! اللہ تعالیٰ نے تمہارے ساتھ فاطمہؓ کی شادی کی اور ان کا مہر روئے زمین کو مقرر کیا لہذا جو آدمی زمین پر چلے اور تم سے بخش رکھے اس کا چلننا حرام ہے۔“  
یہ حدیث موضوع ہے۔

۲۲۰ «لَمَّا رَأَيْتَ فَاطِمَةَ إِلَى عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَمَا  
مَهَا وَجِيرَتِيلُ عَنْ يَمِينِهَا وَمِنْ كَائِلِ عَنْ يَسِارِهَا وَسَبْعُونَ الْفِي مَلَكِ خَلْفَهَا  
..... يُسَبِّحُونَ اللَّهَ وَيُقَدِّسُونَهُ حَتَّى طَلَعَ الْفَجْرُ» ③

① تذكرة ۹۲ (باب فضل الصحابة واهل بيته) تنزية ج ۱ / ص ۳۹۰ حدیث نمبر

(۱۲۶) (باب مناقب الخلفاء) الفوائد ص ۲۲۹۔ (فضائل الصحابة)

② تnzیہ ج ۱ / ص ۴۱۱ (باب فی مناقب السبطین ... ) الموضوعات ج ۱ / ص ۱۶  
(باب نکر تزویج فاطمة) الفوائد ص ۰۔۳۹ (باب فضائل النبی ﷺ)

③ الموضوعات ج ۱ / ص ۴۲۰ (باب نکر تزویج فاطمة) الفوائد ص ۳۹۱ (فضائل  
النبی) تnzیہ ج ۱ / ص ۱۲ (باب مناقب السبطین)

”جب حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا حضرت علیؑ کی خدمت میں پہلی رات لائی گئیں تو اس وقت فاطمہؓ کے آگے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ان کے دامیں طرف حضرت جبریل اللہ تعالیٰ کے طرف میکائیل اللہ تعالیٰ اور یحییٰ پیغمبر ستر ہزار فرشتے اللہ تعالیٰ کی تسبیح و تقدیس کرتے ہوئے چل رہے تھے۔ ان سب کی تسبیح و تقدیس کا سلسلہ اس رات طلوع فجر تک جاری تھا۔“

اس حدیث کو حافظ خطیبؓ نے حضرت ابن عباسؓ سے مرفوعاً نقل کیا، اس کی سند میں عبد الرحمن بن محمد (عبد الرزاق کا بھانجا) کڈاً براوی ہے، حافظ ابن الجوزیؓ نے اسے موضوع کہا اور میرزاں میں کہا کہ یہ ”کذب صریح“ ہے۔

۲۲۱ رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے :

❶ «أَنَا وَفَاطِمَةٌ وَعَلَىٰ فِي حَظِيرَةِ الْقُدُسِ فِي قَبْيَةِ يَضَاءٍ سَقَهَا عَرْشُ الرَّحْمَنِ -»  
”میں اور فاطمہؓ اور علیؓ خطیرۃ القدس کے ایک سفید قبہ میں رہیں گے جس کی چھت الرجان (اللہ) کا عرش ہو گا۔“

اس حدیث کو امام طبرانیؓ نے روایت کیا ہے اور یہ موضوع و خانہ ساز ہے۔  
۲۲۲ «إِنَّ أَبْنَ عَبَّاسٍ قَالَ سَأَلَتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ الْكَلِمَاتِ الْيَتَى تَلَقَّاهَا آدَمُ مِنْ رَبِّهِ قَالَ سَأَلَ بِحَقِّ مُحَمَّدٍ وَعَلَىٰ وَفَاطِمَةَ وَالْحَسَنِ وَالْحَسِينِ الْأَبْتَى عَلَىٰ فَتَابَ عَلَيْهِ»

”حضرت ابن عباسؓ نے کہا کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ حضرت آدم کو اپنے رب کی طرف سے توبہ کے لئے جو کلمات حاصل ہوئے تھے وہ کون سے کلمات ہیں؟ تو آپ نے فرمایا کہ انہوں نے محمدؐ، فاطمہؓ، حسنؓ اور حسینؓ کے وسیلے سے توبہ کی تو ان کی توبہ قبول ہو گئی۔“  
یہ روایت بھی موضوع و خانہ ساز ہے۔

❶ الفوائد ص ۳۸۸ (باب ذکر فاطمہ) الم الموضوعات ج ۲ / ص ۲۔

❷ الفوائد ص ۲۹۴ (باب مناقب الخلفاء) (ذکر فاطمہ) الم الموضوعات ج ۲ / ۲۔

۲۲۳ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

❶ «إِنَّ الْمُحَمَّدَ شَجَرَةُ النُّبُوْتِ وَالرَّحْمَةُ وَمَوْضِعُ الرِّسَالَةِ۔»

”آل محمد نبوت کے درخت، رحمت کے آل و عیال اور رسالت کے مقام مخصوص ہیں۔“  
اس روایت کی سند میں دو متذکر راوی ہیں اور یہ روایت موضوع ہے۔

۲۲۴ رسول اللہ ﷺ سے مروی ہے :

❷ «إِنَّ شَيْعَتَنَا يَخْرُجُونَ مِنْ قُبُوْرِهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى مَا يَهْمُّ مِنَ الدُّنْوِيْبِ وَالْعُيُوبِ كَالْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ۔»

”قیامت کے روز ہمارے شیعہ حضرات گناہوں اور عیوب کے باوجود چودھویں رات کے مہتاب کامل کی طرح اپنی قبروں سے نکلن گے۔“  
یہ حدیث موضوع ہے اس کی سند میں ایک راوی ہے جو غیر معترہ ہے۔

۲۲۵ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

❸ «بِمَا عَلِيْلٍ إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ أَخَذْتُ بِحِجَّرَةِ اللّٰهِ وَأَخَذْتَ أَنْتَ بِحِجَّرَتِيْ  
وَأَخَذْتُ وَلَذَكَ بِحِجَّرِكَ وَأَخَذْتُ شِبَعَةً وَلَدَكَ بِحِجَّرِهِمْ۔»

”اے علیؑ! قیامت کے دن میں اللہ کی کمر پکڑوں گا اور تم میری کمر پکڑو گے اور تمہاری اولاد تھماری کمر پکڑے گی اور شیعہ لوگ تمہاری اولاد کی کمر پکڑیں گے۔“  
کتاب الخضر میں کہا کہ مذکورہ بالاحدیث موضوع ہے۔

ذکر المولین حضرت عائشہ صدیقہ رض

۲۲۶ حضرت جبریل صلی اللہ علیہ وسلم نے رسول اللہ ﷺ سے کہا:

❹ «إِنَّ اللّٰهَ يَقُولُ لَكَ تَزَوَّجْ ابْنَةَ أَبِي تَكْرِيرٍ فَمَضِي عَلَيْهِ فَقَالَ يَا آبا بَغْرِيْرِ إِنَّ اللّٰهَ أَمْرَنِيْ أَنْ أَتَزَوَّجْ هَذِهِ الْجَاهَرَةَ وَهِيَ عَاشَةَ فَتَرَوْجَهَا۔»

❶ الفوائد ص ۳۹۵ (نکر الفاطمة) الموضوعات ج ۲ / ص ۵۔

❷ الفوائد ص ۳۹۶ (نکر فاطمة) (مناقب الخلفاء) الموضوعات ج ۲ / ص ۷۔

❸ الفوائد ص ۳۹۷ (نکر فاطمة)

❹ الفوائد ص ۳۹۸ (نکر عائشة)

”اللّٰہ تعالیٰ کا حکم ہے کہ آپ حضرت ابو بکر کی بیٹی سے شادی کیجئے۔ چنانچہ آپ پر ابو بکرؓ کا گزر ہوا تو ان سے آپ نے کہا کہ اللّٰہ تعالیٰ کا مجھ کو حکم ہے کہ اس لڑکی یعنی عائشہؓ سے میں شادی کروں، چنانچہ آپ نے یہ شادی کر لی۔“  
حافظ خطیبؓ نے کہا کہ اس روایت کے سارے راوی محمد بن حسن ازہری کے علاوہ لفظ ہیں، ہمارا خیال ہے کہ اسی محمد بن حسن ازہری نے یہ حدیث وضع کی ہے میزان الاعتداں میں اسے کذاب کہا ہے۔

۲۲۷۔ «قَالَتْ عَائِشَةُ أَسْقَطْتُ مِنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَسَمَاهَ عَبْدَ اللَّهِ وَكَانَتْ تُكْنَى بِامَّ عَبْدِ اللَّهِ» ①

”حضرت عائشہؓ نے کہا کہ مجھ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک حمل ساقط ہو گیا تو اس ساقط شدہ بچے کا نام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عبد اللہ رکھا اور اسی بنا پر حضرت عائشہؓ کہیت ”ام عبد اللہ“ تھی۔“

یہ روایت موضوع ہے۔

۲۲۸ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«يَا عَائِشَةً! أَنْتِ أَطِيبُ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ وَقَنِيْلَفْظِ أَنْتِ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنَ الزَّبَدِ بِالْعَسْلِ» ②

”اے عائشہؓ! تم کھور کے ساتھ دودھ کو کھانے سے بھی زیادہ لذیذ و مزیدار ہو اور ایک دوسری روایت میں ہے کہ آپ نے حضرت عائشہؓ سے فرمایا کہ تم شہد کے ساتھ مکحن کو کھانے سے بھی زیادہ پسندیدہ ہو۔“

یہ روایت صحیح نہیں۔ اس کی سند میں دور اوی خالد بن یزید اور رکریا بن منظور غیر معترض ہیں۔ میرے خیال میں ان دونوں کے علاوہ ان سے بیچے والے کسی راوی نے یہ روایت وضع کی ہے کیونکہ خالد تک اس کی سند تاریک ہے، اور رکریا تک بہنچے والی اس کی سند کا ایک راوی حسن بن عثمان کذاب ہے۔

① الفوائد ص ۳۹۹ (ذکر عائشہ) مناقب الخلفاء (الموضوعات ج ۲ / ص ۶)  
تنزیہ ج ۱ / ص ۴۲۱ (ذکر عائشہ)

● الموضوعات ج ۲ / ص ۱۱ / الفوائد ص ۳۹۹ (ذکر عائشہ) تنزیہ ج ۱ / ص ۴۲۲ (ذکر عائشہ)

۲۲۹ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے:

«خُذُوا شَطَرَ دِينِكُمْ عَنِ الْحُمَيْرَاءِ» ①

”تم لوگ اپنا آدھار دین ”humirاء“ یعنی حضرت عائشہ صدیقہؓ سے حاصل کرو۔“

حافظ ابن حجرؓ نے فرمایا کہ میں اس روایت کی کسی سند سے واقع نہیں اور منہ الفردوس و نہایہ ابن الاشر کے علاوہ میں نے یہ حدیث کسی اور کتاب میں دیکھی بھی نہیں ہے، مزید یہ کہ روایت مذکورہ بے سند ہے۔ حافظ ذہبی و مزی سے اس حدیث کی بابت پوچھا گیا تو وہ بھی اس حدیث سے ناواقف تھے۔ مقاصد حدیث میں یہ تفصیل موجود ہے۔

(حدیث نمبر ۱۲۸۲، ۱۲۸۳، ۱۲۸۴ الفوائد الجمیونۃ فی الاحادیث المحمودۃ سے نقل کی گئی ہیں۔)

## نبی ﷺ پر مختلف قسم کے درود سے متعلق بدعات

ایک جم غیر بن مشہور حضرات کی دین داری اور کثرت علمی کا معتقد ہے ان کی کتابوں میں تحریر شدہ جو بہت سی خوفناک باتیں مسلمانوں میں شائع کی جا رہی ہیں ان میں سے ایک بات یہ ہے کہ مندرجہ ذیل الفاظ پر مشتمل ایک مرتبہ درود پڑھنے والا جہنم میں داخل نہیں ہوگا۔ اور اس کا ایک مرتبہ درود پڑھنا چھرتبہ ختم قرآن مجید کے ثواب کے برابر ہے، وہ درود یہ ہے:

«اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى الْفَاتِحِ لِمَا أَغْلَقَ وَالْخَاتِمِ لِمَا سَبَقَ وَالنَّاصِرِ الْحَقِّ بِالْحَقِّ۔»

(ما وجده)

”اے اللہ! اس ذات نبوی پر رحمت نازل فرما جو تمام مغلق و بند چیزوں کو کھولنے والا اور تمام سابق نبیوں اور شریعتوں کے سلسلے کو ختم کرنے والا اور حق کی نصرت حق کے ساتھ کرنے والا ہے۔“

بعض اقوال میں یہاں تک کہا گیا ہے کہ اس درود کو ایک مرتبہ پڑھنا دس ہزار بلکہ چھ لاکھ مرتبہ ختم قرآن کے برابر ہے اور جو آدمی اسے ایک رات میں ایک ہزار مرتبہ پڑھ دے لے وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ اکٹھا ہوگا۔

① الفوائد ص ۳۹۹ (ذکر عائشہ) الاسرار ص ۱۹۰ حدیث نمبر (۱۸۵) کشف الخفاء ج ۱۔  
ص ۴۴۹ ص (۱۱۹۸) المقاصد ص ۱۹۸ حدیث نمبر (۴۳۲) تمیز ص ۷۰: اسنی المطالب  
ص ۱۰۰: المنار المنیف، ص ۶۱ حدیث نمبر (۹۱)

شرح صلوٰات الدّر در لِلصَّادِی ص ۲۳۷ میں اسی طرح لکھا ہے۔

فوس! کس قدر تجub خیز بات ہے؟ ان لوگوں نے خود ساختہ مبتدع آنہ الفاظ پر مشتمل اس خانہ ساز درود کے ثواب کی فضیلت کے بال مقابلی اللہ و رسول کے کلام کی فضیلت کو ضائع کر دیا ---- اس خود ساختہ درود کے مذکورہ بالا فضائل سن لینے کے بعد کیا روزے زمین کا کوئی آدمی کوئی قرآنی آیت یا فرمان نبوی کی کوئی چیز یا درود پڑھے گا؟ فاتح اللہ و انا الیه راجعون۔

اے عرش کے معبد حقیقی اللہ تعالیٰ! اسلام کے ان علماء اور بڑے لوگوں کی دست بردا سے اسلام اور اہل اسلام پر آنے والی مصیبتوں، آفتوں اور بیلیات کا شکوہ ہم تجھہ واحد والا شریک کی جناب و بارگاہ میں کرتے ہیں۔ ہمارا یہ شکوہ کسی اور سے نہیں ہے انہیں علماء اور بڑے لوگوں نے دوسروں کو گراہ کیا اور یہ خود بھی گمراہ ہوئے۔

ایسے علماء کی ایک جماعت نے یہ بڑیان سرائی بھی کر رکھی ہے کہ حسب ذیل قسم کے درود پڑھے جائیں۔

«الْفَيْنَ الْفَ صَلُوٰةٌ عَلٰى مُحَمَّدٍ وَمَا تَبَّعَنِ الْفَ لِلْعَرَبِيِّ كَرَامَةً عَشْرَةً الْأَفِ  
لِلْكَوَافِيِّ فَجُعَلَ نُورُهُ، هَدِيَّةً لِلْمُظَلَّلِ بِالْغَمَامَةِ۔» (ما وجده)

”محمد ﷺ پر بیس لاکھ درود ہوا اور نبی عربی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے دوا لاکھ کرامات ہوں۔ نبی ﷺ کے لئے نور کے دس ہزار کشادہ راستے ہوں یہ ساری چیزیں اس نبی کے لئے ہدیہ ہیں جن کے اوپر بادل سائیں گلن تھا۔“

۲۔ ”صل على محمد عدد حروف القرآن حرقا حرقاً وعدد كل حرف الفا الفا عدد صفووف الملائكة صفا صفاً وعدد كل صفي الفا الفا صل على محمد زنة بحارك وعدد امواجها وعدد اضرب المياه العذبة والملحمة والحسبي وعدد كل شحرير ومير وحجر و عدد كل ما يخرج من نبات الارض وعدد ما خلقت الحن والانس والشياطين وعدد كل شعرة في ابدائهم ووجوههم ورؤوسهم - و ، و ، و - منذ خلقت الدنيا الى يوم القيمة في كل يوم الف مرة -“ (ما وجده)

”اے اللہ! تو محمد ﷺ پر قرآن مجید کے حروف کے تعداد کے برابر ہر حروف کے بدله

ایک ایک رحمت نازل کر اور ہر حرف کے بدلے ایک ہزار رحمت نازل کر، اور فرشتوں کی مفہوم کے تعداد بھر ان پر رحمت نازل کر۔ ہر صرف کے بدلے ایک ہزار رحمت نازل ہو۔ اے اللہ اتو اپنے پیدا کردہ سمندروں کے برابر اور ان کی موجودوں کی تعداد بھر اور شیریں و نمکین پانی کی تمام قسموں کے برابر، اور کنکریوں کی تعداد کے برابر تمام درختوں، پتھروں، ڈھیلوں اور زمین سے پیدا ہونے والی جملہ چیزوں کی تعداد بھر اور جتنے انسان، جنات اور شیاطین تو نے پیدا کئے ہیں، ان کی تعداد کے برابر حتیٰ کہ ان تمام مخلوقات کے بدن، چہرے اور سروں میں جتنے بال ہیں ان کی تعداد بھر اور تو نے جب سے دنیا پیدا کی اس وقت سے لے کر قیامت تک جتنے دن ہیں ان دنوں میں سے ہر دن کے بد لے ایک ایک ہزار مرتبہ محمد ﷺ پر رحمت نازل کر۔

یہ درود اور ان جیسے جتنے درود ہیں وہ خود ساختہ ہیں ان کی اجازت اللہ و رسول نے نہیں دی یہ س باطل ہیں اور اس لائق ہیں کہ انہیں ایجاد کرنے والے کے چہرہ پر مار دیا جائے۔

پھر تم جان لو کہ اللہ تعالیٰ جس کی قدرت جلیل ہے اور جس کی عظمت بلند ہے وہ اور اس کے فرشتے ہر اس چیز کو نیکی نہیں مانتے نہ لکھتے ہیں جن کی بابت تم یہ گمان و خیال قائم کئے ہوئے ہو کہ ان میں بڑا ثواب اور اجر ہے، کیونکہ وہ رب، خالق، سید، آقا ہے اور تم اس کے بندے ہو، صرف اسی عمل کا ثواب لکھا جائے گا جو اللہ کی کتاب قرآن مجید کے بتائے ہوئے اصول کے مطابق اور اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے موافق ہوگا، اللہ و رسول کے بتلانے کے مطابق جو چیزیں عبادت ہیں ان کی نیکیوں کو اللہ تعالیٰ کئی گناہ بڑھادے گا۔ چنانچہ اس نے فرمایا کہ:  
 مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشَرُ أَمْثَالَهَا۔ جو آدمی نیکی کرے گا اسے دس گناہ بڑھادے گا۔

[الانعام آیہ: ۱۶]

نیز فرمایا:

وَمَنْ يَعْرِفْ حَسَنَةً تَرِدُ لَهُ فِيهَا  
 حُسْنًا إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ شَكُورٌ  
 اضاف کر دیں گے۔ بے شک اللہ تعالیٰ بخشش والا،  
 [الشوری آیہ: ۲۳] قدر کرنے والا ہے۔

دوسری جگہ فرمایا۔

وَاللّٰهُ يُضَاعِفُ لِمَن يُشَاءُ.

اللّٰهُ تَعَالٰی جس کے لئے چاہے نیکیوں کا ثواب کئی گنا

[القرآن آیہ: ۲۶۱] بڑھادے گا۔

نیکیوں کا تعین اللّٰهُ تَعَالٰی کے اختیار میں ہے۔ نہیں کہ تم جس طرح چاہو اپنے رب کو حکم دو کہ ہماری ایجاد و اختراع کردہ ان عبادتوں اور اعمال کے اتنے ثواب دو۔ وہ ایسا نہیں کہ تمہارے مزاج و مراد کے مطابق حسینیں ثواب دے اور تمہارے لئے نیکیاں لکھے، اللّٰهُ تَعَالٰی کی ذات اس طرح کے خیالات سے کہیں بلند و بالا اور پاکیزہ ہے۔

جو آدمی سلامتی چاہتا ہو وہ اس طرح کی باطل و مھکہ خیز باتوں سے اجتناب کرے اور صرف ان اموز کی پابندی کرے اور عبادت گزاری کرے جو سند کے اعتبار سے صحیح و قوی طور پر ثابت ہو۔ مثلاً صحیح بخاری و مسلم اور دوسری کتب حدیث میں منقول شدہ بتائیں۔ واللّٰہ الموفق۔

(السنن والمبتدعات)

ذکورہ بالا بات جب تم سمجھ گئے تو یہی جان لو کہ بکری، دردیری، میر غنی کے نام سے مردہ درود اختراعی اور بدعت ہیں۔

اسی طرح مندرجہ ذیل ناموں سے پائی جانے والی تمام کتابیں بھی طو مار خرافات ہیں جن میں اختراعی درود حروف ابجد کی ترتیب پر پائے جاتے ہیں۔

① افضل اصولت علی سید السادات، ② الشفاء علی سید الانبیاء للنہیانی، ③ روضۃ الاسرار فی اصولت علی المختار، ④ تحقیق الرپاۃ فی اصولۃ علی الامام الحضرۃ القديسۃ، ⑤ مفاتیح الدوافی فی اصولۃ علی الرسول النبی، ⑥ التفسیر والاعتبار فی اصولۃ علی النبی المختار لاحمد بن ثابت المغربی، وغیرہ وغیرہ۔

یہی حال ان تمام کتابوں کا ہے جو حروف ابجد کی ترتیب سے اختراعی درود پر مشتمل ہیں۔

مثلاً یہ کہا جاتا ہے :

① «اللّٰهُمَّ صَلِّ عَلٰی سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ الْفَاتِلِ إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ۔»

① (ما وجدت هذا الحديث)

”اے اللہ! تو ہمارے سید محمد ﷺ پر رحمت نازل کر جو ”انما الاعمال بالنيات“ فرمائے واسے ہیں یعنی کہ تمام اعمال کا دار و مدار نیت پر ہے۔“

ان کتابوں کے مصطفین عام طور پر ہر درود کے بعد کوئی حدیث نبوی ﷺ یا معمی و مسجع عبارت نقل کرتے ہیں گھر تم یہ جان لو کہ یہ بدعت ہے اور ایسی شریعت سازی ہے جس کی اجازت اللہ تعالیٰ نے نہیں دی۔ لہذا اے بھائی صاحب تم قطعاً کوئی ایسی عبادت نہ کرو جو محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ ﷺ کے اصحاب ﷺ نے نہیں کی۔ اور جو بات زبان نبوی ﷺ سے نہیں نکلی۔ اس کی طرف التفات مت کرو ورنہ تم محبت رسول نہیں بن سکو گے، نہ آپ کی لائی ہوئی شریعت کے قرع کھلواسکو گے اور اپنے رب کے اس فرمان پر بھی تھہار اعمل نہیں رہے گا۔

وَمَا أَنْثُمُ الرَّسُولُ فَخَلُوْهُ۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر جو باقی دیں، ان پر عمل کرو۔

نیز

وَلَيَعْوُذُهُ لَعْلَكُمْ تَهْتَلُوْنَ۔ [الاعراف آیۃ: ۱۵۸] رسول اللہ ﷺ تم جیروی کروتا کہ ہدایت پا سکو۔ تم اپنے کو اس بات سے محفوظ ملت سمجھو کر کہیں مندرجہ ذیل آیت کی حد تک تم پر صادق آجائے۔

فَلَيَخْلُدُ الَّذِينَ يُغَالِفُونَ عَنْ أُمْرِهِ جو لوگ رسول ﷺ کی مخالفت کرتے ہیں انہیں اس آن تُصِّيهِمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِّيهِمْ بات سے خوف زدہ و ہوشیار رہنا چاہیے کہ وہ کسی قتنہ میں عذاب آئیم۔ [الور آیۃ: ۲۳] بجلنا ہو جائیں یا انہیں کوئی دردناک عذاب ہنچنی جائے۔

امام ابو بکر ابن العربي نے اپنی شرح ترمذی میں کہا:

”خبروار! ہوشیار کوئی آدمی ابن ابی زید کی ذکر کرو، بات کی طرف توجہ نہ کرے اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر پڑھے جانے والے درود میں ”وار حمداً“ (یعنی اے اللہ محمد ﷺ پر رحم کر) کا اضافہ نہ کرے کیونکہ یہ بدعت ہے اس لئے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے وحی کے ذریعہ درود کی تعلیم دے دی ہے لہذا اس میں اضافہ کا دوسرا مطلب یہ ہے کہ آپ کی تعلیم کو ناقص و قاصر سمجھ کر تلاٹی ماقات کرنے کی کوشش کی گئی ہے اور یہ جائز نہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی تائی ہوئی باتوں میں اپنی طرف سے کسی ایک حرفاً کا اضافہ کیا جائے۔“

امام نوویؒ نے کتاب الاذ کار میں جو کہا ہے اس کا خلاصہ ملاحظہ ہو:  
 ”درود میں“ ”وارج محمد ﷺ اول محمد“ کا اضافہ بدعت ہے اس کی کوئی دلیل نہیں۔ امام ابن العربي نے اس پر بہت زیادہ نکیر و تقدیم کی ہے اور ابن ابی زید کی تغییط کرتے ہوئے ایسا کرنے والے کو موصوف نے جامل قرار دیا ہے۔“

دونوں حضرات کی مذکورہ بالتفقید معمولی سی اضافہ کردہ بات پر ہے، یہ معمولی اضافہ تو ان اضافات کا عشرہ بھی نہیں ہے جن کو لوگوں نے اپنی طرف سے ایجاد کر کے بڑھایا ہے اور اس سلسلے میں متعدد ہزاروں جلدیں تک لکھ دیے ہیں، جب امام ابن العربي دونوں نے اتنی سی بات پر اتنی تخت نکیر و تقدیم کی تو اگر انہوں نے آج کل کے اضافات، ایجاد و شدہ عام بدعات جو لوگوں میں سراحت کر گئی ہیں کو دیکھا ہوتا تو کیا لکھتے اور کس قدر انہیں نشانہ تقدیم بناتے؟ اب بدعات کے مقابلہ میں سنت بھولی بسری ہوئی چیز بن کر طاق نسیاں میں رکھ دی گئی ہے، سنت اسکی چیز بن کر دہنگی ہے جو صرف کتابوں کے اندر مذکور ہے عمل سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔

فَلَا حُوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ

### پہلا خاتمه

اس عنوان کے تحت درج شدہ مضمون میں ان ابواب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جن میں بہت سی احادیث مروی ہیں مگر ان میں سے کوئی بھی حدیث صحیح نہیں ہے اور علمائے حدیث میں سے ماہرین فن کے نزدیک ان مروی احادیث میں کچھ بھی ثابت نہیں، اگرچہ ہمارا یہ مضمون چند حروف پر بے حد اختصار کے ساتھ مشتمل ہے مگر بہت سے علوم پر مشتمل ہونے کے سبب معنوی طور پر پرکشش کے درجہ پر ہے۔

یہ جاننا چاہیے کہ ایمان کے باب میں اور اس سلسلے کی مشہور باتوں کے معاملہ میں عام طور پر جو روایات مروی ہیں مثلاً:

① «الإيمان قولٌ وَعَمَلٌ وَبَرِيءٌ وَبَنْقُصٌ»

❶ الفوائد کتاب الایمان ص ۴۰۲ کشف الخفاء ج ۱ ص ۲۲ حدیث نمبر (۲۵)

”ایمان قول عمل سے مرکب ہے اور گھنٹا بڑھتا ہے۔“ یامشنا  
 ”الایمان لا يزيد ولا ينقص“  
 ”ایمان گھنٹا بڑھتا نہیں ہے۔“

مذکورہ بالا قسم کی احادیث اور اس معنی کی دوسری روایات کے متعلق حضرت رسالت مآب جناب محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کچھ بھی ثابت نہیں، البتہ یہ بعض صحابہ رضی اللہ عنہو تا بعین ”کے اقوال ہیں یا پھر ان کے خلاف موقف رکھنے والے بعض مرجیہ و اشعریہ کی باتیں ہیں ورنہ مرفوع حدیث نبوی کے طور پر کچھ ثابت نہیں۔

”کلام اللہ قدیم غیر مخلوق“ کے باب میں مختلف الفاظ کے ساتھ بہت سی احادیث مروی ہیں مگر ذات نبوی سے کوئی بھی صحیح حدیث وارث نہیں اس سلسلے میں جو بھی بات ہے وہ صحابہ رضی اللہ عنہو تا بعین کے اقوال ہیں۔ اسی طرح ”باب خلق الملائکة“ میں وارد شدہ روایات کا حال بھی یہی ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب مندرجہ ذیل حدیث بھی صحیح نہیں:

”إِنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ يَأْمَرُ اللَّهُ جِبْرِيلُ مُكْلُ عَدَاءً أَنْ يَدْخُلَ بَحْرَ النُّورِ فَيَنْغَمِسَ فِيهِ إِنْفِعَمَةً ثُمَّ يَعْرُجُ فَيَنْقُضُ إِنْفِعَمَةً يَعْرُجُ مِنْهُ سَبْعَوْنَ أَلْفَ قَطْرَةً يَخْلُقُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ مِنْ كُلِّ قَطْرَةٍ مِنْهَا مَلَكًا۔“ [ما وجدته]

”رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ ہر صبح حضرت جبریل ﷺ کو حکم دیتا ہے کہ بحر نور میں غوطہ زدنی کریں اور وہاں سے نکل کر اپنے پر ایک بار جہاڑیں، چنانچہ ان کے پر جہاڑنے سے ستر ہزار پانی کے قطرے نکلتے ہیں، ان میں سے ہر قطرہ سے اللہ تعالیٰ ایک فرشتہ پیدا کرتا ہے۔“

مذکورہ بالا حدیث کی کئی سندیں ہیں لیکن ان میں سے کوئی بھی صحیح نہیں اور اس معنی کی کوئی بھی روایت ثابت نہیں۔

فضائل قرآن مجید کے باب میں اس معنی و مفہوم کی احادیث کہ جس نے فلاں سورہ پڑھی اسے فلاں فلاں مقدار میں ثواب واجر طے کا نیز ہر ہر سورت کی تلاوت کے اجر و ثواب سے متعلق روایات جن کو لوگوں نے نقل کر کھا ہے اور حضرت ابی قتھا بن کعب تک ان کی سندیں پہنچا رکھی ہیں۔ وہ اہل حدیث علماء (یعنی علمائے حدیث) کے اجماع کے مطابق تمام تر خود ساختہ جعلی اور سن

گھڑت ہیں۔ فضائل قرآن کے باب میں صحیح طور پر ثابت شدہ احادیث یہ ہیں  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

❶ «اَلَا اَعْلَمُكُمْ سُوْرَةً هٰى اَعْظَمُ سُوْرَةً فٰي الْقُرْآنِ الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ -»  
”اے ابی ہبیله بن کعب! کیا میں تم کو قرآن مجید کی سب سے عظیم المرتبت سورۃ نہ تباہ  
دوں؟ وہ سورہ فاتحہ ہے۔“

نیز آپ ﷺ نے فرمایا کہ قرآن مجید اور وہ اہل قرآن جو دنیا میں قرآن پر عمل کرتے رہے  
انہیں بروز قیامت میدان حشر میں اس طرح لا جائے گا کہ ان کے آگے سوہہ بقرہ وآل  
عمران ہوں گی۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ جس نے رات میں سورہ بقرہ کی آخری دو آیات پڑھیں  
اس کے لئے یہ دونوں آیات کفایت کریں گی۔ آیت الکری کی فضیلت میں آپ ﷺ نے یہ فرمایا  
کہ ابلیس شیطان نے اس کی بابت جو یہ کہا کہ سوتے وقت اسے پڑھنے والا اللہ تعالیٰ کی حفاظت  
میں رہے گا یعنی ہے اگرچہ وہ (شیطان) بہت جھوٹا ہے، آپ ﷺ کا یہ ارشاد ہے کہ:  
”قل هو اللہ احد“ کا پڑھنا تھا اسی قرآن پڑھنے کے مبارہ ہے۔

سورہ معوذ تین کی فضیلت میں آپ ﷺ نے فرمایا کہ ایسی عمده و نفع بخش سورتیں بھر پر  
نازال نہیں ہوئیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ جس نے سورہ کہف کی ابتدائی دس آیات پڑھیں وہ  
وجہ سے محفوظ رہے گا۔

فضائل قرآن کے سلسلے میں یہ احادیث صحیح ہیں، اور رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہیں۔  
حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے باب فضائل میں جو یہ مردی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو  
جب جنت کا اشتیاق ہوتا تھا تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے پکے ہوئے بالوں کو آپ چوم  
لیا کرتے تھے اور جو یہ مردی ہے کہ ”میں اور ابو بکر رضی اللہ عنہم کھوڑ دوڑ کے گھوڑوں کی طرح ہوں اور جو یہ  
مردی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جب ارواح کا انتخاب کیا تو روح ابو بکر رضی اللہ عنہ کو اپنے لئے منتخب کر لیا، یہ  
روایات اور اس طرح کی جملہ روایات خود ساختہ ہیں ان کا باطل ہونا بدیکی طور پر ظاہر و معلوم ہے۔

❶ السنن والمبتدعات ص ۲۰۵ (فضائل قرأت القرآن) صحيح البخاري  
ص ۷۵۹.كتاب التفسير حديث نمبر (۴۴۷۴) مشكوة ج ۱ / ص ۶۵۵ كتاب فضائل  
القرآن - حديث نمبر (۲۱۱۸)

امام ابوحنیفہ و امام شافعیؓ کے فضائل و نعمت کے ابواب میں کوئی حدیث صحیح نہیں۔ اس سلسلے میں ذکر جملہ روایات موضوع و خانہ ساز ہیں، بیت المقدس، صخرہ، عقلان، قزوین، اندرس اور دمشق وغیرہ کے فضائل میں وارد شدہ عام روایات غیر صحیح ہیں۔ البتہ بعض روایات ثابت ہیں۔ مثلاً

① تین مساجد کے علاوہ کسی مقام کی زیارت کے لئے اہتمام سفر کر کے جانا جائز نہیں، ایک خانہ کعبہ، دوسری مسجد بیت المقدس، تیسرا مسجد نبوی۔

② آپ ﷺ سے پوچھا گیا کہ روزے زمین پر کون سی مسجد سب سے پہلے تعمیر ہوئی؟ آپ نے فرمایا کہ خانہ کعبہ۔ عرض کیا گیا کہ اس کے بعد کون سی مسجد تعمیر ہوئی؟ آپ نے فرمایا کہ بیت المقدس۔

③ بیت المقدس میں پڑھی ہوئی نماز پانچ سو نمازوں کے برابر ہے۔ ”إِذَا بَلَغَ الْمَاءُ قَلْقِيلَ لَمْ يَخْمُلْ خُبْثًا“ (پانی دو قلمبر ہوتے نجاست کا احتمال نہیں رہتا) کے باب میں وارد شدہ حدیث کو کچھ لوگ غیر صحیح اور کچھ لوگ صحیح مانتے ہیں۔

اکابر اہل حدیث نے اپنی تصنیف کردہ کتابوں میں اس حدیث کو یعنی (اذا بلغ الماء  
قلقلين لم يحمل خبثا) ④ کو نقل کر رکھا ہے۔

دھوپ میں گرم شدہ پانی سے وضو کی ممانعت کے باب میں وارد حدیث صحیح نہیں۔ وضو میں دھوئے ہوئے اعضا کو روپاں سے پوچھنے کے باب میں وارد شدہ کوئی حدیث صحیح نہیں ہے۔ ڈاڑھی کے خال، کانوں کے سس اور گردن کے سس سے متعلق منقول شدہ احادیث میں سے ایک بھی صحیح نہیں۔

کھجور کی نبیذ سے وضو میں وارد شدہ روایت صحیح نہیں، حمام میں داخل ہو کر غسل کرنے کی ممانعت سے متعلق کوئی روایت صحیح نہیں۔

”بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ هُرْ سُورَةٌ كَشْرُوعٍ مِّنْ أَيْكَ آیَتٍ هُنَّ“ اس مضمون کی حدیث بھی صحیح نہیں۔

④ بلوغ العرام (كتاب الطهارات) ص ۱ تلخيص ج ۱ / ص ۱۸

(از مرجم: اس مسئلے میں علماء کے دو فریق ہیں، ہمارے نزدیک یہ ہے کہ بسم اللہ الرحمن الرحيم ہر سورہ کے شروع میں ایک آیت ضرور ہے مگر وہ ہر سورہ میں داخل نہیں ہے بلکہ خارج ہے البتہ سورہ توبہ (سورہ توبہ) کے شروع میں یہ آیت یعنی "بسم اللہ الرحمن الرحيم" نازل نہیں ہوئی اس لئے کہ اس کے پہلے و نہیں ہے، تفصیل کا موقع و مقام دوسرا ہے۔)

"لَا صَلَاةٌ لِجَارِ الْمَسْجِدِ إِلَّا فِي الْمَسْجِدِ" (مسجد کے پڑوی کے لئے مسجد کے علاوہ کسی دوسری جگہ نماز پڑھنا جائز نہیں) کے باب میں وارد شدہ حدیث صحیح نہیں اور ہر نیک و بد کے پیچھے جوازنماز کے سلسلے میں وارد شدہ حدیث صحیح نہیں۔

سفر میں روزہ رکھنا یا بلا قصر نماز پوری پڑھنی جن روایات میں باعث گناہ بتایا گیا ہے ان میں سے کوئی روایت صحیح نہیں۔

جس پر کوئی فوت شدہ نماز کی قضا ہواں کی دوسری ادا کی ہوئی نماز صحیح نہیں ہوگی۔ اس معنی و مفہوم والی روایت صحیح نہیں ہے نماز فجر اور وتر میں دعائے قوت پڑھنے سے متعلق وارد شدہ کوئی حدیث صحیح نہیں بلکہ صحابہؓ سے ثابت ہے کہ انہوں نے دعائے قوت پڑھی ہے۔

(مرجم کے نزدیک اس معاملہ میں بحث و نظر اور تالیم ہے مگر تحقیق و تفصیل کا یہ موقع نہیں ہے۔) مسجد کے اندر نماز جنازہ کے منوع ہونے سے متعلق کوئی حدیث صحیح نہیں، نماز جنازہ کی عکیرات کے وقت رفع الیدين کے باب میں کوئی حدیث صحیح نہیں۔

"الصَّلَاةُ لَا يَقْطَعُهَا شَيْءٌ" (نمازی کے سامنے کسی بھی جاندار کے گزر سے نماز باطل نہیں ہوتی) کے باب میں کوئی چیز ثابت نہیں، نماز رغائب پندرہویں شعبان، پندرہویں ربیع، ایمان، معاراج، لیلۃ القدر اور مختلف مہینوں کی مختلف تاریخوں میں خصوصی نمازوں میں سے کسی ایک کا کوئی بھی ثبوت نہیں۔

❶ المحتويات ج ۲ / ص ۹۳ (باب لا صلاة لجار المسجد) تنزيله ج ۲ / ص ۹۹ (كتاب الصلاة) الفوائد ص ۲۱ (كتاب الصلاة) العلل المتناهية ج ۲ / ص ۴۱۲ (باب في أنه لا صلاة...) سلسلة أحاديث ضعيفة ج ۱ / ص ۲۱۷ حدیث نمبر (۱۸۳) كشف الخفاء ج ۲ . من ۵۰۹ حدیث نمبر (۳۰۷۲) المقاصد. من ۴۶۷ حدیث نمبر (۱۳۰۸) تمیز من ۱۸۸ آسن المطالب ص ۲۵۷ الدرر المنتشرة ص ۱۷۶ .

صلوٰۃ استیع سے متعلق کوئی ایک حدیث صحیح نہیں ہے۔  
 (مترجم کو مصنف کے اس خیال سے اتفاق نہیں، صلوٰۃ استیع ہمارے نزدیک معتبر حدیث سے ثابت ہے)

زیور میں زکوٰۃ کے باب میں کچھ ثابت نہیں  
 (مصنف کی اس بات سے مترجم متفق نہیں) کیونکہ زیور میں وجوب زکوٰۃ کا ثبوت موجود ہے  
 یہ تفصیل کا مقام نہیں۔

شہد میں زکوٰۃ سے متعلق اگرچہ محدث سی روایات مردوی ہیں گر ان میں سے کوئی صحیح نہیں  
 (مجموعی طور پر ان روایات میں قوت آجائی ہے مترجم کا یہی خیال ہے۔)  
 سبزیوں اور ترکاریوں میں زکوٰۃ سے متعلق کوئی روایت صحیح نہیں، حرم دل لوگوں یا  
 خوبصورت لوگوں سے سوال کرنے اور مانگنے کے بارے میں مردوی روایات میں سے کوئی روایت  
 ثابت نہیں ہے، اس معنی کی جملہ روایات غیر معتبر و باطل ہیں۔

معروف کی فضیلت اور خلق خدا کی ضروریات پوری کرنے میں تنگ دل ہونے اور کوتاہی  
 کرنے سے خبردار کرنے والی روایات میں سے کوئی روایت ثابت نہیں۔

وسیں حرم کے فضائل کے باب میں روزہ عاشورا کے مستحب ہونے والی حدیث معتبر ہے  
 مگر اس کے علاوہ اس کی فضیلت نیز اس دن ورات کی مخصوص نماز اور خرچ کرنے، خضاب، تسلی،  
 سرمه استعمال کرنے اور مختلف قسم کے کھانے پکانے سے متعلق جو بہت سی روایات ہیں وہ مجموعی  
 طور پر مکذوب و موضوع ہیں۔

انہم حدیث نے کہا کہ ”عاشر اکے روز سرمه لگانے کی بدعت قاتلین حسینؑ نے ایجاد  
 کی ہے۔“

ماہ رجب کے روزے کی فضیلت میں کوئی روایت ثابت نہیں بلکہ اس کی کراہت کے سلسلے  
 میں بعض روایات وارد ہیں۔

پچھنا لگانے سے روزہ توٹنے کے باب میں کچھ ثابت نہیں۔  
 قرض دہندا کو جو نوع قرض دینے کے سبب ہو وہ سود ہے۔ اس نمون کی حدیث  
 ثابت نہیں۔

## ① لا نکاح الا بولی و شاهدی عدل

(بلاؤی اور دو عادل گواہوں کے کوئی نکاح نہیں جائز ہے) کے باب میں کوئی حدیث صحیح نہیں۔ باندیاں اور لوٹیاں رکھنے کا حکم دیے جانے سے متعلق کوئی حدیث ثابت نہیں۔ (لانکاح الابولی (ولی کے بغیر کوئی نکاح صحیح نہیں) والی حدیث مترجم کے نزدیک ثابت و صحیح ہے۔)

تجزیہتی غیر شادی و بیاہ کے رہنے کی مرح میں کوئی حدیث ثابت نہیں۔ خوش خاطری اور اس کو سیکھنے کی ترغیب کے باب میں کوئی روایت ثابت نہیں۔ بیرون کا درخت کاشنے کی ممانعت کے باب میں کوئی روایت ثابت نہیں۔

مسور کی دال باقلاء، پیروث، ہیگن، انار اور کشمش کے فضائل کے باب سے متعلق وارد شدہ روایات صحیح نہیں، ان روایات کو زنادقة نے وضع کر کے کتب محدثین میں داخل کر دیا تاکہ اسلام پر داع غریب لگائیں اللہ ان زنادقة کو رسوا کرے۔ آمین۔

فضیلت گوشت کے باب میں وارد شدہ روایت نیز یہ حدیث کہ ”دنیا و آخرت کا افضل ترین طعام گوشت ہے۔“ کچھ بھی ثابت نہیں، چھری سے گوشت کاٹ، کاٹ کر کھانے کی ممانعت کے باب میں کوئی حدیث ثابت نہیں ہے۔

طعام ہریس (کوئے ہوئے گھبلوں کے ساتھ گوشت اور کھنی وغیرہ پکائے ہوئے کھانے کو ہریس کہتے ہیں) کی فضیلت کے باب میں کوئی حدیث صحیح نہیں۔ اس سلسلے میں وارد شدہ احادیث پر مشتمل مشہور و مجموع و تایپ جعلی و خانہ ساز ہے۔ مٹی کھانے سے ممانعت کے باب میں اسی طرح بازار میں کھانے کی ممانعت کے باب میں کوئی حدیث ثابت نہیں ہے۔

❶ مجمع الزوائد ج ٤ / ص ٢٨٦ (باب ما جاء في الولي والشهود) تلخیص ج ٣ حدیث  
نمبر (١٥٦) الكامل ابن عدی ج ١ / ص ٣١٨ وج ٢ / ص ٥٢٢ وج ٣ ص ١١٠١.  
ارواه الغلل ج ٦ / ص ٢٤١ و ص ٢٦١ کنز ج ١٦ ص ٣٠٨ حدیث نمبر (٤٤٦٢٧)  
(باب في أحكام النكاح وما يتعلّق...) و ص ٣١٢ حدیث نمبر (٤٤٦٢٠) (الأولياء من  
الاكمال) و ص ٣١٤ حدیث نمبر (٤٤٦٢٥) و (٤٤٦٧٧). المصنفة عبد الرزاق ج ٦ /  
ص ١٩٦ حدیث نمبر (١٠٤٧٣).

فضائل تربوز کے بارے میں کچھ ثابت نہیں، کتاب **البیط** (تربوز کی کتاب) کے نام سے پائی جانے والی کتاب میں مذکور احادیث کا مجموعہ باطل و موضوع ہے۔ صرف یہ روایت ثابت ہے کہ رسول اللہ ﷺ تربوز کھاتے تھے۔

گل زگس، مرزا جوش (گل دونا مردا) بفشنہ اور البان (بکائی) کے فضائل میں کوئی احادیث ثابت نہیں، گلاب سونگھنے سے متعلق حدیث اور یہ حدیث کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ گلاب میرے پسند سے پیدا کیا گیا ہے نیز اس قسم کی جملہ احادیث موضوع و باطل ہیں۔

سفید مرغ کے فضائل کے باب میں کوئی حدیث ثابت نہیں، اس سلسلے میں مذکورہ حدیث مسلسل کہ ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم“ نے فرمایا کہ: سفید مرغ میرا دوست ہے۔ موضوع اور باطل ہے۔

مہندی کے فضائل میں کوئی حدیث صحیح نہیں، سفید بال اور اکھاڑنے کی ممانعت میں کوئی حدیث ثابت نہیں۔ عقیق کی انگشتی پہننے اور دانہنے ہاتھ میں انگشتی پہننے کا حکم دیے جانے سے متعلق کوئی روایت صحیح نہیں۔

عورتوں سے خواب کے ذکر کی ممانعت، فارسی زبان میں کلام کی ممانعت، عربی زبان اجمی طرح بولنے پر قدرت رکھنے والے کے لئے ایک فارسی لفظ بولنے کی مخالفت کے سلسلے میں کوئی روایت نہیں۔

جو یہ حدیث شہرت رکھتی ہے کہ ”ولد ارزا“ (حرامی لڑکا) جہنمی ہو گا“ یہ حدیث باطل ہے۔

لیس لفاصق غيبة ①

”فَاسْتَكْبِرْتُ، غَيْبَتْ نَهْيَنْ -“

یہ روایت اور اس قسم کی عقینی روایات ہیں سب غیر ثابت ہیں۔

ند منبع سماع، بظرنخ کھیلنے کے باب میں کوئی روایت صحیح و ثابت نہیں ہے۔

”لَا تُقْتَلُ النَّرْأَةُ إِذَا أُرْتَدَتْ -“ ②

● (المقاديد الحسنة ص ۳۵۴ ص ۹۲۱)

● تنزیہ ج ۲ / ص ۲۲۰ (كتاب الأحكام والحدود) الموضوعات ج ۲ / ص ۱۲۸ (كتاب الحدود والعقوبات) تذكرة ص ۱۷۹ (باب حدود الردة و...)

”مرتد ہو جانے والی عورت قتل نہیں کی جائے گی۔“

کے باب میں کوئی حدیث ثابت نہیں، بلکہ اس کے خلاف صحیح حدیث یہ ہے:

● «مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ»

”جمرتد ہو جائے اسے قتل کرو۔“

● «إِذَا وُجِدَ الْفَتَيْلُ بَيْنَ قَرِبَيْنِ ضَمِّنَ أَقْرَبَهُمَا»

(جب دو بستیوں کے درمیان کوئی مقتول ملے اور اس کے قاتل کا پیدا نہ چلے تو جس سمتی سے لاش قریب ہے اس کے باشندے ضامن ہوں گے) کے باب میں کچھ ثابت نہیں۔

● «مَنْ أَهْدَىتْ هَدِيَةً وَعَنِّدَهُ حَمَاعَةً فَهُمْ شُرَكَاءُ»

(جب کسی آدمی کے پاس اس وقت ہدیہ آئے جب کہ اس کے پاس دوسرے لوگ موجود ہوں تو اس ہدیہ میں سب لوگ شریک ہیں) اس باب کے تحت مروی کوئی روایت ثابت نہیں۔ بعض دنوں میں کچھنا لگوانے کی اجازت اور بعض میں ممانعت و کراہت سے متعلق کوئی روایت ثابت نہیں البتہ یہ ثابت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے حکم دیا ہے کہ اپنی امت سے کہو کہ وہ کچھنا لگوایا کرے۔

صحیح بخاری و مسلم میں مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

● «إِنَّ كَانَ فِي شَيْءٍ شَفَاءٌ فَفَقِيرُ شَرْطَةٍ حَجَامٌ أَوْ فِي شُرْبَةٍ عَسْلٌ أَوْ لَذْعَةٍ بَنَارٌ»

اگر کسی چیز میں شفا ہے تو وہ نظر جامت (کچھنا لگانے والا نظر) یا شہد نوشی، یا آکے سے

❶ فتح الباری ج ۱۲ / ص ۲۶۷ حدیث نمبر (۱۹۲۲) (كتاب النتابة المرتدين..)

(باب حکم المرتد والمرتدۃ) ابو داؤد ج ۴ / ص ۵۰ حدیث نمبر (۴۳۰۱) (اول كتاب الحدود) ترمذی ج ۴ / ص ۵۹ حدیث نمبر (۱۴۰۸) (كتاب الحدود، ماجاه في المرتد)

❷ تنزیہ ج ۲ / ص ۲۱۸ ((كتاب الحدود) کشف الخفاء ج ۲ حدیث نمبر (۵۸۶))

❸ الاسرار ص ۳۳۲ حدیث نمبر (۴۷۰) کشف الخفاء ج ۲ / ص ۳۲۰ (۲۳۹۷) تمیز ص ۱۵۶ / أنسی المطالب ص ۲۰۷ .المنار المنیف ص ۱۳۵ کنز ج ۶ / ص ۱۱۷ حدیث نمبر (۱۵۰۹۹)

❹ مجمع الزوائد ج ۵ / ص ۹۱۰ (باب التداواوى بالعل و...) کنز ج ۱۰ / ص ۲۱ حدیث نمبر (۲۸۱۷۳)

دوا غنا (سینکنا بھی اسی میں داخل ہے) یعنی کہ یہ تینوں چیزوں میں بہترین طریق علاج ہیں۔  
”احکار“ (ذخیرہ اندوزی) کے باب میں بہت سی احادیث ہیں، ان میں سے صحیح مسلم میں  
مذکورہ یہ حدیث منسوخ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

”من احتکر فهو خاطئٌ“

”جن نے ذخیرہ اندوزی کی وہ خطا کا رہے۔“

بعض اس کو اس حالت پر محول کرتے ہیں کہ ذخیرہ اندوزی کرنے سے عموم کو اگر ضرر ہوتے  
ممنوع ہے ورنہ نہیں۔ دعا کے بعد چہرے پر دونوں ہاتھ مل لینے کے سلسلے میں کوئی حدیث صحیح نہیں،  
اچاک موت کے باب میں کوئی حدیث صحیح نہیں، یہ حدیث ثابت نہیں کہ ”اچاک موت مومن  
کے لئے راحت اور کفار کے لئے باعث افسوس ہے“

باب الملاحم والغتن (خوب ریز جنگوں، فسادات اور فتنے) سے متعلق روایات میں جو یہ  
روایت ہے کہ حضرت علیؓ نے جنگ جمل کے موقع پر حضرت زیرؓ سے کہا تھا کہ تم کو  
میں قسم دلا کر کہتا ہوں کہ کیا تم نے سیفینی فلاں میں یہ ارشاد نبوی سنتا تھا کہ تم علیؓ سے  
جنگ کرو گے اس حال میں کہ تم علیؓ پر ظلم کر رہے ہو گے؟ یہ روایت صحیح نہیں اس کو عالم  
حدیث نے صحیح نہیں کہا۔

مہینوں کی تیسین کے ساتھ علامات قیامت کے ظہور کے باب میں مروی روایات ثابت نہیں  
اس سلسلے میں ایک روایت یہ مروی ہے:

ماہ رمضان میں مکانات و پہاڑ وغیرہ کثرت بکثرت گرپڑیں گے اور شوال میں مختلف قسم کی  
آوازیں آئیں گی نیز اس طرح کی مختلف مہینوں میں مختلف باتیں ہوں گی۔  
یہ روایت صحیح نہیں۔ اس سلسلے کی مجموعی روایات باطل ہیں۔

”الاجماع حجة“ (اجماع جب شرعی ہے) والی حدیث صحیح نہیں قیاس کے جمٹ ہونے  
سے متعلق کوئی حدیث ثابت نہیں۔

پہلی صدی کے بعد پیدا ہونے والے لوگوں کی نہمت میں جو روایات وارد ہیں وہ  
ثابت نہیں۔ ۱۳۰ھ، ۲۰۰ھ، ۳۰۰ھ یا دوسرے سینیں کے اوصاف خصوصی اوزان میں پائے  
جائے والے لوگوں کی نہمت، اس زمانے میں خلوت لشکی و زاویہ گزینی کی مدح میں وارد

روایات تمام تر باطل ہیں۔

مندرجہ ذیل یہ حدیث باطل ہے:

غباء (اجنبی و مسافر) تین ہیں۔

۱۔ ظالم کے سینے میں قرآن۔ ۲۔ ایسے گھر میں قرآن جہاں تلاوت نہ ہوتی ہو۔ ۳۔ برے لوگوں کے درمیان صالح آدمی۔

دوسری صدی ہجری کے بعد کچھ علامات و آثار کا ظہور ہونے سے متعلق روایات غیر ثابت ہیں۔ آخری زمانے کی اولاد کی نعمت کے باب میں کوئی حدیث وارد و ثابت نہیں۔ یہ حدیث باطل ہے کہ ”کتنے کے پلے (بچے) کے ساتھ زنا آدمی کے بچے کے ساتھ لواط سے بہتر ہے۔“

یہ حدیث غیر ثابت ہے کہ ”پارش گرمی آفریں اور بچے غصب ڈھانے کا باعث ہیں۔“ خوش الحانی کے ساتھ قرآن خوانی کی حرمت کے سلسلے میں وارد شدہ حدیث ثابت نہیں، بلکہ اس کے خلاف یہ ثابت ہے کہ فتح مکہ کے موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سورہ فتح ترجیح (خوش الحانی) کے ساتھ پڑھتے ہوئے کہ مکرمہ میں داخل ہوئے تھے۔ (سفر السعادة)

## دوسراخاتمه

کہنے والا یہ کہہ سکتا ہے کہ جب صد ہا سال سے لے کر آج تک اکثر مسلمان بہت سی ایسی عبادتیں کرتے ہیں جن کے لئے اللہ تعالیٰ نے کوئی دلیل نازل نہیں کی اور نہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ہی ان عبادتوں کو لے کر آئے۔ نہ آپ ﷺ کے اصحاب ﷺ نے یہ عبادتیں کیں اور کوئی شک نہیں کہ اس طرح کی تمام عبادات بدعت ہیں اور بدعت شرک کا قاصد و پیام بر ہے جس کی بہت سی قسمیں ہیں۔ ایک قسم کی بدعت وہ ہیں جو اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک و کفر کے درج تک پہنچتی ہیں۔ اور دوسری اس سے قدر ہے بلکی یہیں جیسا کہ انواع بدعات کے بیان میں اس کتاب کے اندر اس سلسلے میں تفصیل گزروچلی ہے تو پھر ان بدعات کو ختم کرنے اور نہ بتانہ ان ظلمات اور تاریکیوں سے لوگوں کو نکالنے کی کیا تم پیر ہے؟

اس کا جواب یہ ہے کہ بات مخفی و پوشیدہ نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب قرآن مجید کی

## بِدَعَاتُ الْأَرْبَابِ وَالْمُشَارِقِ وَالْمُسَارِقِ

تلاوت پر ابھارا ہے ① اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو قرآن مجید کی تبلیغ و توضیح کا حکم دیا ہے۔ اور قرآن مجید کی تلاوت و تعلیم کی فضیلت کے سلسلے میں بہت ساری احادیث نبوی آئی ہیں اور حدیث و سنت قرآن مجید کی ہم پلہ ہے۔ اس اعتبار سے جب لوگوں میں کتاب اللہ یعنی قرآن مجید کی تعلیم و تبلیغ اور اس کے اوامر و نوادی کی توضیح و تفسیر واجب و ضروری ہے تو سنت کی تبلیغ و اشاعت بھی اپنی طاقت و سعت بھر ضروری و واجب ہوئی ہے۔ چنانچہ حدیث نبوی میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا :

“بَلْغُوا عَنِّي وَلَا إِيَّاهُ وَحَدْنُوا عَنِّي بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَا حَرَجٌ وَمَنْ كَذَّبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا فَلَيَسْبُوا مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ۔” ②

”میری طرف سے تبلیغ کرو، خواہ وہ ایک ہی آیت کی تبلیغ ہو، اور بنی اسرائیل سے تحدیث و روایت کرو، اس میں کوئی حرج نہیں، اور جس نے مجھ پر جھوٹ باندھا وہ اپنا ٹھکانا جہنم میں بنائے۔“ (احمد، بخاری، دارمی)

### ❶ مثلاً اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

إِنَّ الَّذِينَ يَتَلَوُنَ كِتَابَ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَنفَقُوا أَمْمَارَ رَزْقِهِمْ مِرْءًا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ بِسِجَارَةٍ لَنْ تَبُرُّ (فاطر: ۲۹) ”بے شک جو لوگ کتاب اللہ کی تلاوت کرتے نماز قائم کرتے، اور ہماری دی ہوئی روزی میں سے خفیہ و علانیہ خرچ کرتے ہیں وہ ایسی تجارت کی امید رکھتے ہیں جو ناکام اور تباہ نہیں ہو سکتی۔“

وَأَنْزَلَنَا إِلَيْكَ الْذِكْرَ لِتُعَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلَ إِلَيْهِمْ (آلِّل: ۳۲) ”اور ہم نے آپ کی طرف اس لئے ذکر نازل کیا تا کہ آپ لوگوں کی طرف نازل کردہ آیات و احکام کی وضاحت کر دیں۔“

يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزَلَ إِلَيْكَ مِنْ رِبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَةَ (المائدہ آیہ: ۲۷) ”اسے رسول! آپ کے رب کی طرف جو باتیں آپ پر نازل کی جا رہی ہیں ان کی آپ تبلیغ کرتے رہیں، اگر آپ نے تبلیغ کا یہ فریضہ انجام نہیں دیا تو آپ اللہ کے پیغام و رسالت کو لوگوں تک نہ پہنچانے کے مرکب قرار دیے جائیں گے۔“

❷ بخاری شریف ص ۵۸۲ (کتاب احادیث الانبیاء، باب ما ذکر عن بنی اسرائیل) حدیث نمبر (۴۳۶۱) سنن دارمی ج ۱ / ص ۱۳۶ (باب البیان عن رسول)

**بدعات اور ان کا شرعی پوشارم**

امام بخاریؓ کی روایت کردہ حدیث میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا :

«بَيْلِنَ الشَّاهِدُ الْغَايَةُ» ①

”حاضر موجود آدمی غائب کو ہماری باتیں پہنچادے۔“

الشہر رسول کی ان باتوں کو مانے اور ان پر عمل کرنے سے بہت فائد حاصل ہوں گے اور بدعاں کو ختم کرنے کے لئے ہماری نظر میں حسب ذیل تدبیریں مفید ہوں گی۔

۱۔ مسلمانوں میں سنت کی اشاعت اور افہام و تفہیم خصوصاً ان سنتوں کی اشاعت اور افہام و تفہیم جن کا تعلق عقائد و عبادات سے ہے تمام بدعاں یا کم از کم اکثر بدعاں کا خاتمه کر دے گی۔

۲۔ بدعاں کو ختم کرنے والے معالجات میں سے ایک یہ بھی ہے کہ ہر آدمی اپنی عبادات، عادات اور اخلاق میں سنت مطہرہ کی موافقت و مطابقت کو اپنے اوپر لازم کر لے یہاں تک کہ معاشرہ پر سنت کے آثار و علامات ظاہر و نمودار ہوں، کیونکہ معاشرہ افراد ہی سے تشكیل پاتا ہے، اس لئے جب ہر فروضت کے مطابق زندگی گزارے گا تو پورے معاشرہ پر سنت کے آثار ہو یہاں ہوں گے۔

خاص طور پر معاشرہ میں علماء، واعظین اور مرشدین جو قیادت و سیادت کی زمام کار سنجھا لے ہوئے ہیں، انہیں اپنے اعمال و اقوال میں سنت کی پوری نمائندگی کرنی چاہیے تا کہ وہ عوام الناس کے لئے نمونہ عمل بن سکیں۔ کیونکہ لوگوں میں بدعاں کی اشاعت و ترویج کے اسباب میں سے یہ بات بھی ہے کہ جن کی اقتدار اور بیرونی کی جاتی ہے وہی خود بدعاں کے مرکب ہوتے ہیں اور لوگوں کے سامنے ان کی تحسین کرتے ہیں یا پھر وہ لوگوں کو بدعاں پر کار بند کیجھتے ہیں مگر ان پر نکیر نہیں کرتے اور انہیں روکتے نہیں۔

۳۔ مقررین، واعظین، تبلیغ و ارشاد کا کام کرنے والے حضرات اور حدیث و فقہ کے مدرسین پر لازم ہے کہ وہ وعظ و ارشاد، تقریروں اور خطبات اور درس میں موضوع اور زیادہ ضعیف احادیث بیان نہ کریں اور اگر ہر طرح کی ضعیف روایات کو وہ مطلقاً ترک کر دیں تو زیادہ بہتر ہے کیونکہ لوگوں کے درمیان بدعاں کے جاری ہونے والے چیزے دراصل یہی موضوع اور ضعیف احادیث ہیں اور یہ روایات خطبات، مواعظ اور حدیث کی ان کتابوں میں بہت ہیں جن میں الترام صحت

① صحیح البخاری کتاب الحج باب الخطبه ایام منی ص ۲۸۰ حدیث نمبر (۱۷۲۹) السیرۃ النبویۃ فی ضوء القرآن والسنۃ ج ۲ / ص ۵۷۸ حجۃ الوداع۔

نبی ﷺ کیا گیا اور صحیح و غیر صحیح کی تیزی کرنے والے لوگوں کی تعداد بہت کم ہے جیسا کہ پہلے بھی یہ بیان کیا جا چکا ہے۔

۳۔ فقہی مذاہب اور نظریات و آراء میں سے کسی فقہی مذہب یا نظریہ و رائے و اجتہاد کی بے جا حمایت و عصیت ترک کر دی جائے خواہ کسی بھی طریقہ سے ہوتی تک رسائی کا اہتمام کیا جائے، اس کی ایک مثال ہم آپ کے سامنے پیش کرتے ہیں:

چار مقامات و موقع پر رفع الیدین کا ذکر احادیث صحیح میں وارد ہوا ہے۔

(۱) بکیر تحریم کے وقت (۲) رکوع جاتے وقت (۳) رکوع سے سراحتے وقت (۴) پہلے قعدہ و تشهد سے تیری رکعت کے لئے اٹھتے وقت۔

امام شافعی، امام احمد اور اہل الحدیث کا بھی مذہب ہے کہ ان چاروں موقع پر رفع الیدین کیا جائے، امام مالک<sup>①</sup> و ابوحنیفہ نے کہا کہ بکیر تحریم کے علاوہ باقی تینوں موقع پر رفع الیدین نہ کیا جائے۔

اس صورت میں خنی اور مالکی حضرات کے لئے تعصب سے کام لینا اور اہل حدیث، شافعی اور حنبلہ کے خلاف جدال کرنا مناسب نہیں بلکہ مناسب یہ ہے کہ دلیل پر نظر رکھی جائے اور اس معاملہ میں دلیل اہل حدیث، شافعی اور حنبلہ کے ساتھ ہے، اس مثال پر بہت سی دوسری باتوں کو قیاس کرو۔ اسی طرح کے دیگر بہت سے مسائل ہیں جن میں مذہبی تعصب کو مد نظر رکھتے ہوئے اور تقلید جامد کے دام میں پھنس کر آدمی شریعت کی حدود سے خارج ہو جاتا ہے اور بدعت کی حدود میں داخل ہو جاتا ہے۔

۵۔ دین میں عوام الناس کو خل اندازی اور فتویٰ بازی سے منع کر دیا جائے اور عوام خواہ کتنے اوپرے مناصب پر فائز ہوں دین میں ان کی آراء کا اعتبار نہ کیا جائے۔

① مترجم کی تحقیق یہ ہے کہ امام شافعی و اہل حدیث کی طرح بکیر تحریم کے علاوہ باقی تینوں موقع پر امام مالک بھی رفع الیدین کرنے کے قائل تھے۔ حافظ ابن عبد البر اور دوسرے اہل علم نے اس کی صراحت کر رکھی ہے۔ اس لیے ہمارے نزدیک امام مالک کی بابت مصنف کا قول بذکر غیر صحیح ہے۔

۲۔ معروف کا حکم دیا جائے اور منکر سے منع کیا جائے ہو وہ چیز معروف ہے جس کو کرنے کا حکم شریعت نے دیا ہے یا جو چیز معنوی طور پر موافق شریعت ہو وہ معروف ہے اور منکر ہر اس چیز کو کہتے ہیں جو شریعت یا سنت کے خلاف ہو۔ اسلام نے معروف کے حکم اور منکر کے روکنے پر بہت سے نصوص میں ابھارا ہے۔ مثلاً اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَلَئِكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَذْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ  
وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ  
الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۝

[آل عمران آیہ: ۱۰۳]

تم لوگوں میں ایک گروہ ایسا ہوا چاہیے جو خیر کی طرف ڈالتے ہو، اور معروف کا حکم دے اور منکر سے روکے، اس کام کے کرنے والے لوگ ہی کامیاب و با مراد ہیں۔

دوسری جگہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أَنْخَرَجْتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ  
بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ وَ  
تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ۔ [آل عمران آیہ: ۱۱۰]

تم لوگ بہترین امت ہو، تم لوگوں کے فائدہ کے لئے برپا کئے گئے ہو کہ بھلائی کا حکم دیتے اور برائی سے روکتے ہو، اور اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتے ہو۔

نیز فرمایا:

وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ  
أَوْلَيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ  
وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ۔ [الٹوبہ آیہ: ۷۱]

مومن مرد، اور مومن عورتیں، ایک دوسرے کے ولی اور دوست ہیں، معروف کا حکم دیتے اور منکر سے روکتے ہیں۔

ذکورہ آیت میں مومن کے بیان کردہ اوصاف کا تقابل اللہ تعالیٰ کے منافقین کے اوصاف سے کرتے ہوئے فرمایا:

الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ  
بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمُنْكَرِ وَيَنْهَا عَنِ  
الْمَعْرُوفِ۔ [الٹوبہ آیہ: ۲۷]

منافق مرد اور منافق عورتیں ایک دوسرے کے ہم جنس ہیں۔ یہ لوگ منکر (برے کام) کا حکم دیتے اور بھلے کاموں سے روکتے ہیں۔

ذکورہ بالا آیات کے معنی و مفہوم کی بہت ساری احادیث ہیں جن میں معروف کے امر اور منکر سے ممانعت کا حکم دیا گیا ہے۔ یہاں پر بعض احادیث کا ذکر کیا جا رہا ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

۱۔ «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكِرًا فَلْيَعْفُوْرِهِ بِيَدِهِ وَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَلِسَانِهِ وَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فِيْقَلِيْهِ وَذَلِكَ أَضْعَافُ الْإِيمَانِ» ①

”تم میں سے جو آدمی کوئی برائی دیکھے تو اسے اپنے ہاتھ سے مناۓ اگر اس کی طاقت نہیں تو زبان سے کہہ کر منانے کی کوشش کرے اور اگر اس کی بھی طاقت نہیں تو دل میں براجانے، یہ آخری بات ایمان کا مکروہ ترین درجہ ہے۔“

۲۔ «عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّكُمْ وَالْجَلُوسَ بِالظَّرْقَاتِ فَقَالُوا إِنَّا يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا لَنَا بِمَحَالِسِنَا فِيهَا فَقَالَ فَإِذَا أَبَيْتُمُ إِلَّا الْمَحَلِّسَ فَاعْطُوْرِ الطَّرِيقَ حَقَّهُ فَقَالُوا مَا حَقُّ الطَّرِيقِ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ حَصْبُ الْبَصَرِ وَكَفُّ الْاَذْى وَرُزُدُ السَّلَامِ وَالْأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنُّهُنِّي عَنِ الْمُنْكَرِ» ②

”حضرت ابوسعید خدریؓ سے مردی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تم لوگ راستوں پر بیٹھنے سے پرہیز کرو، لوگوں نے کہا! یا رسول اللہ! راستوں میں بیٹھے بغیر ہم کو چارہ کا رہیں، آپ نے فرمایا اگر ایسا ہے تو راستوں کے حقوق ادا کرو۔ لوگوں نے عرض کیا کہ راستوں کے حقوق کیا ہیں؟ آپ نے فرمایا کہ پست نگاہی، اذیت رسانی سے پہلو تھی، سلام کا جواب، معروف کا حکم اور مکر سے ممانعت کرنا۔“

① صحيح المسلم ج ۱ / ص ۶۹ باب بیان کون النہی عن المنکر حدیث نمبر (۷۸) جامع الترمذی ابوبالفتنه (الفتن) باب ما جاء فی التفسیر المنکر حدیث نمبر (۲۱۷۲) سنن النسائی ج ۸ ص ۱۱۱ تا ۱۱۲ (تفاضل اهل الایمان) مشکوٰۃ ج ۲ / ص ۶۴۲ (باب الامر بالمعروف) (۵۱۷۲) کنز ج ۲ / ص ۶۸ حدیث نمبر (۵۰۳۴) التمهید ج ۱۰ ص ۲۶۰ سلسلة احادیث ضعیفة ج ۱ / ص ۵۰ حدیث نمبر (۲۹)

② صحيح البخاری ص ۲۹۷ (كتاب الظالم باب افنيۃ الدور والجلوس۔) حدیث نمبر (۲۴۶۵) صحيح المسلم ج ۴ / ص ۱۰۴ (كتاب السلام باب من حق الجلوس) حدیث نمبر (۲۱۲۱) سنن أبي داؤد ج ۵ / ص ۱۰۹ تا ۱۶۰ (كتاب الآداب باب في الجلوس في الطرقات) حدیث نمبر (۴۸۱۵) شرح السنۃ ج ۱۲ / ص ۴ (باب کراہیۃ الجلوس على الطرق) / حدیث نمبر (۲۲۲۸) مشکوٰۃ ج ۲ / ص ۵۲۸ (كتاب الآداب باب السلام) / حدیث نمبر (۴۶۴۰)

**بدعات اور ان کا شرعی پوشرح**

قارئین کرام! مذکورہ بالا تمہید کے بعد یہ جان بیجھنے کہ سب سے بڑا منکر یہ ہے کہ بدعاوں و ضلالات کی پابندی و پیروی کی جائے جب کہ اللہ تعالیٰ کی کتاب قرآن مجید اور سنت نبوی میں ان کا کوئی ذکر نہ ہوا اور اس سے بھی زیادہ بڑا منکر اور خوفناک گناہ مشرکانہ عقائد ہیں یا وہ عقائد جو شرک تک لوگوں کو پہنچانے والے ہیں۔ بھلا بدعت کیونکر منکر و گناہ نہ ہو جب کہ اللہ تعالیٰ نے بہت ساری آیات میں اپنے نبی ﷺ کی متابعت کا حکم دیا ہے اور ان کی مخالفت نیز ان کے قول و فعل کے بالمقابل کسی رائے و فتوا کو مقدم ماننے سے منع کیا ہے؟ اس سلسلے میں ایسی تفصیل گزر چکی ہے کہ دوبارہ بیان کرنے کی حاجت نہیں۔ بھلا بدعت منکر کیوں نہ ہو جب کہ وہ معصیت سے کہیں زیادہ اُپس کے نزدیک محبوب و پسندیدہ ہے۔

بدعت تو کفر و ضلالت کی پیامبر اور قاصد ہے۔ بدعت معصیت سے کہیں زیادہ فتح ترین چیز ہے کیونکہ معصیت کا مرکب اپنی غلطی و معصیت کا معرف ہوتا ہے اور وہ اللہ تعالیٰ کے دربار میں توبہ بھی کر لیا کرتا ہے مگر بدعت کو عبادات سمجھتا ہے اور اس کے ذریعہ اللہ کا تقرب چاہتا ہے بھلا اس حالت میں وہ کیونکر تائب ہو گا؟ اس میں تم اس بات کا اضافہ کر لو کہ بدعتی اپنی زبان حال سے یہ کہتا ہے کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہؓ کی تقصیر کی تلافی کر رہا ہوں کیونکہ انہوں نے اتنی اچھی اور زیادہ نیکی والی چیز چھوڑ دی تھی حالانکہ اللہ تعالیٰ کے فرمان کے مطابق دین اسلام کامل و مکمل ہو چکا ہے۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

إِيَُّومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَّتُ لَكُمْ كُوپنڈ کر لیا۔  
الْإِسْلَامَ دِينًا۔ [العلانہ آیہ: ۳]

رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے :

«تَرْكُكُمْ عَلَى الْمَسْحَحَةِ الْبَيْضَاءِ لَيَلَهَا كَنَهَارَهَا لَا يَرِيْغُ عَنْهَا إِلَّا هَالِكٌ» ①

”میں تم کو ایک روشن راستہ پر چھوڑ کر جا رہا ہوں اس کی رات اس کے دن کی طرح روشن و واضح ہے۔ اس سے صرف گراہ آدمی ہی محرف ہو سکتا ہے۔“

① ابن ماجہ ج ۲ / ص ۱۲ باب اتباع السنۃ

اس طرح دوسری حدیث میں آپ ﷺ نے فرمایا :

«تَرَكْتُ فِيْكُمْ أَمْرًا لَنْ تَضْلُّوا مَا تَمَسَّكْتُمُ بِهِمَا، إِكْتَابَ اللَّهِ وَسُنْنَتِي» ①

”میں تمہارے درمیان دو چیزیں چھوڑ کر جا رہا ہوں تم جب تک ان پر مضبوطی سے کاربنڈ رہو گے ہرگز مگر اونہ ہو گے، ایک کتاب اللہ (قرآن مجید)، دوسری اپنی سنت۔“

دریں صورت دین میں اضافہ اور شریعت واضح میں تلافی و تکمیل کی کوئی حاجت نہیں ہے۔ لہذا علام کرام پر لازم ہے کہ وہ اپنے اعمال و افعال میں رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والسلام کی چیزوں کی ریاست کا کہ عوام ان کی اقتدار کے سنت پر گام زدن رہیں، اسی طرح علماء پر یہ بھی لازم ہے کہ وہ بدعاات اور ایجاد شدہ باتوں پر تنبیہ کریں، کیونکہ وہ مکرات میں سے ہیں۔ لیکن ان امور پر نکیر نہیں درجات کے مطابق یعنی طاقت ہوتا تھا سے ورنہ زبان و دل سے ہونی چاہیے جیسا کہ صحیح مسلم کی حدیث میں ہے اور اس کا ذکر گزشتہ صفات میں آچکا ہے۔

اللہ کے فضل سے اس کتاب کی تتفقیق و تحریر اور سودہ کی صفائی ۱۰ ربیع الاول ۱۴۰۲ھ کو مکمل ہوئی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر افضل ترین اور پاکیزہ ترین درود و سلام ہو۔ اللہ تعالیٰ کا شکر ہے جس نے اس کتاب کو مکمل کر کے مجھ پر احسان کیا۔ اللہ سے دعا ہے کہ وہ اس کتاب سے اپنے مسلمان بندوں کو فتح پہنچائے اور مجھے بروز قیامت بدلہ و ثواب عطا فرمائے۔

وَصَلَى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى إِلَهٖ وَأَصْحَابِهِ وَالْتَّابِعِينَ لَهُمْ

بِإِحْسَانٍ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ

تألیف: شیخ احمد بن ججرال بو طامی بن علی قاضی حکماء شرعیہ قطر

TRIEMASLAK @ INBOX.COM

① مشکوٰۃ ج ۱ / ص ۶۶ کتاب الایمان۔ باب الاعتصام بالكتاب والسنۃ حدیث نمبر (۱۸۶) سلسلہ احادیث صحیحہ ج ۴ / ص ۳۵۵ حدیث نمبر (۱۷۶۱) مؤٹا امام مالک ج ۲ / ص ۸۹۸ (كتاب القدر) (۳). التوسل أنواعہ و احكامہ ص ۱۳ تا ۱۴۔

# اکمل ابیان

فے تائید

## تقویۃ الایمان

دیباچہ

مظہر اسلام حضرت لاذناء اللہ مرزا

تالیف

مولانا عزیز الدین حسٹار مارا بادی

تحقیق و اقتضیہ

مولانا محمد عطاء اللہ عجیف جیانی

مقدمہ

حضرت مولانا محمد علی سلیمان صاحب

- ◎ شرک دو بعثت کی ترویج میں یہ کتاب بلاشبہ ایک انسانی تکمیل پڑی یا ہے۔
- ◎ اہل بدعت کی طرف تقویۃ الایمان اور حضرت مولانا شہید علی رضا<sup>ؒ</sup> پر جتنے اختراضات کئے گئے ہیں وہی مبسوں یاد رکھیں اس بلند پارے کتاب میں ۲۰۰ عنوانات کے تحت ان سبک عقلي و نقلي جواب دیا گیا ہے۔

- ◎ حضرت مولانا محمد عطا اللہ صاحب حنفیت بھوجیانی کا تاریخی حقائق سے بربر اقتضیہ برلویت کی تایخ ہیں پر منظر تحلیقی خواہ اور اس کے آباء اور اجداد کے محضرا کا زاموں پر تایخ کی روشنی میں ایک جامع تصریف ہے

- ◎ اصل مخطوطے تحقیق و نظر ثانی کی کمی اور جا بجا علمی حوشی سے مزید کیا گیا ہے۔ اب پہلے سے مزید بہتر کتا بت طباعت کے ساتھ طبع دوم ۲۶×۲۰ سائز کے ۹۰ نے ایڈ صفحات، قیمت ۷۰/-

**المکتبۃ السلفیۃ** شیش محل روڈ لاہور  
فنون: ۱۸۳۴ء